
الدرس التاسع

تفريغ الدرس التاسع من دروس لبّ الأصول

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله أمّا بعد:

هذا في  الحكم"،  بتصديق وهو  وبه تصور  بلا حكم تصور،  "والإدراك  الله:  المؤلف رحمه  قال 
الآن هذه الاصطلاحات والحكم،  والتصديق  التصور  يُعرّف  أن  الله  المؤلف رحمه  أراد  المقال 
اصطلاحات منطقية أخذها الأصوليون من المنطق، يقولون إدراك العلوم، عندما تريد أن تدرك
أو مفردة  ذوات  إدراك  عن  عبارة  تكون  إمّا  المفردة  الذوات  إدراك  إمّا  تكون  معينة،  معلومة 
إدراك نسبة هذه المفردات بعضها إلى بعض نفياً أو إثباتاً، فأنت عندما تريد أن تتعلم معلومة إمّا
أن تكون من هذا الضرب أو الضرب الثاني، تقول: زيدٌ قائم، الآن أول شيء تحتاج معرفته هو
ماذا؟ هو معرفة زيد ومعرفة القيام، إدراك معنى زيد وإدراك معنى القيام، هذا من الضرب الأول
لمعنى صورة  بناء  أي  تصوراً،  يُسمى  الذي  هو  عندهم  هذا  المفردة،  الذوات  إدراك  هي  الذي 
معنى له  كَوَّنتَ  زيد  فعَرَفتَ  الذهن،  في  المفرد  الشيء  لمعنى  تكوين صورة  الذهن،  في  الشيء 
موجود في ذهنك، هنا تَصَوّرتَ معنى زيد، عَرَفتَ القيام، كَوَّنتَ له معناه، صورة في ذهنك، هنا
الحدّ، إليه؟ عن طريق  يُوصل  يُدرك وكيف  القيام، هذا هو التصور، وهذا كيف  تكون تصورت 
معنى أنت  تتصور  وكي  لك  يُصوّرا  كي  العلماء  وضعها  إذن  فالتعريفات  التعريف،  هو  الذي 
الشيء، عندما يقول لك: عرّف لي الإنسان؟ تقول: هو حيوان ناطق، هنا بنيت للإنسان معنى في
أو الضرب الأول  الشطر  المعنى، طيب، هذا  له صورة، ممكن أن تتصور هذا  ذهنك وصارت 

الأول.

زيد معنى  أدركنا  الآن  إثباتاً،  أو  نفياً  بعض  إلى  بعضها  المفردات  نسبة  إدراك  الثاني:  الضرب 
إثباتاً القيام لزيد فتقول: زيد قائم، هنا تكون قد أتيت تُثبت  وأدركنا معنى القيام، طيب، عندما 
يحتمل خبر  لأنّه  والكذب،  الصدق  يحتمل  لأنّه  تصديقاً  التصديق، سمي  يُسمى  هذا  بالتصديق، 
الصدق ويحتمل الكذب، فيه نفي أو إثبات فإذا قلت زيدٌ قائم هذا تصديق، لماذا؟ لأنّ فيه إثبات،
بين وما  زيد  بين  ما  النسبة  فعرفت  نفي،  فيه  لأنّ  تصديق  أيضاً  هذا  بقائمٍ،  ليس  زيدٌ  قلت  إذا 
القيام، إمّا تكون نسبة مثبتة أو نسبة منفية، هذا هو التصديق عنده، وذاك هو التصور، التصور
قلنا يوصل إليه ماذا؟ الحدّ، التصديق يوصل إليه ماذا؟ البرهان، أي الدليل سواءٌ كان دليلاً عقلياً
أو دليلاً شرعياً أو غيرها من الأدلة، المهم الذي يوصلك إلى الإدراك، إدراك النسب بين الأشياء
هو التصديق الذي يوصلك إلى إدراك حقيقة الشيء وتصوره، الأشياء المفردة هو الحدّ الذي هو
التعريف، هذا معنى ما أرادوا ذكره هنا، ماذا قال الآن المؤلف؟ قال: "والإدراك بلا حكم تصور"،
يكون وهذا  تصوراً،  يُسمى  الذهن  إلى  الشيء  حقيقة  فوصول  الوصول،  هو  اللغة  في  الإدراك 
بالنسبة للأشياء المفردة، قال: "والإدراك بلا حكم تصور"، إذن التصور ليس فيه نفي ولا إثبات،
مجرد أن تصل إلى حقيقة الشيء في ذهنك أو تصل حقيقة الشيء إلى ذهنك فهنا يكون قد تحقق
التصور، قال: "والإدراك بالحكم تصور بتصديق وهو الحكم"، وهو الذي هو التصديق: الحكم،

www.alqayim.net1Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000



فالآن قال لنا الإدراك إذا كان معه حكم أدركت الشيء وحكمت بنفيه أو إثباته فهنا ماذا يصبح
الآن أسهل:  بمعنى  البعض،  عند  حكماً  ويسمى  تصديقاً  يسمى  فهذا  تصديق،  مع  تصور  هذا؟ 
هو هذا  المفردات  بين  النسبة  معرفة  نفي،  أو  إثبات  فيه  التصديق  هو،  ما  عرفنا  التصديق 
التصديق، طيب، الحكم بعضهم قال: التصديق هو الحكم لا فرق، ومنهم المؤلف، المؤلف قال:
بينهما، فإذا حكمت على شيء الحكم فلا فرق  التصديق هو  "وهو الحكم"، أي  الكلام:  في آخر 
بنفي أو إثبات فهو التصديق وهو أيضاً الحكم في نفسه، والبعض فرّق فقال الحكم هو: تصور
إذا قالوا:  بهذا،  قالوا  المنطق  أهل  أو  الأصول  أهل  بعض  التصديق وحده،  وليس  مع تصديق، 
وُجد التصور مع التصديق يكون حكماً، والمؤلف ذهب إلى أن الحكم والتصديق لا فرق بينهما،
وهو على كل حال لا حكم إلّلا بتصور، ولا يُمكن أن تحكم على شيء، نسبة أمرين لبعضهما نفياً
و إثباتاً إلا بعد أن تتصور الأول والثاني، فلا يمكن أن يحصل حكم إلّلا بتصور، فالتصور لا بدّ
أن يكون سابقاً للحكم، لذلك تجد الفقهاء كثيراً ما يقولون: الحكم على الشيء فرع عن تصوره،
يعني لا يمكن أن تُعطي حكماً لشيء إلّلا بعد أن تتصوره وأن تدرك حقيقته في ذهنك، هذا معنى

الاصطلاحات المذكورة.

وإلّلا طابق،  إن  صحيح  فاعتقاد  وإلّلا  فعلم،  تغيراً  يقبل  لم  إن  "وجازمه  الله:  رحمه  قال  ثم 
ففاسد، وغير جازم ظنّ ووهم وشك، لأنّه راجح أو مرجوح أو مساوٍ"، هنا بدأ المؤلف رحمه
الله في تقسيم الحكم، فقال: "وجازمه": أي الحكم، إمّا أن يكون جازماً أو أن يكون غير جازمٍ،
أنظر إلى قسمين،  أيضاً  ينقسم  الجازم  الحكم  إلى حكم جازم وحكم غير جازم،  ينقسم  الحكم 
نترك غير الآن  وإلى غير جازم،  إلى جازم  ينقسم  نفسه  الحكم  تعمل شجرة،  التقسيم،  إلى  الآن 
الجازم على جنب نأتي إلى الجازم، الجازم ينقسم أيضاً إلى قسمين إلى ما يقبل التغير و وما لا
يقبل التغير، فإذا كان الحكم جازماً لا يقبل التغير فهذا الذي يسمى بالعلم، هذا هو العلم، فالعلم
هو حكم جازم لا يقبل التغير، والمقصود بالعلم هنا: العلم اليقيني، يعني معلومة أدركتها وهي
من الثاني  القسم  التغير،  يقبل  لا  الذي  الجازم  الحكم  هذا  أبداً،  الشكّ  تقبل  لا  ذهنك  في  يقينية 
الحكم الجازم هو الذي يقبل التغير، إن قَبِل الحكم الجازم التغير فهو اعتقاد، حكم جازم، ماذا
يعني جازم؟ يعني أنّه لا يتطرق إليه الشك، ما فيه احتمالية الشك أبداً، لكن من هذا الحكم الجازم
ممكن وجدته  الأمر  حقيقة  وبين  بينه  وقارنت  جئت  إذا  يعني  الأمر،  حقيقة  في  التغير  يقبل  ما 
الذي التغير فهو  التغير، فإذا قبل  يقبل  إذا شُكك صاحبه شكّ فيه، هنا  أو  يخالف حقيقة الأمر، 
هنا قال  لمّا  لذلك  بالعلم،  عندهم  يُسمى  الذي  فهو  التغير  يقبل  لم  وإذا  بالاعتقاد،  عندهم  يُسمى 
المؤلف: "وجازمه": أي الحكم الجازم إن لم يقبل تغيراً فعلم، إذن العلم هو الحكم الجازم الذي لا
للواقع، موافقاً  يكون  هو  البتة،  يتغير  لا  يقيني،  حكم  أبداً،  يتغير  أن  ممكن  ليس  تغيراً،  يقبل 
صحيح، وإذا شُكك الشخص لا يشك فيه أبداً، قال: "وإلّلا فاعتقاد"، يعني وإلّلا ماذا؟ يعني وإلّلا
الذي هو الحكم التغير، وهذا  فالاعتقاد هو الحكم الجازم الذي يقبل  التغير: فاعتقاد،  وإن قبل 
الجازم الذي يقبل التغير أيضاً قسمان: قسم صحيح، وقسم فاسد، فإن طابق الواقع فهو صحيح،
وإن خالف الواقع فهو فاسد، انتهينا الآن من الحكم الجازم وأقسامه، نرجع إلى التقسيم الأول:
غير الحكم  إلى  نرجع  الجازم،  تقسيمات  من  انتهينا  جازم،  غير  وإلى  جازم  إلى  الحكم  قسّمنا 
الجازم، الحكم الغير الجازم قال المؤلف: "وغير جازم ظنّ ووهم وشك"، إذن الحكم غير الجازم
أو مرجوحٌ  أو  راجحٌ  "لأنه  الثلاثة:  هذه  إلى  ينقسم  المؤلف  قال  وشك،  ووهم  ظنّ  أقسام:  ثلاثة 
مساوٍ"، الحكم على الشيء إذا كان له طرفان فإمّا أن يترجح أحد طرفيه أو لا، بل يتساويان، فإن

www.alqayim.net2Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000



المعلومات تساوت  إذا   ، الشكّ فهو  تساويا  وإن  وهم،  والمرجوح  فالراجح ظنّ  أحدهما  ترجح 
فهذا يكون شكّاً، شخص أدرك أن فاقد الماء وفاقد ما يتيمم به أنّه يجوز له أن يُصلي من غير أن
يتوضأ ولا يتيمم، هذا الحكم الذي وصل إليه إن كان عنده احتمال آخر له وهو عدم جواز أن
يصلي مثلاً في تلك الحال وترجح عنده أحد الاحتمالين، فالراجح ماذا يسمى؟ ظنّ، الثاني يسمى
يصلي أن  عليه  يجب  أنّه  احتمال  عنده  فصار  الأمرين  من  شيء  عنده  يترجح  لم  وإذا  وهم، 
بالحكم تمام، طيب، وإذا جزم  أن يصلي متساويان، هذا يسمى شكاً،  له  أنّه لا يجوز  واحتمال 
فهذا اعتقاد، إذا جزم بالحكم ولم يكن عنده طرف آخر، ما فيه عنده احتمال ثانٍ، هو جازمٌ بأنّه
يجب عليه أن يُصلي فهذا اعتقاد، طيب، نعطيك مثال آخر: جاءك رجل وقال لك خبراً، قال لك
مثلاً: الكهرباء في بيتك مقطوعة، تمام، الآن هذا الحكم الذي انبنى عندك من خبر، هذا الشخص
حكم جازم وإلّلا فيه معه احتمال الخطأ؟ فيه احتمال، إذن فيه احتمال أنّ الكهرباء موجودة في
البيت، صح؟ فصار عندنا طرفان، صح؟ أيهما أغلب عندك؟ غلب على الظنّ أنّها مقطوعة، هذا
الحكم الذي هو أنّها مقطوعة يُسمى الراجح ويسمى الظنّ، تمام، هو هذا الراجح هو الذي يُسمى
الظنّ، طيب، الثاني احتمال أنها ليست مقطوعة الكهرباء؟ مرجوح، ماذا يسمى هذا المرجوح؟
الوهم، إذا تساوا عندك الطرفان هذا هو الشك، أنت شككت الآن في المعلومة، تمام، هذا يُسمى

شكاً، طيب، فإذا جزمت: اعتقاد، انتهينا من هذا، طيب، هذه تقسيمات الإدراك.

النتيجة، بهذه  إذن خلصنا  العلم،  تعريف  هذا  تغيراً"،  يقبل  لا  "فالعلم حكمٌ جازمٌ  المؤلف:  قال 
"فهو نظري يُحدّ في الأصح"، اختلف أهل العلم في العلم، هل يُحدّ أم لا يُحدّ؟ يعني هل يُعرّف أم لا
لهذه نتطرق  هنا  والفصل،  الجنس  من  المكون  الحقيقي  التعريف  بالتعريف،  وقصدهم  يُعرّف؟ 
المسألة قليلاً لأنّها مهمة، يتحدث الأصوليون حول هذا الموضوع كثيراً في التعريفات، التعريف

عند أهل الأصول له ثلاثة طرق:

· الطريقة الأول: تعريف بالحقيقة.

· الطريقة الثانية: تعريف بالرسم.

· الطريقة الثالثة: تعريف باللفظ.

في يقولون  الحقيقي  التعريف  الأشياء،  تعريف  طريقة  في  المناطقة  يستعملها  أقسام  ثلاثة  هذه 
تعريفه: هو القول الدّال على ماهية الشيء، الحدّ الحقيقي: هو القول الدّال على ماهية الشيء، ما
المقصود بالماهية؟ الحقيقة، وهي الذي يصلح أن يُجاب به عن سؤال ما هو، فيقول لك شخصٌ
مثلاً: الإنسان ما هو؟ فهنا السؤال عن الحقيقة، فأنت تأتي بقول تدله عن حقيقة الشيء الذي هو
يسأل عنه، فتقول: الإنسان حيوان ناطق، هذا الحدّ يُسمى حدّاً حقيقياً، متى يُسمى الحدّ حقيقياً،

إذا ذكرت الذاتيات، الآن نأتي إلى مسألة ثانية، الصفات ثلاثة أقسام:

o صفة ذاتية.

o وصفة لازمة.

o وصفة عرضية.

www.alqayim.net3Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000



هذا عند المناطقة، في اصطلاحاتهم، الماهية، الحقيقة تتركب من الصفات الذاتية، والذاتي كل
وصف يدخل في حقيقة الشيء دخولاً لا يُتصور فهم معناه دون فهمه، ماذا يعني هذا الكلام؟ كلّ
فهم دون  الإنسان  معنى  فهم  يُمكن  هل  ناطق،  الإنسان حيوان  الشيء،  في حقيقة  يدخل  وصفٍ 
معنى الحياة؟ لايمكن، هل يمكن فهم معنى الإنسان دون فهم معنى النطق؟ لا يمكن، فإذا لم يمكن
الصفة معنى  هذا  الصورة،  وضحت  للإنسان،  ذاتية  صفات  النطق  وصفة  الحياة  فصفة  إذن 
الذاتية، صفة تتكون منها حقيقة الشيء بحيث أنّك لا يمكن أن تفهم الشيء إلّلا أن تفهم معنى هذه

الصفة، هكذا، هذه تسمى صفة ذاتية.

التعريف بالحقيقة تحتاج أن تأتي بصفات ذاتية للمُعرَّف، طيب.

الوصف اللازم الآن، الوصف اللازم هو ما لا يفارق الذات، لا يُفارق الذات أبداً، هو دائماً معها
لاصق بها، لكن فهم الحقيقة غير موقوف عليه، هذا الفرق بينه وبين الذاتي، الذاتي أيضاً وصف
إلّلا بفهمه، أمّا هذا الوصف اللازم يُمكن فهم ملازم، لا ينفك، لكن الذاتي لا يمكن فهم الحقيقة 
الحقيقة من غير فهمه، فهو غير موقوف عليه، مثال ذلك: ظِلّ الإنسان في وقت مشمس، الآن ظِلّ
الإنسان هذا شيء ملازم له وإلا ليس ملازم؟ ملازم، لا ينقطع عنه، تمام، لكن لو لم تتصور الظلّ
يُسمى وصفاً الوصف  فهذا  ممكن،  ممكن؟  غير  وإلا  الإنسان  حقيقة  تفهم  أن  يمكن  هل  أصلاً، 

لازماً، وصف لازم غير ذاتي.

كحُمرة ويزول،  يعرض  لازماً، وصف  ليس  ويزول،  يَعرض  الذي  فهذا  العارض  الوصف  وأمّا 
لكنّه ليس وصفاً له  الحُمرة وصف  ترى على وجهه حُمرة، هذه  الإنسان  الخجل، عندما يخجل 
كلّها الطفولة،  الشيخوخة،  الكهولة،  عَرضي،  وصف  يُسمى  فهذا  ذاتي،  وصف  هو  ولا  لازماً 

عرضية. صفات 

ثم الصفات الذاتية تنقسم إلى جنس وفصل:

هو الإنسان  قلنا  لمّا  الآن  بالحقيقة،  بين شيئين فصاعدا مختلفين  المشترك  الذاتي  هو  الجنس: 
الحيوان الناطق، الحيوان هذا وصف ذاتي وإلّلا غير ذاتي؟ وصف ذاتي، تمام، يشترك فيه عدة
الحيوان يشترك فيه الإنسان ويشترك أفراد، كثر، كلمة  أفراد وإلّلا ما يشترك؟ يشترك فيه عدة 
مختلفين فصاعدا  شيئين  بين  مشترك  فهو  طيب،  وغيره،  الحيوان  فيه  ويشترك  الطير  فيه 
بالحقيقة، هذا لا بدّ، يُشترط أن يكون الاختلاف حقيقتهما مختلفة، مثلاً: الحيوان ينقسم إلى آدمي
وغير آدمي، فيُوجد اختلاف في الحقيقة بين الأشياء التي تشترك في الجنس، الجنس تحته أنواع،
كلمة الحيوان الآن يشترك فيها عدة أنواع، فالطير حيوان، والآدمي حيوان، وذوات الأربع حيوان
هذا النوع  ممكن  طيب،  الأنواع،  لهذه  جنس  حيوان  فكلمة  حيوان،  عليها  يُطلق  وكلّها  أيضاً، 
يكون هو نفسه جنس؟ نعم ممكن بالنسبة لما هو أدنى منه، الإنسان بالنسبة للحيوان ماذا؟ نوع
أفراد من  فرد  زيد  لهم،  جنس  هو  وخالد  وبكر  وعمرو  لزيد  بالنسبة  لكن  الحيوان،  أنواع  من 
الإنسان، فالإنسان جنس لنوع الذكور من البشر، وأيضاً نوع للإناث من البشر، فالشيء الممكن
أن يكون جنساً وممكن يكون في نفس الوقت أيضاً نوعاً، فإذا نظرت إلى ما هو أعمّ منه قلت
هو نوع، وإذا نظرت إلى ما هو أخصّ منه قلت هو جنس، هذا معنى الجنس، الفصل: ما يفصل
الشيء عن غيره ويُميّزه ككلمة الناطق في تعريف الإنسان، الإنسان حيوان: كلمة حيوان جنس،

www.alqayim.net4Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000



ناطق: كلمة ناطق هذه فصل، فصلت وميزت بين الإنسان وبين غيره، والتعريف بالحقيقة هذه
صورته، أن تأتي بجنس وفصل، ذاتيات: صفات ذاتية، جنس وفصل تُعرِّف بهذه الطريقة تكون

عرفت بالحقيقة، تمام.

هذا المُعرَّف،  بها  يختص  تعني خاصة؟ صفة  ماذا  تذكر خاصة،  أن  فهو  بالرسم  التعريف  أمّا 
معنى الخاصة، كأن تقول مثلاً: الإنسان حيوان ضاحك، فضاحك هذه صفة يختص بها الإنسان،
التعريف يكون  فهنا  ذاتية  ليست  ولكنّها  بها  يختص  صفة  بذكر  عَرّفت  فإذا  خاصة،  فتُسمى 

بالحقيقة. لا  بالذات،  لا  بالرسم،  تعريف  رسمي، 

للمُعرَّف، لفظاً مرادفاً  تذكر  أن  باللفظ، وهذا سهل، هذا  التعريف  التعريفات،  الثالث من  النوع 
تريد لما  له: الأسد، فقط خلاص، تذكر مرادف  الغدنفر؟ فتقول  يقول لك شخص مثلاً: ما  كأن 
تعريفه، هذا يُسمى تعريفاً باللفظ، شرطه أن تذكر مرادفاً أشهر منه ليس أخفى، التعريف لا بد أن

يكون بمرادف أشهر، يكون معلوماً عند السائل حتى يكون تعريفاً، أي نعم.

هذه أنواع الحدود عند المناطقة، هنا قال: "فالعلم حكم جازم لا يقبل تغيراً فهو نظري يحدّ في
الأصح"، بعضهم قال تعريف العلم أمرٌ ضروري أي لا يحتاج إلى نظر ولا استدلال، أمرٌ يعرفه كل
أحد، وبناءً على ذلك فلا يحتاج إلى تعريف، المؤلف قال: لا، هو ليس ضرورياً بل هو نظري، يعني
نظرياً كان  إذا  ذلك  على  وبناءً  له،  دقيق  تعريف  إلى  نصل  حتى  استدلال  وإلى  نظر  إلى  يحتاج 
إلى تعريف، إلى تعريف، وإذا كان ضرورياً فلا يحتاج  إذا كان نظرياً يحتاج  إلى تعريف،  يحتاج 
وبعضهم قال: يعسر (يصعب) أن نضع له حدّاً بالحقيقة، فنفوا أن يُحَدّ من هذا الباب (من باب
"حكم جازم لا يقبل تغيراً فهو نظري يحد في العسر والصعوبة)، المؤلف وضع له حدّاً فقال: 

الأصح"، إشارة إلى الخلاف الذي ذكرناه.

العلم الآن،  المسألة  هذه  المتعلقات"،  بكثرة  إلّلا  يتفاوت  ولا  المحققون  "قال  الله:  رحمه  قال 
اليقيني هل يتفاوت؟ يكون علماً أجلّ من علم، أو علم أقوى من علم، أم لا يتفاوت؟ بعض أهل
العلم قال: يتفاوت، والبعض الآخر قالوا: لايتفاوت، والذين قالوا: إنّه يتفاوت وهم الأكثر، قالوا:
التواتر، قوة إنا نجد بالضرورة الفرق بين كون الواحد نصف الاثنين وبين ما علمناه من جهة 
العلم في النفس بعضها أقوى عندهم من بعض، قالوا: إنا نجد في أنفسنا الفرق بن كون الواحد
نصف الاثنين، هذه المعلومة قوتها في ذهنك وفي إدراكك أعظم من قوة ما عُلم من جهة التواتر،
قالوا: مع أنّ هذا وهذا يقيني، كلّه يقيني، لكن أثبتوا التفاوت بذلك، وغير المؤلف وأيضاً المؤلف
فكلّما كثر المعلومات،  بكثرة  أي  المتعلقات،  بكثرة  إلا  يتفاوت  لا  العلم  بأن  يقولون  الله  رحمه 
المعلوم كثر العلم فقط أمّا نفس العلم لا يتفاوت، هكذا يقول المؤلف رحمه الله، والأمر في هذا
من الإيمان  أنّ  على  بناء  وينقص؟،  يزيد  الإيمان  هل  أنّه  المسألة  هذه  على  بعضهم  بنى  سهل، 
العلوم، عندهم (أي الأشاعرة) والأشاعرة من المرجئة طبعاً، معروفون، والمرجئة عندهم الأعمال
قبيل من  لا  (المعلومات)  العلوم  قبيل  من  الإيمان  عندهم  ذلك  على  فبناء  الإيمان،  من  ليست 
يتفاوت؟ لا  أو  يتفاوت  العلم  بأنّ  وقلنا  بالعلم  يتعلق  المعلومات  من  كان  إذا  طيب،  الأعمال، 
يتفاوت العلم  قالوا  فإذا  الحيثية،  هذه  من  عندهم  ونقصانه  الإيمان  بزيادة  تتعلق  هنا  فالمسألة 
فيقولون بزيادة ونقصان الإيمان، وإذا قالوا العلم لا يتفاوت يقولون الإيمان لا يزيد ولا ينقص بناءً
على تعريفهم، أمّا عند أهل السنة والجماعة هو على كل الحالات يزيد وينقص، لأن الإيمان عند

www.alqayim.net5Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000



في وتؤثر  الإيمان  مسمى  في  داخلة  الأعمال  إذن  وعمل،  وقول  اعتقاد  والجماعة:  السنة  أهل 
الإيمان زيادة ونقصاناً، فالإيمان من هذه الحيثية عندهم يزيد وينقص، والصحيح أيضاً من أقوال
أذكر أن شيخ الذي  نعم، وهذا  يتفاوت، أي  يزيد وينقص كذلك  العلم نفسه أيضاً  أنّ  العلم  أهل 

الإسلام ابن تيمية رحمه الله يرجحه أن العلم يتفاوت.

العلم انتهى المؤلف من تعريف  "والجهل انتفاء العلم بالمقصود في الأصح"، لما  قال المؤلف: 
وما يتعلق به وكان الجهل ضداً له ناسب أن يُعرِّف الجهل ويتكلم عما يتعلق به.

فقال: "والجهل انتفاء العلم"، أي عدم وجود العلم، عدم العلم، "بالمقصود": أي بما من شأنه أن
يُقصد للعلم، فانتفاء العلم أو عدم العلم هو الجهل، وهو كذلك في اللغة: عندما يُفسّرون الجهل

يقولون: هو ضد العلم، والجهل قسمان: جهل بسيط وجهل مركب.

الجهل البسيط: هو الذي عرّفه المؤلف بقوله: "والجهل انتفاء العلم بالمقصود"، فعدم العلم جهل
بسيط، طيب.

الأصوليون: يقول  كما  أو  الواقع،  في  حقيقته  خلاف  على  الشيء  إدراك  وهو  المركب:  الجهل 
إدراك الشيء على خلاف هيئته في الواقع، هذا الجهل المركب، البسيط يُسمى بسيطاً لأنّه يتركب
من جزء واحد، عدم العلم فقط، أمّا المركب فسُمي مركباً لأنّه من جزئين، عدم العلم والاعتقاد
الفاسد، اعتقاد غير مطابق وهو الفاسد، فهنا عدم العمل وعدم العلم بعدمه فهو جهل على جهل،

لذلك سمي جهلاً مركباً، عدم العلم وعدم العلم بعدم العلم، هو جهل على جهل.

من والغفلة  والنسيان  السهو  عدّ  العلم  أهل  بعض  المعلوم"،  الغفلة عن  "والسهو  المؤلف:  قال 
والغفلة، والنسيان  السهو  مباشرة،  الجهل  بعد  العلم  أهل  بعض  يذكره  لذلك  البسيط،  الجهل 
التي هي النسيان الثلاثة  والبعض نازع في هذا، فارق بين هذه، والبعض فارق بين هذه الأنواع 
والسهو والغفلة، والبعض جعل الثلاثة كلّها بمعنى واحد، والظاهر من صنيع المؤلف أنّه جعل
"والسهو: الغفلة عن المعلوم"، فالسهو والغفلة عنده بمعنى السهو والغفلة بمعنى واحد، فقال: 
واحد، وفارق بينه وبين النسيان في الشرح، في شرحه لهذا المتن فارق بينهما، فارق بينهما تبعاً
للبرماوي، قال البرماوي: "إن قصر زمن الزوال سُمي سهواً وإلّلا فنسيان"، معروف أنّ السهو
والنسيان والغفلة كلّها تحصل بعد وجود العلم، العلم يوجد ثم بعد ذلك يذهب، ذهابه بعد وجوده
النسيان، بمعنى  هذا  كلّ  البعض جعل  هو سهو،  ما  ومنه  نسيان  هو  ما  ومنه  غفلة،  هو  ما  منه 
بمعنى واحد والبعض فرّق بين السهو والنسيان وجمع بين السهو والغفلة، وهكذا أقوال في هذا،
قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: "وهذه الثلاثة من حيث الحكم يُحكم لها بحكم الجاهل جهلاً
الحكم حيث  من  القضية،  في  المهمة  هي  الفقرة  هذه  الموضوع،  في  يهمنا  الذي  هذا  بسيطاً"، 
يُحكم لها بحكم الجاهل جهلاً بسيطاً، فالنسيان والسهو والغفلة كلّها تأخذ حكم الجاهل، الناسي
والساهي والغافل له حكم الجاهل، وقال: "السهو إن كان عن الشيء بعد علمه فهو نسيان"، إن
هذا في  السهو  يذكرون  عندما  العلماء  يريده  الذي  وهذا  نسيان،  فهو  علمه  بعد  الشيء  عن  كان 
الموضع، يريدون الغفلة عن الشيء بعد العلم به، فهنا الشيخ جعل السهو والنسيان بمعنى واحد
فيها تحصل  التي  الفترة  الزمن،  هو  المؤلف؟  عند  التفريق  هو  ما  بينهما،  فرّق  المؤلف  بينما، 
السهو والنسيان، إذا كان زمن عدم التذكر بعيد سُمي عنده نسيان، وإذا كان قريباً مباشرة هكذا

www.alqayim.net6Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000



قليل يُسمى عنده سهواً.

قال: "وإن كان عن الشيء بمعنى الترك فليس بمعنى النسيان"، إذا كان السّهو عن الشيء بمعنى
مبالاة إعراضاً وعدم  كانت  إن  الغفلة  "وأما  قال:  هذا واضح،  النسيان،  بمعنى  ليس  هذا  تركه، 
فليست من النسيان"، هذا تغافل، الإعراض وعدم المبالاة تغافل، "وإن كانت الغفلة عن الشيء
بمعنى تكون  "فقد  الله،  رحمه  الشيخ  قال  هكذا  "فقد":  النسيان"،  بمعنى  تكون  فقد  علمه  بعدما 
النسيان والسهو والغفلة بمعنى واحد، وقد لا النسيان"، فهو غير جازم في هذا الأمر، قد تكون 
تكون، هذا خلاصة قوله، قال: "وعلى كلٍّ النسيان ليس جهلاً بل هو تغطية بعد علم، ولهذا فرّق
بعد عنه  الذهول  والنسيان  بالشيء،  العلم  عدم  فالجهل  السّنة،  في  وكذا  القرآن  في  بينهما  الله 

وهذا صوتي. التحرير  مختصر  على  في شرحه  الله  رحمه  قاله  علمه"، 

نكتفي بهذا القدر إن شاء الله.

www.alqayim.net7Wed, 04 Feb 26 03:56:19 +0000


