
الدرس الثامن

تفريغ الدرس الثامن من دروس لب الأصول

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد وعلى آله
وأصحابه أجمعين، مازلنا في الأحكام التكليفية والأحكام الوضعية، انتهينا من الأحكام التكليفية

واليوم معنا آخر مبحث في الأحكام الوضعية وهو مبحث الرخصة والعزيمة.

الأصلي للحكم  السبب  قيام  مع  لعذر  سهولة  إلى  تغير  إن  "والحكم  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
يقول أن  إلى  المؤلف  احتاج  وما  وعزيمة،  رخصة  إلى  الشرعي  الحكم  تقسيم  هذا  فرخصة"، 
إلى رخصة وعزيمة، فبدأ ينقسم  الشرعي  الحكم  الشرعي،  الحكم  الشرعي لأنّ كلامه في  الحكم 
المؤلف رحمه الله بالقسم الأول وهو الرخصة، فقال في تعريفها من الناحية الاصطلاحية: "إن
تعريف هذا  فرخصة"،  الأصلي  للحكم  السبب  قيام  مع  لعذر  الحكم)  (أي  سهولة  إلى  تغير 
الاصطلاحي أمّا  والسهولة،  اليُسر  السهولة،  بمعنى  فالرخصة  اللغوي:  تعريف  أمّا  الاصطلاح، 
فكما ذكره المؤلف، وهو أفضل تعريف للرخصة، "إن تغير إلى سهولة"، إن تغير الحكم الشرعي
عندنا حكم يكون  أن  لابد  إذن  تغير،  من  بدّ  لا  عندنا  الأول  فالأمر  إذن  إلى سهولة،  من صعوبة 
الحكم إلى  الأول  الحكم  يتغير  ثانٍ،  وحكم  أول  حكم  حكمان،  ثانٍ)،  (حكم  آخر  وحكم  أصلي 
الثاني، هذا الأمر الأول، إن تغير الحكم الشرعي من صعوبة إلى سهولة، إذن لا بدّ يكون التغير
من صعوبة إلى سهولة، إن كان العكس لا يُسمى رخصة، كأكل الميتة مثلاً، نمثل بالتمثيل حتى
هو؟ ما  لها  الأصلي  الحكم  الآن،  الميتة  أكل  بداية،  واحد  المثال  على  ونمشي  التعريف  يتضح 
الاباحة، الثاني:  الحكم  الأول)،  (الحكم  الأصلي  الحكم  هذا  وتعالى،  تبارك  الله  حرّمها  التحريم، 
فهذا الحكم الشرعي الذي هو التحريم إن تغير إلى سهولة الآن، أيهما أسهل التحريم أم الاباحة؟
الإباحة أسهل، أي نعم، أو الجواز خلينا نقول، أدق عبارة وأحسن الجواز، إذن انتقل من التحريم
إلى الجواز، فهو مُتغير من صعوبة إلى سهولة، مثلّنا بأكل الميتة، كانت محرمة ثم صارت جائزة
لعذرٍ، إذن لابد التغير يكون لعذر حصل، لوجود عذر كالاضطرار في أكل الميتة، إذن العذر في
قيام "مع  جوزّ،  الذي  هو  الاضطرار  فوجود  الاضطرار،  هو  الجواز؟  عذر  هو؟  ما  الميتة  أكل 
السبب للحكم الأصلي"، يعني مع بقاء السبب الذي أتى بالحكم الأصلي، الحكم الأصلي عندنا في
مثالنا ما هو؟ تحريم أكل الميتة، سبب تحريم أكل الميتة ما هو؟ خبثها، خبث الميتة، هذا السبب
في التحريم، طيب، لمّا أحلت للمضطر، هل تغير السبب وإلّلا مازال باقٍ؟ باقٍ، إذن السبب قائم،
السبب الذي أتى بالحكم الأصلي لا يزال قائماً وبما أنّه لا يزال قائماً وتغير إلى سهولة لوجود عذر
قيام أن كان محرماً صار جائزاً مع  بعد  الميتة  أكل  في  الذي حصل  التغير  الآن  فهو رخصة، 
فإذن سبب خبثها،  في  يتغير شيء  لم  خبيثة  الميتة  مازالت  الميتة،  وهو خبث  الأصلي  السبب 
الطريقة بهذه  الاضطرار،  وهو  العذر  العذر، وجود  أباحها؟  الذي  ما  لكن  قائماً  يزال  لا  التحريم 
تكون رخصة، إن توفرت فيها هذه الضوابط المذكورة في التعريف، إن تغير إلى سهولة لعذرٍ،
إذن فرخصة،  الأصلي  للحكم  السبب  قيام  مع  لعذرٍ  سهولة  إلى  الشرعي  الحكم  تغير  إن  يعني 

www.alqayim.net1Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000



للحكم السبب  قيام  مع  لعذرٍ  سهولة  إلى  صعوبة  من  المتغير  الشرعي  الحكم  هي:  الرخصة 
أخرج لما  الآن  نأتي  التعريف،  معنى  وبيان  وشرح  التعريف  ناحية  من  هذا  الآن  الأصلي، طيب 

المؤلف رحمه الله بهذا التعريف:

الخمس، كالصلوات  كالأحكام،  يتغير،  ولم  أصله  على  الباقي  الحكم  أخرج  تغير":  "إن  بقوله 
تسمى لا  فهذه  تمام،  عليه،  هي  ما  على  باقٍ  الأصلي  حكمها  هي  تغيرت  ما  الخمس  الصلوات 
رخصة لأنّ الحكم لم يتغير أصلاً، إذن لا بد أن يكون عندنا تغير في الحكم، حكم أصلي وحكم

ثانٍ.

كتحريم رخصة  تُسمى  لا  فهذه  صعوبة،  إلى  تغيرت  التي  الأحكام  أخرج  سهولة":  "إلى  وبقوله 
بعد لكن  الإحرام،  قبل  عليه  جائزاً  الصيد  يكون  المُحرِم  يُحرِم  عندما  الإحرام،  في  الاصطياد 
من الحكم  تغير  فإذا  العكس،  وليس  صعوبة  إلى  سهولة  من  الحكم  تغير  عليه،  يَحرُم  الإحرام 
سهولة إلى صعوبة فلا يُسمى رخصة، فأخرج الأحكام التي تغيرت من سهولة إلى صعوبة، هذه
لا تسمى رخصة، وكذلك الحدود والتعازير، تغير الحكم فيها من سهولة إلى صعوبة، السهولة:
الحكم الأصلي الذي هو إكرام الآدمي تغير إلى صعوبة وهو قيام الحدّ والتعزير عليه، فهذا حكم

تغير من سهولة إلى صعوبة، فهذا لا يسمى رخصة.

وبقوله "لعذرٍ": أخرج ما تغير من صعوبة إلى سهولة لا لعذرٍ، كترك تجديد الوضوء لكل صلاة،
من أكثر  واحد  بوضوء  يُصلي  أن  وهي  سهولة  إلى  غُيّر  ثم  لازماً  كان  لكل صلاة  التجديد  فإن 
صلاة، حتى يصلي كل الصلوات بوضوء واحد مالم يُحدث، إلّلا أنّ هذا التغيير لا يُسمى رخصة
اصطلاحاً لأنّه لم يكن لعذر جديد، ما فيه عذر غَيّر الوضع، الوضع كما هو إلّلا أنّ الشارع غَيّر
الحكم من صعوبة إلى سهولة، فالحكم تغير؟ نعم تغير من صعوبة إلى سهولة؟ نعم من صعوبة

إلى سهولة، لكن لا لعذر، إذن لا يسمى رخصة.

من أخرجه  سهولة،  إلى  من صعوبة  نُسخ  ما  أخرج  الأصلي":  للحكم  السبب  قيام  "مع  وبقوله 
النسخ المنسوخ عندما يحدث  آخر،  فالنسخ شيء والرخصة شيء  يُسمى رخصة،  لا  الرخصة، 
السبب يكون قد زال، في النسخ السبب يكون قد زال، لكن في الرخصة السبب يبقى قائماً، هذا
الفرق بينهما، مثال ذلك: كتغير حكم المصابرة، مصابرة المسلم الواحد لعشرة من الكفار، هذا
الحكم الأول، كان المسلم الواحد يجب عليه أن يقف أمام عشرة من الكفار في الجهاد، تغير هذا
الحكم إلى اثنين، إلى الضعف، صار واجباً على المسلم أن يقف أمام اثنين فقط، فتغير الحكم أو
لم يتغير؟ نعم تغير، من صعوبة إلى سهولة؟ نعم من صعوبة إلى سهولة؟ لعذر ؟ نعم لعذر، طيب،
إذن كلّ الشروط تحققت ما عدا الأخير وهو السبب، السبب تغير، ما هو السبب؟ كان في أول
عدد وكثر  السبب  هذا  زال  النسخ  وقت  وفي  الكافرين،  في  وكثرة  المسلمين  في  قلّة  الإسلام 
ما حصل؟ وإلّلا  السبب  في  تغير  إذن حصل  الحكم،  تغيّر  المسلمين  عدد  كثر  فلمّا  المسلمين 
بين وما  النسخ  بين  الفرق  هو  هذا  إذن  النسخ،  جاء  السبب  في  التغير  حصل  فلما  حصل، 
الرخصة، في هذا الوضع الذي هو تغير الحكم من صعوبة إلى سهولة لعذر، يبقى الفارق بين هذه
السبب يتغير  لم  وإذا  فنسخ  السبب  تغير  إن  السبب،  تغير  هو  والرخصة  النسخ  من  الصورة 

العلماء. عند  الرخصة  بتعريف  يتعلق  ما  هذا  فرخصة، 

www.alqayim.net2Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000



قال المؤلف رحمه الله بعد ذلك: "واجبةً ومندوبةً ومباحةً وخلاف الأولى كأكلِ الميتة وقصرٍ
من ذكره  ما  مع  متناسبة  التمثيلات  هذه  الصوم"،  يضره  لا  مسافرٍ  وفطرِ  وسلمٍ  بشرطهِ 
بالثالث، وهكذا، والثالث  بالثاني،  والثاني  بالأول،  الأول  له مثال،  تقسيم  الأولى، كلّ  التقسيمات 
يعني بكلامه هذا أنّ الرخصة تكون واجبة مثل أكل الميتة عند مضنة الهلاك، عندما يغلب على
ظنّك أنّك إذا لم تأكل الميتة هلكت (مت) فهنا صار أكل الميتة واجباً لماذا؟ لأن الله -سبحانه
وتعالى- حرّم على المسلم أن يُهلك نفسه وأن يقتل نفسه، چ ڃ چ چچ چ چ ۀ ۀ ہ ہ ہہچ، إذن هنا
الأمر استشكل  والبعض  واجبة،  الرخصة  هنا  فصارت  الميتة،  من  يأكل  أن  عليه  واجباً  صار 
فقال ذلك،  يناقض  والوجوب  وسهولة،  يسر  فيها  الرخصة  رخصة،  وتكون  واجبة  تكون  كيف 
بعض أهل العلم: هي من وجه رخصة وسهلة، ومن وجه آخر هي عزيمة، من وجه رخصة ومن
وجه عزيمة، من حيث الوجوب هي عزيمة، ومن حيث التسهيل والتخفيف من باب أنّه لم يلزمه
بما فيه مشقة هي رخصة، القسم الثاني تكون الرخصة مندوبة: إذن عندنا أقسام تكون واجبة،
هذا القسم الأول، القسم الثاني تكون الرخصة مندوبة، ومثلّ له المؤلف بماذا؟ أولّ مثال أتى به
كأكل الميتة، وهذا المثال لقوله واجبة، المثال الثاني: وقصرٍ بشرطه، هذا المثال لقوله ومندوبة،
بالنسبة الموانع  وانتفاء  الشروط  تحقق  المعروفة،  بالشروط  للمسافر  الصلاة  بقصر  مثلّ  إذن 
للسفر، فإذا تحققت شروط القصر للمسافر فعندئذ يكون قصر الصلاة رخصة مندوبة مستحبة،
والقسم الثالث تكون الرخصة مباحة، ومثلّ لهذا القسم ببيع السلم، وقد تقدم معنا بيع السلم في
هو قالوا  هذا  السلم  فبيع  الفقه،  في  تاماً  شرحه  وذكرنا  بالذّمة  موصوف  بيع  وهو  الفقه  شرح 
رخصة هو  فيه  قالوا  فلذلك  الغرر  بيع  من  مستثنى  عدوه  الغرر،  بيع  من  عدوه  لأنّهم  رخصة 
وحكمه الإباحة، فقالوا هذا مثال على الرخصة المباحة، والقسم الرابع خلاف الأولى، ومثلّ له
بفطرِ المسافر الذي لا يضره الصوم في السفر، إذا تضرر المسافر من الصوم في السفر يَحرُم
لم إذا  لكن  السفر،  في  بالصوم  عليه  ضرر  حصل  إذا  يصوم  أن  عليه  يَحرُم  يصوم،  أن  عليه 
بذلك يقول  ومن  ولعله  يصوم،  أن  عنده  والأولى  الأولى،  خلاف  الفطر  المؤلف:  يقول  يتضرر 
بكلمة بالنطق  مثلّ  وبعضهم  السفر،  في  يصوم  كان  وسلم-  عليه  الله  -صلى  النبي  أن  دليلهم 
كلام من  ويظهر  يحتسب،  وأن  يصبر  أن  والأولى  الأولى،  هو خلاف  وقالوا  الإكراه،  عند  الكفر 
المؤلف رحمه الله أنّ الرخصة لا تكون مكروهة ولا تكون محرمة، وهو ظاهر قول النبي -صلى
الله عليه وسلم:- "إنّ الله يُحب أن تُأتى رخصه كما يُحب أن تُأتى عزائمه"، وهذا الحديث فيه

خلاف رجحّ بعض أهل العلم وقفه على ابن مسعود.

قال المؤلف رحمه الله: "وإلّلا فعزيمة"، أي الحكم إمّا أن يكون رخصة وهي ما عرّفناها، وإن
لم يكن كذلك فهو عزيمة، فالحكم ينقسم من هذا الوجه إلى قسمين: رخصة وعزيمة، فإذا لم يكن
رخصة ولم تتحقق فيه صفات الرخصة فهو عزيمة، وبهذا نكون قد انتهينا من الأحكام التكليفية
والأحكام الوضعية، والخلاف حاصل في عدّ الرخصة والعزيمة من الأحكام الوضعية، فبعضهم
قال: هي من الأحكام الوضعية، والبعض قال: هي من الأحكام التكليفية، والبعض أخرجها من

الحكم أصلاً وقال: هي من الأفعال، والخلاف ليس من وراءه كبير طائل.

قال المؤلف رحمه الله: "والدليل ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري"، بدأ
عليها نمر  فنحن  الأصوليون،  استعملها  التي  المنطقية  الاصطلاحات  بعض  بذكر  المؤلف  الآن 
مروراً سريعاً ولا نطيل بالتفصيلات فيها، فقط نريد من هذا أن نعرف معنى الاصطلاح المستعمل

www.alqayim.net3Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000



عندهم حتى عندما يمر بنا نكون على علم بذلك.

قال هنا: "والدليل ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري"، يُعرّف الآن الدليل.

به الإرشاد، اللغة على ما يحصل  المطلوب، ويُطلق أيضاً في  إلى  المرشد  اللغة: هو  الدليل في 
هذا الطريق  إلى  ليرشدك  الطريق  على  لوحةً  مثلاً  يضع  فالذي  للعلامة،  الناصب  هو  المرشد 
يسمى دليلاً في اللغة، الذي وضع اللوحة يسمى دليلاً، فالدليل على وزن فعيل، وهذا الوزن يأتي
بمعنى وهي  فعيل،  وزن  على  العليم،  السميع،  مثلاً  وتعالى  تبارك  الله  كأسماء  الفاعل  بمعنى 
سامع، وبمعنى عالم، ويُطلق أيضاً على ما يحصل به الإرشاد، وهو العلامة نفسها، نفس اللوحة
هذه في المثال الذي ذكرناه، نفس اللوحة التي تكون على الطريق أيضاً تسمى دليلاً، فالواضع

لها يُسمى دليلاً، وهي أيضاً تُسمى دليلاً، هذا من الناحية اللغوية.

"ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري"، وأما في الاصطلاح فقال المؤلف: 
عندما تأتي إلى آية من كتاب الله وتدقق النظر فيها والتأمل والتفكر بوجه صحيح، بتفكر صحيح
توصلك إلى حكم شرعي، كأن تتأمل مثلاً في قول الله تبارك وتعالى: چ ڱ ڱچ، فتقول في ذهنك
متفكراً في هذه الآية، أقيموا: أمر، والأمر للوجوب، فإقامة الصلاة واجبة، وصلتَ إلى حكمٍ وإلّلا
ما وصلت؟ وصلت، إذن هذه الآية تمكّنا عن طريقها وبعد النظر الصحيح فيها من الوصول إلى
مطلوب خبري، أي إلى حكم، هذا معنى المطلوب الخبري، المطلوب: يعني أنت تطلبه وتبحث
عنه، خبري: أي من الخبر، فهو حكم، فإذن الآية ماذا تسمى؟ دليلاً، لأنّك تمكنت بها من الوصول
وبحارٍ وجبالٍ  وأراضٍ  سماوات  من  الكون  هذا  بوجود  الدليل،  معنى  هذا  شرعي،  حكم  إلى 
وإتقان هذا الكون وإحكامه بهذه الطريقة التي موجود عليها الآن، إذا تأملت وتفكرت فيه يوصلك
إلى حكمٍ أم لا؟ يوصلك إلى حكم، بل إلى أحكام، يوصلك إلى وجود الله خالق هذا الكون صح؟
بقادر؟ ليس  وإلّلا  قادر  الله  بأن  تعرف  أيضاً  الله،  معرفة صفات  إلى  أيضاً  ويوصلك  نعم،  أي 
هذا في  بالتفكر  تعرفه،  تعرفه؟  ما  وإلّلا  هذا  تعرف  عالم،  بأنه  وتعرف  حكيم  بأنه  وتعرف  قادر، 
الكون بهذا الإتقان من لا يعلم، أو من لا حكمة عنده، أو لا الكون، لأنه مستحيل أن يخلق هذا 
يُعتبر الكون  فهذا  يُسمى،  يُسمى؟  ما  وإلّلا  دليلاً  يُسمى  الكون  هذا  فإذن  هذا  له، مستحيل  قدرة 
بالنظر الصحيح فيه، النظر فيه، أي  إلى الحكم بصحيح  دليلاً لماذا؟ لأنّك تمكنت من الوصول 

بالتأمل الذي جاء في مكانه، في محله، وصلت إلى هذا الحكم، هذا هو الدليل.

النظر بعد  الحاصل  العلم  أي  الأصح"،  في  للناظر  مُكتسب  عقبه  عندنا  "والعلم  المؤلف:  قال 
والتفكر في الدليل، العلم يحصل عقب ذلك، العلم يحصل عقب النظر في الدليل، قال: "والعلم
عندنا عقبه مُكتسب للناظر"، أي أنّ النّاظر المتأمل في الدليل يحصل عنده العلم بعد ماذا؟ بعد
قال: كلامه،  معنى  هذا  وتفكره،  بنظره  الشخص  اكتسبه  مُكتسب،  العلم  وهذا  والتفكر،  النّظر 
"والعلم عندنا عقبه مُكتسب للناظر في الأصح"، وهو قد بيّن لنا في المقدمة أنّه إذا قال: "عندنا"
خلاف، المسألة  في  أنّ  أي  الأصح":  و"في  للمعتزلة،  خلافاً  الأشاعرة  عند  يعني  يعني؟  فماذا 
والبعض قال: هذا العلم ليس مكتسباً بل هو ضروري، لماذا؟ قالوا: لأنّ الشخص لا يُمكن له أن
يدفعه، يحصل له ضرورةً، لا يمكن أن يردّه بعد النّظر، والذين قالوا هو مكتسب قالوا: لا، هو قد
"لا الجوامع:  لجمع  شرحه  في  المحلي  وقال  العلم،  هذا  عنده  حصل  حتى  واستدل  نظر  فعل، 

المسألة. في  رأسك  توجع  لا  لك  يقول  يعني  التسمية"،  في  إلّلا  خلاف 

www.alqayim.net4Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000



قال المؤلف: "والحدّ ما يُميّز الشيء عن غيره، ويقال الجامع المانع، والمضطرد المنعكس"،
يُريد أن يُعرف التعريف الذي هو الحدّ، الحدّ: المقصود به التعريف.

لأصحاب مانعة  لأنها  الشرعية،  الحدود  اسم  جاءت  ذلك  ومن  المنع،  هو  اللغة:  في  الحدّ 
المؤلف فذكر  الحد؟  هو  ما  تعريفه،  في  العلماء  اختلف  اصطلاحاً:  مخالفاتهم.  من  المخالفات 

تعريفات: ثلاثة  الله  رحمه 

· الأول: قال: "والحدّ ما يُميّز الشيء عن غيره".

· التعريف الثاني: "الجامع المانع".

· التعريف الثالث: "المضطرد المنعكس".

"ما يُميّز الشيء عن غيره": عندما تأتي تُعرّف الإنسان، فتقول: هو الحيوان الناطق، بهذا التعريف
ميّزت ما بين الإنسان وغيره، فصلت الإنسان عن غيره، هذا يُسمى حدّاً.

أفراد يجمع  الذي  به  يعنون  الجامع:  بالجامع؟  يعنون  ماذا  المانع"،  "الجامع  الثاني:  التعريف 
المُعرَف، ولا يُدخل البعض، ويُخرج البعض الآخر، المانع يمنع من دخول غيره عليه، مثال ذلك:
لو قال لك شخص ما تعريف الإنسان؟ تقول له: هو الحيوان الناطق، جامع مانع؟ نعم، هو جامع
مانع، هل يمكن أن يخرج إنسان من هذا التعريف ولا ينطبق عليه؟ لا يمكن، فهو جامع لجميع
أفراده، كل الناس يدخلون في هذا التعريف، فكلّ إنسان حيوان ناطق وإلّلا لا؟ ممكن واحد يقول
النطق، قادر على  الفعل، هو في أصل خلقه  القدرة لا على  نتحدث عن  الأخرس، خلاص نحن 
الخَرَس هذا أمر طارئ، فمن حيث القدرة موجودة، لكن من حيث الفعل غير موجود، هو غير
ناطق بالفعل، ولكنه ناطق بالقدرة، فنحن نتحدث عن القدرة، عنده القدرة، أصل خلقه مخلوق
ناطق أو غير ناطق؟ ناطق، فإذن يدخل في التعريف فلا يَرِد علينا ما ذكرت، طيب، لو قال لك
شخص في تعريفه: الإنسان هو الحيوان الكاتب بالفعل، هل هنا هذا التعريف جامع؟ غير جامع،
أفراد كل  يجمع  لا  هذا  فإذن  يُكتبون،  لا  الأميون  فيه،  فعلاً  فيه؟  ما  وإلا  يكتبون  لا  ناس  فيه 
المعَرّف، طيب: لو قال لك شخص: الإنسان حيوان ماشٍ، طيب، هل هذا التعريف مانع؟ ليس
أشياء كثيرة الإنسان؟ لا،  إلّلا  يوجد شيء يمشي  ألا  الإنسان غيره،  يدخل مع  لماذا؟ لأنه  بمانع، 
تمشي، الحيوانات تمشي، فإذن لا يصح هذا التعريف لأنّه ليس مانعاً، يدخل مع الإنسان الحيوان،
فلم يفصِل، لم بحصل به التمييز، إذن لابد أن يكون جامعاً مانعاً، جامع لأفراد المُعَرّف، مانع من
مسألة في  العلماء  نزاع  ينشأ  هاهنا  ومن  كثيرة،  تعريفات  في  معنا  مرَّ  كما  عليه،  غيره  دخول 
ولكن وعرّفها  قليل  قبل  أخذناها  التي  الرخصة  تعريف  في  مثلاً  شخص  جاءنا  لو  التعريفات، 
في يدخل  الرخصة  غير  لأن  مانعاً،  لايكون  مانع؟  غير  وإلا  مانعاً  يكون  تعريفه  لعذرٍ،  حذف: 
هذا لأن  يقول  كلمة  يضيف  والبعض  التعريفات  في  العلماء  نزاع  يحصل  هنا  من  التعريف، 
التعريف لا يُدخِل جميع الأفراد فيضيف كلمة أو يحذف كلمة من أجل أن يُدخل جميع الإفراد،
أو يقول هذا التعريف ليس مانعاً فيدخل مع المُعَرّف كذا وكذا، ويورد عليه بعض الصور، من
أجل أن يصلوا إلى تعريف جامع مانع، لكن بعض العلماء بالغوا في هذا الموضوع حتى صاروا
يأخذون صفحات يسوّدونها في ضبط بعض التعاريف، فالمسألة لا تحتاج إلى إفراط ولا تفريط،

www.alqayim.net5Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000



بشكل هذا  في  نتعمق  أن  ينبغي  ما  بدعة"،  الحدود  في  "التعمق  الله:  رحمه  الشاطبي  قال  حتى 
تفريط. ولا  إفراط  لا  الأمر  يعني  كبير، 

التعريف الأخير: "المضطرد المنعكس"، يعني بالمضطرد: كلّما وُجد الحدّ وُجد المحدود (يعني
وُجد المحدود  وُجد  كلّما  والعكس:  المحدود،  وُجد  الحدّ  وُجد  كلّما  مانعاً،  فيكون  المُعَرّف)، 
الحدَ، كلما وُجد الحدّ وُجد المحدود: يعني إذا قلت في الإنسان: الحيوان الناطق، إذا وُجد هذا
الإنسان) هو  (الذي  المحدود  وُجد  كلّما  كذلك  والعكس  الإنسان،  هو  الذي  المحدود  وُجد  الحدّ 
من شئت  ما  تختار  وأنت  مانعاً،  جامعاً  بذلك  فيكون  الناطق)،  الحيوان  هو  (الذي  الحدّ  وُجد 

المراد. إلى  يوصلك  كلّه  الحدّ  تعريف 

أننا تحدثنا عن يُسمى خطاباً"، هذه مبنية على ما تقدم، أذكر  "والكلام في الأزل  قال المؤلف: 
كلام بصوت،  ولا  بحرف  ليس  أنّه  أي  نفسي،  كلام  الله:  كلام  الأشاعرة  عند  الموضوع،  هذا 
الأزل، في  قديم  هو كلام  بحادث،  آحاده  وليس  ولا بصوت،  بحرف  هو  فلا  النفس،  في  موجود 
قال: لذلك  تحدث،  أفراد  لها  وليست  بها  يتصف  قديمة  صفة  الله  عند  الكلام  صفة  فيجعلون 
"والكلام في الأزل" يعني في القدم، كلام الله القديم "يسمى خطاباً"، وتقدم معنا تعريف الحكم
الله بين الأشاعرة: هل كلام  الشرعي، فجاء خلاف  الحكم  تعريف  الخطاب في  الشرعي، ودخل 
يُسمى خطاباً أم لا يُسمى خطاباً؟ الخطاب في اللغة: عندما ذكرناه هناك ما هو؟ توجيه الكلام
إلى الغير للإفهام، تمام، عندما تقول: زيدٌ خاطب عمراً، إذن عندنا زيد وعندنا عمرو، ويوجه زيدٌ
الكلام، واضح، طيب، الآن أشكل الأمر له  الكلام لمن؟ لعمرو، إذن هناك عمرو موجود يوجَه 
عند الأشاعرة عندما قالوا الكلام قديم في الأزل، قبل أن يوجد مخلوق، وليست له آحاد لا يحدث
منه شيء، هذا الكلام قديم في الأزل، طيب كيف يُسمى خطاباً ولا مخاطَب؟ ما فيه أحد يُخاطب،
خطاباً، يُسمى  لا  الكلام  قال:  فبعضهم  الأمر:  عليهم  أشكل  هنا  خطاباً؟  الكلام  يُسمى  كيف 
والبعض قال: لا، يُسمى خطاباً ولكن بتأويلات، ما هي هذه التأويلات التي أجازوا فيها أن يُسمى
إليه الكلام  وُجّه  المعدوم)  المخلوق  (يعني  المعدوم  تقدير وجود  قالوا على  الكلام خطاباً؟  فيها 
لا نحن  هذه مشكلتهم،  الكلام خطاباً،  تسمية  يُصححوا  تأويل حتى  هذا  موجود،  أنّه  تقدير  على 
حادث النوع  قديم  وصوت  بحرف  حقيقة  الله  كلام  عندنا:  الكلام  لأن  لماذا؟  عندنا،  مشكلة 
الآحاد، هذه عقيدتنا في الكلام التي دلّت عليها أدلة الكتاب والسنة، كلام الله: كلام حقيقي ليس
كلاماً نفسياً كما يدعون، يتكلم الله تبارك وتعالى بحرف وصوت وذكر الأدلة في كتب الاعتقاد،
الكلام، بصفة  وهو متصف  القدم  منذ  الله  قديم،  الكلام  أصل  النوع:  قديم  وهو  هناك،  ذكرناها 
فترة دون  الزمن  من  فترة  في  يحدث  الجمل  وبعض  الكلمات  بعض  أي  الآحاد:  حادث  ولكنّه 
ثانية، كقول الله تبارك وتعالى: چ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ چ، هذا الكلام حصل متى؟ بعد إتيان هذه
المجادِلة ومجادلة النبي -صلى الله عليه وسلم-، إذن كلامٌ حدث وإلّلا ما حدث؟ حدث بعد أن
لم يكن، وليس عندنا أنّ كلّ حادث مخلوق، هذا عندهم هم على أصولهم، لذلك يستشكلون هذا
-سبحانه الله  كلام  مخلوق،  ليس  ولكنه  حدث  كلام  هذا  مخلوق،  حادثٍ  كل  ليس  الكلام، 
يُسمى خطاباً لا إشكال لأنّه قد الكلام حادث عندنا، فعلى ذلك فيجوز أن  وتعالى-، فإذن آحاد 
خاطب موجودين في ذهنه، فهذا يمشي على أصولهم لا على أصولنا وما عندنا إشكال في هذه

المسألة.

www.alqayim.net6Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000



مؤلفه الكتاب  الأشاعرة،  كلام  من  كلّه  النفسي،  الكلام  أي  الأصح"،  في  "ويتنوع  المؤلف:  قال 
أشعري وأصله أيضاً لأشعري، فقال: "ويتنوع في الأصح"، أي في المسألة خلاف بين الأشاعرة
أنفسهم، هل كلام الله يتنوع أم لا يتنوع؟ ما قصدهم بالتنوع؟ هل يتنوع إلى أمر ونهي وخبر ونداء
وما شابه أم لا يتنوع إلى ذلك؟ بناءً على أصلهم أنّ الكلام نفسي، وليس بحرف ولا صوت يأتي
يتنوع مشوا على قالوا لا  الذين  الطريق  تقدم، وعلى نفس  الإشكال هاهنا، وافترقوا فرقتين كما 
تأوّلوا، أصلهم لأن الكلام نفسي، وإذا كان نفسياً لا يتنوع وهو شيء واحد، والذين قالوا يتنوع 

قالوا: أيضاً على تقدير وجود المعدوم يتنوع له الكلام.

قال رحمه الله: "والنظر فكرٌ يُؤدي إلى علم أو اعتقاد أو ظنّ"، عندما عرّف الدليل في السابق
ماذا قال؟ ما يُمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري، فجاء ذكر النظر، طيب، فما
يعني فكر:  أو ظنّ"،  اعتقاد  أو  إلى علم  يؤدي  "فكر  فقال:  النظر  لك  يُعرّف  أن  أراد  النظر؟  هو 
ترتيب الأمور في الذهن، تأمل ذهني فكري، تفكير: فكر يؤدي إلى علم، هذا الفكر وترتيب الأمور
في الذهن يوصلك إلى علم، ويعني العلم هنا: اليقين، يوصلك إلى أمر يقيني، أو اعتقاد، ما الفرق
كلاهما والعلم  الاعتقاد  سريع:  بشكل  لكن  نفسه  المؤلف  كلام  في  سيأتي  والاعتقاد؟  العلم  بين 
التغير، فيه  يجوز  لا  اليقيني  لكن  الشخص،  اعتقاد  في  التغير  عليه  يجوز  الاعتقاد  لكنّ  يقيني 
وسيأتي إن شاء الله تفصيله بشكل أكبر من هذا، يقبل التغير أو لا يقبل التغير؟ اليقيني لا يقبل
التغير أمّا الاعتقاد يقبل التغير، وإن كان يقينياً في نفس المُعتقِد لكنّه يقَبل التغير لأنه لا أحياء،
الفاسدة الموجودة تارة يكون موافقاً مطابقاً للواقع وتارة لا يكون مطابقاً للواقع، كالاعتقادات 
الآن، أصحابها يعتقدون وهم جازمون بها لكن تقبل التغير وإلا ما تقبل؟ تقبل، إمّا لأنّها مخالفة
للواقع أصلاً، أو لحصول التشكيك، لو شكّكته في عقيدته يشك فيها، إذن فهو قابل للتغير، لكنّ

العلم اليقيني الذي هو ليس الاعتقاد هذا لا يقبل التغير.

قال: "فالفكر يؤدي إلى علم (إلى يقين) أو اعتقاد أو ظن"، يعني غلبة ظن، يعني يقيم عندك علماً
أو ظنياً، اعتقادياً  أو  يقينياً  يكون  أن  إمّا  العلم  هذا  لكنّ  معرفة،  إلى  يوصلك  علم،  إلى  يوصلك 

وسيأتي تفصيل الفرق بين العلم والظن وغيرها.

نكتفي بهذا القدر إن شاء الله.

www.alqayim.net7Wed, 04 Feb 26 03:52:05 +0000


