
الدرس السادس

تفريغ الدرس السادس من دروس لب الأصول

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.

انتهينا في الدرس الماضي من الأحكام التكليفية التي فيها طلب، يطلب الله -سبحانه وتعالى-
بفعلٍ أو بتركٍ، يأمر الله تبارك وتعالى عباده فيها بفعلٍ أو بتركٍ، هذه الأحكام التكليفية، وما كان
فيه تخيير كالإباحة أيضاً ألحقت بها، اليوم سنتمم موضوع الأحكام التكليفية، ثم سنبدأ إن شاء

الله بالأحكام الوضعية.

قال إذا  أنّه  المقدمة  في  ذكر  والواجب"،  الفرض  ترادف  "والأصح  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
"الأصح": فمعنى ذلك أنَّ المسألة فيها خلاف والأصح عندهم، عند المؤلف وعند الشافعية وعند
ما معنى مترادفان،  والواجب  الفرض  أنّ  المالكية كذلك  لهم وعند  قول  في  إلّلا  الحنابلة  أيضاً 
مترادفان؟ من الألفاظ المختلفة لكن المعنى واحد، الألفاظ مختلفة لكن المعنى واحد، بناءً على
ما عرّفنا الواجب فيما تقدم فيكون الفرض بمعنى الواجب وهو ما أمر به الشارع أمراً جازماً،
هذا يُعتبر واجباً، هذا عند جمهور العلماء أنّه لا فرق بين الفرض والواجب، وأمّا عند الأحناف،
ثبت ما  الفرض:  فيقولون  والواجب،  الفرض  بين  يُفرّقون  الأحناف  بينهما،  يُفرّقون  فالأحناف 
بدليل مقطوع به، كالصلوات الخمس مثلاً ثبتت بأدلة القرآن وأدلة السنة المتواترة، إذن فدليلها
مقطوع به، فهذا يُسمى عند الأحناف فرضاً لأنه ثبت بدليل مقطوع به، ويعنون بالدليل المقطوع
بالقرائن احتف  إن  الآحاد  حديث  أنّ  أيضاً  عندنا  ونحن  المتواتر،  الحديث  أو  القرآنية  الآية  به 
إذا ثبت أمّا  كذلك هو دليل مقطوع به، فإذا ثبت الحكم بدليل مقطوع به عندهم يسمونه فرضاً 
بدليل ظنّي فهذا يُسمى عندهم واجباً، كحكم الوتر مثلاً، ثبت عندهم بدليل ظني فيسمونه واجباً،
وليس واجباً  الأحناف  اصطلاح  في  هذا  يكون  واجبة  المصلي  سترة  بأن  يقول  من  قول  وعلى 
فرضاً لأنه ثبت بدليل ظنّي وليس دليلاً يقينياً، هذا التفصيل ذهب إليه الأحناف واعتمدوا في ذلك
على الفرق اللغوي بين الفرض والواجب، فقالوا الفرض في اللغة هو الحجز في الشيء والتأثير
فيه، والواجب هو الساقط واللازم، فبينهما فرق، ففرقوا من الناحية الاصطلاحية والمسألة كلها

مسألة اصطلاح، فلا مشاحة في الاصطلاح.

أيضاً لفظي"،  والخلف  والسنة،  والتطوع  والمستحب  "كالمندوب  الله:  رحمه  المؤلف  قال  ثم 
والتطوع والمستحب  المندوب  كترادف  مترادفان  وهما  مترادفان،  والواجب  الفرض  يعني 
واحد، شيء  النهاية  في  المعنى  لكن  مختلفة  ألفاظ  أنّها  يعني  مترادفة،  أيضاً  فهذه  والسنة، 
تُستعمل لمعنى ألفاظ  المرغب فيه، كلّها  النفل،  السنة، الحسن،  التطوع،  المستحب،  المندوب، 
واحدٍ عند بعض أهل العلم ومنهم الشافعية، لكن خالف في ذلك أيضاً بعض الشافعية ففرّقوا،
فقال الفعل إن واضب عليه النبي -صلى الله عليه وسلم- فهو السنة، وما فعله مرة أو مرتين
باختياره من الأوراد فهو تطوع، والباقي يعم أنشأه الإنسان  يفعله وإنّما  لم  المستحب، وما  فهو 

www.alqayim.net1Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000



الأقسام الثلاثة عندهم، وهذا كلّه أيضاً اصطلاحات لذلك قال المؤلف في النهاية والخلف لفظي،
أي المسألة مسألة اصطلاحية، مسألة أسماء تسمية، سمّ أنت ما تشاء من اصطلاحات فالخلاف

اصطلاحي لا تأثير فيه.

قال المؤلف رحمه الله: "وأنّه لا يجب إتمامه"، أي والأصح أنّه لا يجب إتمام المندوب الذي هو
المستحب، لا يجب إتمام المندوب بعد الشروع فيه، الآن الشروع في المندوب واجب؟ لا، هو
فيه، هذا ليس واجب، هذا مستحب، كصيام عرفة مثلاً، هذا البدء  يعني  فيه  مندوب، فالشروع 
نويت وصمت إذا  لكن  بالصيام، هذا مستحب  وتبدأ  أن تصوم  تنوي  به،  بدئك  عمل مستحب، 
وبدأت بالصيام هل يجب أن تتمه أم يجوز لك قطعه؟ هنا المسألة، هذه هي المسألة المطروحة
هنا، وقال: "وأنّه لا يجب إتمامه"، أي المندوب بعد الشروع فيه، هل يجب عليك أن تتمه أم يجوز
لك أن تقطعه؟ في هذه المسألة نزاع، المؤلف قال: "وأنّه لا يجب إتمامه"، إذن المؤلف يختار أن
فيها المسألة  وقلنا  تتمه،  أن  لك  فيجوز  إتمامه،  كذلك  يجب  ولا  فيه  الشروع  يجب  لا  المندوب 
نزاع، نازع فيها الأحناف والمالكية على تفصيل عندهم في الموضوع، والجمهور خالفوهم فيما
ذهبوا إليه، فالآن المسألة عندنا منها ما هو ليس محلاً للنزاع وهو مسألة إتمام الحج والعمرة،
هذه لا إشكال في أنّ إتمامها واجب، حتى وإن كانت نفلاً، إن كان حجك نافلة أو كانت العمرة
يفيد والأمر  أمرٌ  فهذا  چ،  ڭڭ  ڭ  ڭ  ۓ  چ  وتعالى:  تبارك  الله  لقول  لماذا؟  واجب  إتمامها  نافلة، 
الوجوب، إذن يجب علينا أن نتم الحج والعمرة، هذا لا إشكال فيه، طيب، الإشكال أين أتى؟ في
مسألة الصلاة والصيام وأيضاً فيه هناك أشياء الأئمة الأربعة على أنّه لا يجب إتمامها كالأذكار
بالصلاة بدأت  إذا  الآن  مثلاً،  والصوم  الصلاة  في  النزاع حاصل  لكن  وغيرها،  والصدقة  مثلاً 
محل هنا  إتمامه؟  عليك  يجب  هل  النافلة  بالصوم  بدأت  وإذا  إتمامها؟  عليك  يجب  هل  النافلة 
محل هنا  كالأذكار؟  والصيام  الصلاة  أن  أم  كالحجّ  والصيام  الصلاة  فهل  والنزاع،  الخلاف 

منها: بأدلة  استدلوا  فيه  الشروع  بعد  المندوب  إتمام  يجب  بأنّه  قالوا  والذين  الخلاف 

قول الله تبارك وتعالى: چ ڎ ڈ ڈ چ، طيب.

والدليل الثاني: قول النبي -صلى الله عليه وسلم- في الحديث الذي سأل فيه الأعرابي النبي -
الله النبي -صلى  له  قال  قال: هل عليّ غيرها؟  الخمس،  الصلوات  الله عليه وسلم- عن  صلى 
عليه وسلم:- "لا إلّلا ان تطوع"، وسأله عن الصيام فقال له: "لا إلّلا أن تطوع"، فقالوا هنا قد

ألزمه بالتطوع.

الدليل الثالث لهم هو القياس، قاسوا الصلاة والصيام على الحجّ والعمرة، بجامع أنّها كلّها نفل،
أي نعم، طيب.

عليه الله  النبي -صلى  بفعل  استدلوا  بماذا؟  استدلوا  إتمامه  يجب  لا  بأنّه  قالوا  الذين  أدلة  الآن 
وسلم- وبقوله في مسألة الصيام، فقد صحَّ عنه -صلى الله عليه وسلم- في الصحيحين أنّه كان
وكانت أفطرت  أنّها  هانئ  أم  حديث  في  جاء  وكذلك  دلالته،  في  واضح  وهذا  أفطر،  ثم  صائماً 
صائمة وذكرت ذلك للنبي -صلى الله عليه وسلم- فقال لها: "أكنت تقضين شيئاً؟"، كان عليك
قضاء؟، قالت: لا، قال: "فلا يضرك إن كان تطوعاً"، أخرجه أبو داود، هذا واضح أيضاً في أنّه
يجوز قطع النفل في الصيام، تمام، هذا حديث فعلي وحديث قولي، وجاء من الآثار عن السلف

www.alqayim.net2Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000



في ذلك كثير أنّهم أجازوا قطع الصيام، ومن الآثار التي تبين لنا هذه القاعدة بشكل صحيح أثر
جاء عن عطاء، أنّه قال: "إنّ ابن عباس كان لا يرى به بأساً، أن يفطر إنسان التطوع، ويضرب
لذلك أمثالاً: رجل طاف سبعاً فقطع ولم يوّف فله ما احتسب، أو صلى ركعة ولم يصلّ أخرى
قبلها فله ما احتسب، أو يذهب بمال يتصدق به ويتصدق ببعضه وأمسك بعضه"، أخرجه عبد
القاعدة، هذه  تقرير  في  عنه-  الله  عباس -رضي  ابن  كلام  من  واضح  وهو  ثابت،  وهو  الرزاق 

طيب.

إذا صحت هذه الأدلة، الآن كيف يُردُّ على أدلة تلك المخالفين:

أما الآية فقال ابن عبد البر رحمه الله رداً عليهم: "من احتج على المنع بقوله تعالى چ ڎ ڈ ڈ چ،
فإنّه جاهل بأقوال العلماء، فإنّهم اختلفوا فيها على قولين"، السلف اختلفوا في تفسير هذه الآية
وهم وتعالى  تبارك  لله  وأخلصوها  بالرياء،  تبطلوها  لا  قالوا  "فأكثرهم  لهما،  ثالث  لا  قولين  على 
أهل السنة، وقيل: لا تبطلوها بالكبائر وهو قول المعتزلة"، المعتزلة يجعلون مرتكب الكبيرة في
منزلة بين المنزلتين، وهو في الآخرة مُخلد في نار جهنم، فهذا القول بناء على مذهبهم، أمّا أهل

السنة فقالوا لا تبطلوها بالرياء، طيب.

إذا تطّوع، طيب،  أن  فيه استثناء منقطع، أي: لكن لك  الاستثناء  أنَّ  فالجواب عنه  الحديث  أمّا 
قيل: ما الدليل على أنّه استثناء منقطع وليس استثناءً متصلاً؟ قلنا لهم: الدليل فعل النبي -صلى
الله عليه وسلم- وقوله يدل، بما أنّه قطع النفل إذن يدل على جواز قطع النفل، إذن فلابد من فهم

الحديث على هذا المعنى، طيب.

الدليل الأخير وهو القياس فيجيب عنه المؤلف، قال: "ووجب في النسك"، يعني أنه لا يجوز، لا
الحجّ بالنسك؟  يقصد  ماذا  إتمامه،  يجب  النسك  في  المندوب  لكنّ  المندوب،  إتمامه  يجب 
وموافق أعم  فكلامه  الحجّ،  في  يجب  بأنّه  قالوا  الذين  البعض  لفظ  أدق من  هنا  ولفظه  والعمرة 
للآية، "ووجب في النسك لأنه كفرضه نية وغيرها"، هنا حصل الردّ على الذين يقيسون الصلاة
والصيام على الحجّ، يجب إتمام تطوع النسك لأنّه مثل فرض الحجّ والعمرة، لماذا قلنا بوجوب
في مثله  عنه،  يختلف  لا  والعمرة،  الحج  فرض  مثل  لأنه  قالوا:  والعمرة؟  الحجّ  من  النفل  إتمام 
الحجّ نفل  لأنّ  يعني  الكلام،  محل  هذا  نية"،  كفرض  "لأنه  قال:  هنا  النية،  في  مثله  قال:  ماذا؟ 
قصد وهي  واحد،  شيء  والنفل  الفرض  في  فالنية  النية،  في  والعمرة  الحجّ  كفرض  والعمرة 
الدخول في النسك، أي التلبس به، هنا النفل نفس الفرق لا يختلفان، وكذلك نفل الحجّ والعمرة
في مثله  هو  فقط  ليس  أيضاً  وغيرها"،  نية  كفرضه  "بأنه  قال:  عندما  النية،  غير  في  كفرضهما 
النية، لا، أيضاً نفل الحجّ والعمرة كفرض الحجّ والعمرة في غير النية مثل ماذا؟ الكفارة مثلاً،
فإنها تجب في الفرض والنفل بالوقت المفسد له، علمنا نحن أنّ الشخص إذا جامع في الحجّ أو
في العمرة وهو مُحرِم هنا يكون قد أفسد حجّه أو أفسد عمرته، لكن تجب عليه أيضاً الكفارة؟
فالكفارة تجب في حجّ الفريضة وفي حجّ النافلة، تجب أيضاً في نافلة العمرة كما تجب أيضاً في
العمرة الواجبة على من يقول بالوجوب، تمام، إذن هنا الكفارة في النفل كالكفارة في الفريضة
إذن عندنا نفل الحجّ والعمرة تشابه تماماً مع فرض الحج والعمرة، ومن هاهنا حصل الافتراق
كفريضة يكون  لا  والصيام  الصلاة  نفل  هناك  فقالوا  والصيام،  الصلاة  وبين  بينه  والاختلاف 
الله أضاف الشافعي رحمه  الإمام  الحجّ، وكذلك  المذكورة كحال  الأشياء  في  الصلاة والصيام 

www.alqayim.net3Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000



أنّه إذا وجب المضي في فاسد الحجّ والعمرة فالمضي في صحيحه أولى، يعني أمراً آخر وهو 
هذا أمر لا تجده في الصلاة وفي الصيام، الصلاة والصيام إذا فسدت فسدت انتهى لا تحتاج أن
تمضي فيهما، لكن الحجّ والعمرة إذا فسدتا وجب عليك أن تمضي فيهما، قال: فإذا وجب عليك
أن تمضي في فاسدهما ففي صحيحهما أولى، أي نعم، وهذا لا تجده في الصيام والصلاة إذن
قياس الصلاة والصيام على الحجّ قياس مع الفارق، هذا ما يريدون أن يصلوا إليه، وهكذا يكون
الردّ عليهم فيما استدلوا به، إذن الصحيح ما ذكره المؤلف في هذا أنّه، لا يجب إتمامه ووجبت

في النسك لأنه كفرضه نية وغيرها.

ثم قال رحمه الله: "والسبب وصف ظاهر منضبط مُعرف للحكم"، بدأ الآن بالأحكام الوضعية،
قال: "والسبب وصف ظاهر منضبط مُعرف للحكم".

السبب لغة: الطريق إلى الشيء، أو الموصل إلى الشيء، من هاهنا سمي الحبل سبباً، وسميت
الطريق سبباً.

الأحكام أول  هذا  للحكم"،  مُعرّف  منضبط  ظاهر  "وصف  بقوله:  المؤلف  عرّفه  واصطلاحاً 
الوضعية، الحكم الوضعي سميّ خطاب الوضع لأنّ الشارع وضع الخطاب بالأسباب والشروط
الشيء بخلاف تدلك على  وأدلة وأمارات  الوضعي هو علامات  الخطاب  فيقولون في  والموانع، 
الحكم التكليفي، لاحظ الأمر الآن الحكم التكليفي ماذا قلنا؟ هو طلب، أمّا الحكم الوضعي ليس
طلباً ولكنّه علامة على الشيء، فهو خطاب الله تبارك وتعالى المتعلق بجعل الشيء سبباً لشيء أو
الظهر، طيب، وجبت صلاة  الشمس  زالت  إذا  مثلاً،  الشمس  زوال  عند  الآن  مانعاً،  أو  شرطاً 
وجوب صلاة الظهر حكم تكليفي، هذا الحكم التكليفي لا بد من وجود سبب يحدد لنا متى يجب
هذا هو  ما  الوجوب  على  يدل  سبباً  الشارع  لنا  جعل  فلذلك  ذلك،  على  علامة  من  بد  لا  علينا، 
السبب؟ ما هي هذه العلامة؟ زوال الشمس، هذا معنى الحكم الوضعي، وخطاب الوضع ذكرنا
فروقاً بينه وبين خطاب التكليف، فكل تكليف معه خطاب وضع، وليس كل خطاب وضع معه
تكليف، الآن كل تكليف معه خطاب وضع، وجوب الصلاة، الآن هذا حكم تكليفي له أسباب؟
الزكاة نعم، إذن هذا حكم تكليفي معه أحكام وضعية، وجوب  له موانع؟  نعم،  نعم، له شروط؟ 
كذلك لها سبب ولها شرط ولها مانع، إذن الأحكام التكليفية معها أحكام وضعية، تمام طيب،
الحكم الوضعي ممكن أن يتخلف عن الحكم التكليفي؟ نعم، أي مثلاً كقيم المتلفات التي يتلفها
نعم، قيمته؟  الشيء  هذا  بدل  يلزمه  هل  شيئاً،  الصبي  أو  المجنون  أتلف  الصبي،  أو  المجنون 
طيب، هل يجب عليه هذا الشيء كوجوب شرعي (حكم تكليفي)؟ ما فيه، لا يوجد حكم تكليفي،
هذا حكم وضعي، من الممكن أن يوجد الحكم الوضعي ولا يوجد الحكم التكليفي، لكن العكس
الآن لغة،  السبب  عرّفنا  السبب،  المؤلف:  ذكرها  التي  الوضعية  الأحكام  هذه  فأول  تمام،  لا، 
اصطلاحاً، قال المؤلف رحمه الله: "وصف ظاهر منضبط مُعرّف للحكم"، بقوله "وصف": أخرج
ولكنّه ذاتاً  يكون  لا  فالسبب  المعاني،  من  معنى  أنّه  أيّ  معنى،  بالوصف  المقصود  لأن  الذوات 
الوصف بذلك  أخرج  ظاهر":  "وصف  طيب،  مثلاً،  الشمس  كزوال  المعاني،  من  معنى  يكون 
إلّلا فلان يطلع عليه  الذي لا  الخفي  الوصف  الجميع،  يطلع عليه  الذي  الظاهر  الوصف  الخفيّ، 
حتى وجوده  يتحقق  لا  فإنّه  ينضبط،  لا  الذي  الوصف  أخرج  "منضبط":  وبقوله:  وفلان، طيب، 
يترتب عليه الحكم، فالمقصود بالوصف المنضبط الذي لا يختلف باختلاف الأفراد والأحوال، لا

www.alqayim.net4Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000



يختلف باختلاف الأفراد والأزمنة والأمكنة لا، هو مستقر لا يؤثر فيه اختلاف الأفراد ولا الأزمنة ولا
المنضبط: زوال الشمس، وصف ظاهر مكشوف واضح الظاهر  الأمكنة، طيب، مثال الوصف 
ومنضبط لا يتأثر بتغير الأفراد ولا الزمن ولا المكان، طيب، مثال الوصف الذي لا يكون ظاهراً،
النوم، هذا وصف؟ وصف، ظاهر؟ ليس الحدث حال  يكون خفياً ويكون غير منضبط، خروج 
بظاهر، خفي وغير منضبط أيضاً، وكذلك حقيقة المشقة في السفر، هذا الوصف خفي وأيضاً
فهو وصف الأمكنة،  وباختلاف  الأزمان  وباختلاف  الأشخاص  باختلاف  فيختلف  منضبط،  غير 
ظاهر وصف  نعم  منضبط؟  ظاهر  وصف  هو  هل  للوضوء،  سبب  النوم  طيب،  منضبط،  غير 
السفر لأن  للإفطار  السفر سبب  للوضوء،  يكون سبباً  أن  إذن يصلح  فيه مشكلة،  ما  ومنضبط 
الحكم، فإذا وُجد "مُعرّف للحكم"، أي علامة على  المؤلف:  وصف ظاهر منضبط أيضاً، وقول 
السبب دلّ على وجود الحكم، هذا التعريف الذي اختاره المؤلف للسبب، وكثير من الأصوليين
يعرّفه بقوله: "هو ما يلزم من وجوده الوجود ويلزم من عدمه العدم"، التعريف عند المناطقة له

ثلاثة طرق:

· تعريف بالحقيقة.

· وتعريف بالرسم.

· وتعريف بالمرادف.

هذا منها  يتركب  التي  الشيء  أوصاف  تذكر  الشيء،  جزئيات  تذكر  أن  هو  بالحقيقة:  التعريف 
بها، كقولك إلّلا  الشيء  أن يتصور حقيقة  التي لا يمكن للشخص  الشيء  تذكر جزئيات  الشيء، 
ناطق: حيوان  الإنسان،  منه  يتجزأ  ولا  منه  يتكرب  ما  ذكرت  الآن  ناطق،  حيوان  الإنسان  مثلاً: 
أوصاف لا يمكن أن تتصور حقيقة الشيء حتى تكون فاهماً لها ومدركها ومتصورها، جيد، هذا

التعريف بالحقيقة.

أما التعريف بالرسم: المقصود بالرسم العلامة، تذكر علامات فتعريف بالخاصة يعنون به صفة
ليست هي من الصفات الذاتية يعنون به صفة عارضة، تلك العارضة التي تعرض وتزول، صفة
بها يختص  عرَضية  صفة  هذه  الصفة  ولكن  ذاتية  تكون  لا  العارضة  الصفة  فهذه  عارضة، 
تعريف في  لك  أقول  عندما  الكاتب،  أو  بالضاحك  للإنسان  كتعريفك  مهم  قيد  هذا  المعرَّف، 
الإنسان: هو الضاحك، هل يمكن أن يلتبس معك بشيء آخر؟ لا، أو أقول لك الإنسان هو الكاتب،
هذا تعريف بالخاصة يسمى تعريف بالرسم، الآن أنت لو لم تتصور مسألة الكتابة ولم تفهمها ولا
من هي  ليست  إذن  يمكن،  نعم  الإنسان؟  حقيقة  تتصور  أن  لك  يمكن  هل  نهائي،  بها  لك  علاقة 
الأوصاف الذاتية، الضابط في مسألة التفريق بين الوصف الذاتي وغير الذاتي هذا فقط نذكره من
أجل أنكم  إذا اطلعتم على كلام أهل العلم تفهمونه، فهنا هذه الطريقة الثانية من طريقة التعريف.

الطريقة الثالثة وهي المشهورة عند الناس اليوم التعريف بذكر المرادف، تسأل شخص تقول له
ما البُرّ؟ بسهولة تقول له: القمح، صح، لكن تذكر له مرادفاً أشهر، لا أن تذكر له شيء يزيد الأمر
إذا أنك  بحيث  معروفاً  له شيئاً مشهوراً  تذكر  بالماء،  الجهد  بعد  الماء  فسر  يُقال:  كما  غموضاً 
قلت له هو كذا، خلاص عرفه، انفك الإشكال لكن ليس دائماً تجد للشيء مرادفاً مشهوراً تستطيع

www.alqayim.net5Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000



التعاريف (المناطقة)، لكن حقيقةً التعريف بالمرادف من أضعف  أنهم يقولون  أن تعرّفه به، مع 
معنا، الذي  التعريف  هذا  الآن  فهنا  وجلي،  واضح  تعريف  هذا  معلوماً  هذا  المرادف  كان  إذا 
الذي الثاني  التعريف  السبب،  المفهوم، مفهوم  لبيان  تعريف  المؤلف  عرّفه  الذي  الأول  التعريف 
بين أيدينا هو تعريف بالخاصة، تعريف بالرسم وليس بالحقيقة، لكنّه أدق من التعريف الأول فهو:
ما يلزم من وجوده الوجود ويلزم من عدمه العدم، هذا السبب: السبب مؤثر في حال الوجود
وفي حال العدم، يلزم من وجوده الوجود: إذا وجد النصاب في الزكاة وجبت الزكاة، وإذا وُجد
تزل لم  إذا  العدم:  عدمه  من  ويلزم  الوجود،  وجوده  من  فيلزم  الصلاة،  وجبت  الشمس  زوال 
الشمس فلا وجوب للظهر، إذا لم يوجد النصاب في الزكاة فلا زكاة، واضح، كنا شرحناه في

الدروس الماضية.

قال: "والشرط ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم".

الشرط في اللغة: هو العلامة.

وهذا تعريفه في الاصطلاح: ما يلزم من عدمه العدم، إذا الشخص لم يتوضأ، هل توجد الصلاة
من يلزم  فما  الصلاة،  عدم  الطهارة  عدم  من  إذن  فيلزم  الشرعية،  الصلاة  توجد  لا  الشرعية؟ 
عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم، هل يلزم الشخص إذا تطهر أن يُصلي؟ لا يلزم
توجد، بل  الصلاة،  تُعدم  أن  يلزم  لا  الوضوء  أيضاً  وُجد  إذا  العدم  أيضاً  يلزم  ولا  يُصلي،  أن 
فبقوله: "ما يلزم من عدمه العدم": أخرج المانع الذي سيأتي، فلا يلزم من عدمه شيء، المانع في
لأن لماذا؟  لا،  بهذا؟  السبب  أخرج  هل  يُؤثر،  العدم  حال  في  الشرط  لكنّ  يؤثر،  لا  العدم  حال 
السبب أيضاً يلزم من عدمه العدم، مضبوط، إذن ما أخرج السبب، أخرج المانع، لذلك احتاجوا
السبب، ماذا؟  أخرجوا  وجود"،  وجوده  من  يلزم  "ولا  فقالوا:  السبب،  يُخرجوا  حتى  آخر  قيداً 
السبب: يلزم من وجوده وجود، فبقوله: ولا يلزم من وجوده وجود أخرج السبب، إذ يلزم من
وجوده وجود، طيب، وأخرج المانع أيضاً بقوله: "لا يلزم من وجوده العدم"، المانع: يلزم من
وجوده من  يلزم  "ولا  بقوله:  المانع  أخرج  إذن  العدم،  وجوده  من  يلزم  لا  وهذا  العدم،  وجوده 
العدم"، أخرج المانع أيضاً، فالمانع يخرج بقيدين، طيب، ومثلوا لذلك بالطهارة بالنسبة للصلاة

فإنّ وجود الطهارة لا يلزم منه وجود الصلاة ولا عدمها، والشرط ثلاثة أقسام:

· الأول: الشرط الشرعي، وهو الذي عرّفناه.

· الثاني: الشرط اللغوي، أي يستفاد من اللغة، إن جاء زيد فأكرمه، إن: شرطية، فإذن إكرام زيد
معلق على مجيئه، فمجيئه شرطٌ لإكرامه، هذا الشرط شرط لغوي.

· الثالث: الشرط العقلي: وهو ما لا يمكن المشروط في العقل دونه، ومثلّوا له بالحياة للعلم، لأنّه
إذا انتفت الحياة انتفى العلم، فلا يمكن العلم أن يكون موجوداً بلا حياة، فالحياة شرطٌ للعلم،

دلّ على ذلك، أُدرك بماذا؟ بالعقل، هذا شرط عقلي.

لصعود السُلّم  كنصب  بالعادة،  وعُرف  بالعادة  أي شرط وضع  عادي،  بعضهم شرط  وأضاف 
السطح، فالسلّم هنا نصبه شرطٌ لصعود السطح، هذا من حيث العادة.

www.alqayim.net6Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000



والشرط الشرعي قسمان:

· شرط وجوب.

· وشرط صحة.

إلّلا بوجوده، شرط وجوب، لا أنّ الصلاة لا تجب  الظهر، أي  شرط الوجوب: كالزوال لصلاة 
تجب الصلاة إلّلا بالزوال، هذا نفسه السبب.

وشرط الصحة: كالوضوء للصلاة أي أنّ الصلاة لا تصح إلّلا بالوضوء، صلاة الظهر لا تجب إلا
بعد زوال الشمس، فهذا شرط وجوب، والصلاة لا تصح إلّلا بالطهارة فهذا شرط صحة.

من الوجوب  فشرط  الوضعي،  والحكم  التكليفي  الحكم  بين  كالتفريق  بينهما  التفريق  وضابط 
التكليف. من خطاب  الصحة  وشرط  الوضع  خطاب 

نقف إلى هنا والمانع نكمله في الدرس القادم إن شاء الله.

www.alqayim.net7Wed, 14 Jan 26 04:32:26 +0000


