
الدرس الخامس

تفريغ الدرس الخامس من دروس لب الأصول

آله وأصحابه والمرسلين سيدنا محمد وعلى  الأنبياء  العالمين والصلاة والسلام على أشرف  لله رب  الحمد 
أجمعين:

كنا قد شرحنا الحكم في الدرس الماضي وقول المؤلف: "والحكم خطاب الله تعالى المتعلق بفعل المكلف
اقتضاءً أو تخييراً وبأعمَّ وضعاً -هذه بأعمَّ عند مراجعة الشريط كنت قرأتها بالكسر وهو خطأ فهي ممنوعة
من الصرف- وهو الوارد سبباً وشرطاً ومانعاً وصحيحاً وفاسداً، فلا يُدرك حكم إلّلا من الله، وعندنا أن
الحُسن والقُبح بمعنى ترتب الذم حالاً والعقاب مآلاً شرعيان، وأن شُكر المنعم واجب بالشرع وأنه لا حكم

قبله بل الأمر موقوف إلى وروده"، هذا كلّه كنا قد انتهينا منه، نبدأ الآن بقول المؤلف رحمه الله:

"والأصح امتناع تكليف الغافل".

التكليف لغة: إلزام ما فيه كلفة أي مشقة، هذا تعريف التكليف في اللغة.

وقولنا التكليف: طلبٌ،  التكليف،  معنى  هذا  فيه مشقة،  ما  طلب  فهو  الأصوليين):  (عند  الاصطلاح  في  وأما 
طلب ما فيه مشقة يدخل فيه: الواجب والحرام والمندوب والمكروه، فلو قلنا كما قال البعض: إلزام ما فيه
مشقة، كما قال بعض الأصوليين: إلزام ما فيه مشقة لما دخل فيه إلّلا الواجب والحرام، فالإلزام يكون في
الواجب وفي الحرام فقط، فلذلك اخترنا هذا القول وهو: طلب ما فيه مشقة كي ندخل الأحكام الأربعة، وأمّا
الخامس وهو الإباحة، فقالوا: ليس فيها طلب لذلك لا تدخل في التعريف ولكنها أُدخلت في التكليف تتميماً

للقسمة (مسامحة وتتميماً للأحكام الشرعية).

وأمّا الغافل فهو الذي لا يدري كالنائم والساهي والمجنون، من شروط التكليف أن يكون المكلف عالماً بما
كُلِّف به، فلا يصح تكليف من لا يعلم لماذا؟ لأن مقتضى التكليف الطاعة والامتثال، المطلوب بالتكليف هو
الطاعة والامتثال، والطاعة والامتثال لا بد لها من قصد، لا بد للشخص أن يقصد الطاعة والامتثال، والقصد
بالآمر بالعلم  إلّلا  يتم  لا  والطاعة  الامتثال  إذن  تقصده،  أن  قبل  الشيء  تعلم  أن  لابد  يصح،  لا  علم  غير  من 
فاهماً عاقلاً  المكلف  يكون  أن  بد  لا  المكلف،  في  الخطاب  وفهم  العقل  العلماء  اشترط  لذلك  به،  وبالمأمور 
للخطاب، وقلنا المقصود بذلك: النائم والساهي والمجنون والصبي كلّهم يدخلون في ذلك، لقول النبي -صلى
"رُفع القلم عن ثلاث: عن النائم حتى يستيقظ، وعن المبتلى حتى يبرأ -وفي رواية: عن الله عليه وسلم:- 

المجنون حتى يفيق وعن الصبي حتى يبلغ" أخرجه أبو داود وغيره، فهنا يُشترط العقل وفهم الخطاب.

تكليف عدم  في  العلم  أهل  بين  لا خلاف  فيه،  لا خلاف  تكليفه  وعدم  واردٍ  غير  المجنون  فتكليف  ذلك  فعلى 
المميز، عندنا الصبي نوعان: صبي مميز وصبي غير له، وكذلك الصبي الصغير غير  المجنون لأنه لا عقل 
مميز، وكل من كان تحت سنّ البلوغ يُسمى صبياً على ما هاهنا، ولكن منهم من هو مميز (يميز بين الأشياء)،
ومنهم من لا يميز، وهما قسمان: فالذي لا يُميز هذا لا عقل له، هذا حكمه حكم المجنون تماماً، أما المميز
ينمو شيئاً فشيئاً، ونموه شيئاً الإنسان  تامٍ، لأن عقل  فهمه غير  تام،  فهمه غير  فهم ولكن  فعنده عقل وعنده 
أمراً لمّا كانت  الدرجة  به، هذه  يُكلف  تاماً  فاهم للخطاب فهماً  نقول عندها هو  لنستطيع أن  له درجة  فشيئاً 

www.alqayim.net1Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000



خفياً جعل الشارع لها علامة ظاهرة ماهي؟ هي البلوغ، فعندما يبلغ يكون عندنا علامة على أن هذا الشخص
عنده عقل وعنده فهم تام يُكلف بناءً عليه، فلذلك كان البلوغ سناً (يعني علامة ظاهرة) على أنَّ هذا الشخص
قد تحقق فيه العقل وتحقق فيه أيضاً فهم الخطاب، طيب، بالنسبة لتكليف الصبي الغير مميز والمجنون هذا
أمرٌ متفقٌ عليه لا خلاف فيه، لكن الخلاف حصل في الصبي المميز، جمهور العلماء على أنه غير مكلف بشيء
مطلقاً لأن القلم مرفوع عنه للدليل الذي ذكرنا: "رُفع القلم عن الصبي حتى يحتلم"، كما جاء في رواية، لكن
خالف في ذلك بعض أهل العلم منهم الإمام أحمد، الإمام أحمد في قول له وافق الجمهور ورواية أخرى قال:
هو مكلف، الصبي المميز مكلف عند الإمام أحمد في رواية لكنّها رواية مرجوحة، وأمّا الإمام مالك رحمه الله
بذلك، مكلفاً  فليس  والواجب  بالحرام  أمّا  فقط  والمندوب  بالمكروه  الصبي  بتكليف  فيقولون  وأصحابه 
بالواجب مكلف  غير  أنه  على  أجمعوا  العلماء  بالإجماع،  والمحرم  بالواجب  تكليفه  عدم  على  ويستدلون 
والمحرم ولكن بالنسبة للمندوب والمكروه عندهم دليل يستدلون به على ذلك وهو حديث المرأة التي مرَّ بها
النبي -صلى الله عليه وسلم- فرفعت صبياً له فقالت له ألهذا حج؟ قال: "نعم ولك أجر"، فقالوا هاهنا جعل
مكلف وكذلك  بالمستحبات  مكلف  فهو  إذن  الحج،  على  أجراً  الصبي  لهذا  وسلم-  عليه  الله  -صلى  النبي 
بالمكروهات، لكن هذا الحديث لا يتم لهم الاستدلال به، لأن نفس الحديث ليس فيه أنَّ الصبي كان مميزاً أو
غير مميز فمن أين جاؤوا بهذا التفريق؟ ثم النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: "رفع القلم عن الصبي حتى
يحتلم"، فالقلم مرفوع عنه تماماً، لكن مسألة أجره على العمل هذا تفضل من الله -سبحانه وتعالى- تفضل به
على الصبيان، والمراد من هذا كلّه أن الصبي إذا عمل الطاعة أُجر عليها لتشجيع الصبيان وكذلك تشجيع
الأهالي على تدريب الصبيان وتعويدهم على الطاعة، فكلّ ما جاء من أحكام في الصبيان كتعليمهم للصلاة
وتعويدهم على الصوم وغير ذلك هذا كلّه من أجل تعويد الصبي على الطاعة من صغره كي يبقى عليها بعد

الكبر، هذا بالنسبة للصبي.

أمّا النائم والناسي فاختُلف في تكليفهما فقيل غير مكلفّين كما ذهب إليه المؤلف لما ذكرناه من أدلة، وقالوا
النائم بأن  قلتم  لو  والنسيان،  النوم  لأجل  وقتها  فات  حتى  العبادة  لترك  آثمين  كانا  مكلفّين  كانا  لو  أيضاً: 
والناسي مكلفان، نقول لكم إذن النائم في حال نومه والناسي في حال النسيان يعتبران آثمان والأدلة دلّت على
أنهما لا إثم عليهما، فكيف يكون مكلفاً ثم نقول لا يأثم، لا يصح هذا، إذن فلا تكليف على النائم والناسي، وقول
الصلاة واجبة عليهما في تكن  لم  فلو  القضاء عليهما،  الإجماع على وجوب  بدليل  قالوا  آخر: هما مكلفان، 
هذه يقظوا  أن  عليهما  وجب  أنّه  بما  إذن  والذِكر،  اليقظة  عند  قضاؤها  وجب  لما  النسيان  أو  النوم  وقت 
أنه لا والرّد على ما ذكروه:  وافقه  المؤلف ومن  إليه  الصلاة واجبة عليهم، والصحيح ما ذهب  إذن  الصلاة 
بل ذلك،  على  دليل صحيح  يوجد  لا  تكون قضاءً،  والناسي صلاتهما  النائم  أنّ  على  يدلّ  دليل صحيح  يوجد 
الدليل يدلّ على أنّها أداءٌ، والدليل قول النبي -صلى الله عليه وسلم:- "من نام عن صلاة او نسيها فليصلها
يُكلف إذن  يستيقظ،  عندما  للنائم  بالنسبة  الصلاة  وقت  إذن  وقتها"،  "فإنه  أو:  وقتها"،  ذلك  فإن  ذكرها  إذا 
أداءً هو قول يعتبر  والساهي  للنائم  وبالنسبة  الصلاة  الاستدلال وكون  نائم، هذا محل  يستيقظ، لا وهو  عندما 
كونه في  الذي سمعتموه  الخلاف  هذا  الآن  والناسي،  للنائم  بالنسبة  هذا  الله،  رحمه  تيمية  ابن  الإسلام  شيخ 
هي ما  لماذا؟  لفظي،  خلاف  الخلاف  حقيقة،  لفظي  الخلاف  والناسي،  للنائم  بالنسبة  مكلف  غير  أو  مكلفاً 
النتيجة من وراء هذا سواء قلتم مكلف أو قلتم غير مكلف، في حال النوم وفي حال النسيان كلّهم متفقون على
أنّه لا يأثم في حال نومه أو في حال سهوه وعلى أنّه مطلوب منه بعد أن يستيقظ أو يزول السهو، إذن النتيجة
متفق عليها وإلّلا ليس متفق عليها؟ متفق عليها، فالنزاع لا فائدة منه نزاع لفظي، وهذا الذي ذكرناه في كثير
لفظية ومباحث ضرورية لكن عندما نرجع للأدلة في نزاعات  القبيل،  الفقه هي من هذا  من مباحث أصول 
مثل هذه المسألة نجدها واضحة أدلة الكتاب والسنة والحكم فيها ثابت لا إشكال فيه، بل أحيانا يكون الحكم

متفق عليه.

له، الطافح، مُسَكَّر، فغير مكلفٍ كذلك، لأنه لا عقل  بالسكران  المعروف  أمّا السكران فإن كان لا يعقل وهو 
حاله حال الدابّة، لا فرق بينهما، لا عقل له ومن لا عقل له لا يُكلف لما تقدم معنا، طيب ربما يقول لك قائل:
لماذا إذن تلزمون الصبي والسكران وغيرهم بقيم المتلفات؟ ماذا تعني قيم المتلفات وعروش الجنايات؟ قيم

www.alqayim.net2Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000



المتلفات أي أنَّ الصبي أو السكران أو المجنون أو غيرهم من هؤلاء الذين قلنا بأنهم غير مكلفين إذا أتلفوا
شيئاً، كسروا زجاجاً مثلاً أو ما شابه يُلزَمون إذا كانت عندهم أموال، يُلزم أولياؤهم ومن يقوم على شأنهم أن
يدفع قيمة هذا الشيء المتلف من أموالهم، طيب، أنتم قلتم غير مكلفين فلماذا تلزمونهم بهذا؟ قال أهل العلم
هذا ليس من باب التكليف، هذا إنّما هو من ربط الأحكام بأسبابها، سبب وُجد فوجب حكمه فقط، ماذا يعني
ربط الأحكام بأسبابها؟ يعني مثلاً زوال الشمس، زالت الشمس وجب الظهر، رُبط وجوب الظهر بسبب وهو
زوال الشمس، إذن هو حكم وضعي وليس حكماً تكليفياً، سمينا هذه أحكاماً وضعية وتلك سميناها أحكاماً
الأحكام من  وليست  الوضعية  الأحكام  من  هي  الجنايات  وعروش  المتلفات  قيم  لزوم  هذه  إذن  تكليفية، 

فقط. السبب  بهذا  الحكم  هذا  ربط  الشارع  لأن  ولكن  مكلف  لأنه  لا  بذلك  نلزمه  فنحن  التكليفية، 

أمّا إذا لم يفقد السكران جميع عقله فقد اختلف العلماء فيه اختلافاً كثيراً:

· فمنهم من لم يُلزمه بشيء فقال: هو حاله حال الطافح.

· ومنهم من ألزمه وجعله مكلفاً بكل شيء.

· ومنهم من فصَّل: فألزمه ببعض الأحكام ولم يُلزمه بأحكام أخرى.

وفيما أذكر أنّ شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يُرجح عدم تكليفه.

خلاصة ما تقدم معنا: أن شروط التكليف: العقل وأن يفهم الخطاب، فمن لا عقل له ولا فهم له لا يمكن أن
يُوجه له الخطاب، ولا يمكن أن يُكلف، فلا يُقال لمن لا يفهم افهم، ولا يُقال لمن لا يعقل افهم، إذن من شروط

التكليف العقل وفهم الخطاب .

تكليف امتناع  "والأصح  قال:  السابقة،  للجملة  تكميل  هذا  المكره"،  لا  "والملجأ  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
قسمين: إلى  العلماء  بعض  قسَّمه  المكره  المكره"،  لا  والملجأ  الغافل 

· فسموّا القسم الأول الملجأ.

· وسموّا القسم الثاني المكره.

وكلاهما ذاكر لكن ما وجه الفرق بينهما؟ الملجأ مسلوب الإرادة لا اختيار له، هذا هو الملجأ يكون كالأداة،
كالسكين في يد القاطع، السكين لها حركة؟ أنت الذي تُحركها، كأخذ رجلاً مثلاً وتكتيفه وربطه وإلقائه في
مكان ما، هل له اختيار الآن في وجوده في هذا المكان؟ لا اختيار له بتاتاً، هو محمول ومجبر، وأخذ رجل من
الذي هذا  إرادة،  ولا  اختيار  له  ليس  وإرادة؟  اختيار  له  هل  لقتله،  آخر  رجل  على  وإلقائه  مثلاً  السطح  فوق 
يسمى بالملجأ، وهو قسم من أقسام المكره، هذا غير مكلف، لا إشكال في ذلك، لعدم قدرته على الاختيار، لا
قدرة له لا على الاختيار ولا على الفعل، وهذا كونه غير مكلف فهو أمرٌ مجمعٌ عليه لا خلاف فيه، لأنه أصبح
عليه يقدر  ولكن  يرضاه،  ولا  يكرهه  أمرٍ  على  حُمل  الذي  فهو  الثاني  القسم  هو  الذي  المكره  وأمّا  كالآلة، 
إرادة له  قتلناك، هل  وإلّلا  المسلم  ذاك  اقتل  له  قيل  فعله كمن  وقادر على  ويختاره  عليه  قادر  فهو  ويختاره، 
واختيار في قتله أم ليس له؟ لا، ممكن أن يقتل وممكن لا يقتله، هل له فعل يفعل هو القتل أو يمتنع عنه؟ له
فعل، هذا النوع الثاني وهذا اختلف في تكليفه والصحيح أن فيه تفصيلاً: فالإكراه يكون في الأقوال ويكون في
الأفعال، أمّا في الأقوال فالاتفاق حاصل على أنّ المكره له أن يقول القول المحرم ولا إثم عليه، هذا محل اتفاق
حتى ولو كان هذا القول كفر للآية:  چ ڍ ڌ ڌ  ڎ ڎ ڈچ ، الآية أصلاً جاءت في قصة عمّار بن ياسر تعرفونها،
إذن المكره على القول غير مكلف له أن يقول ما يشاء وهو غير مآخذ في ذلك، أمّا الإكراه في الأفعال: فإمّا أن
يكون الفعل هذا فيه حق للغير أم لا يكون، إمّا أن يكون هذا الفعل فيه حق للغير من الخلق كقتل إنسان مثلاً
أو إتلاف ماله فهذا مكلف به، فلا يجوز له أن يقتل مثلاً إذا قيل له إما أن تَقتل هذا الانسان أو أن تُقتل، لا يجوز

www.alqayim.net3Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000



له أن يقتله، لماذا؟ لأنه حفاظه على حياته ليس بأولى من الحفاظ على حياة المسلم الآخر، فليس له أن يَقتل
المسلم، أمّا لو قيل له أتلف مال فلان وإلا قتلناك، يجوز له أن يُتلف ماله، لكن يجب عليه أن يُخلّص، وجاء
وما والنسيان  الخطأ  أمتي  عن  لي  تجاوز  الله  "إن  قال:  وسلم-  عليه  الله  -صلى  النبي  أن  الحديث  في 
استكرهوا عليه"، لكن هذا الحديث أعلّه الإمام أحمد رحمه الله والآية تغني عنه إن شاء الله في مسألة الإكراه،
إذا به الشخص  يُؤاخذ  للعباد فهذا لا  تبارك وتعالى وليس فيه حق  لله  إذا كان الإكراه في أمر هو حق  وأمّا 
يُفطر، أُكره على الإفطار في رمضان يجوز له ان  فعله، كالإكراه على الإفطار في رمضان مثلاً، إذا شخص 
التفريق بين الأقوال يأثم، ووجه  ولبس المخيط في الحج والعمرة مثلاً أكره على ذلك يجوز له أن يلبسه ولا 
والأفعال ذكره لنا ابن القيم رحمه الله فقال: والفرق بين الأقوال والأفعال في الإكراه أن الأفعال إذا وقعت لم

ترتفع مفسدتها، بل مفسدتها معها واقعه معها بخلاف الأقوال.

الأقوال قول إذا انتهى انتهت مفسدته، طيب، ما هو الإكراه الذي يُعذر صاحبه، وضع ابن القيم رحمه الله له
ثلاثة شروط:

بتغلب أو  بسلطان،  قادرٍ  من شخص  عليك  واقعاً  يكون  أن  الإكراه  هذا  قادرٍ،  من  يكون  أن  الأول:  الشرط 
كاللص.

الشرط الثاني: أن يغلب على ظنه نزول الوعيد به إن لم يجبه إلى طلبه، يغلب على ظنه أن سيطبق ما يهدد به
ليس مجرد كلام، فإذا غلب على ظنّه أنّه لا يقدر على فعل ما يهدد به لا يعتبر مكرهاً.

عليه أُكره  ما  يفعل  لم  إذا  كبير  به ضرر  سينزل  كثيراً،  به ضرراً  ممن سيتضرر  يكون  أن  الثالث:  الشرط 
كالقتل والضرب الشديد.

والمؤلف رحمه الله يقول بامتناع تكليف الملجأ فقط، وأمّا المكره عنده (عند المؤلف) وعند الأشاعرة جائز
قول صاحب جمع بخلاف  وهذا  الإكراه  في حال  النهي  أو  الأمر  امتثال  على  قادر  لأنّه  واقع،  غير  كان  وإن 
الجوامع الذي هو أصل الكتاب الذي هو ابن السبكي فهو يقول بأنه ممتنع، أي التكليف بالإكراه ممتنع، أما
المؤلف والأشاعرة يقولون التكليف بالإكراه جائز وإن كان غير واقع، والصواب إن شاء الله ما ذكرناه من

تفصيل.

قال المؤلف رحمه الله: "ويتعلق الخطاب عندنا بالمعدوم تعلقاً معنوياً"، إذا قال المؤلف "عندنا" فماذا يريد
بذلك؟ يريد عند الأشاعرة خلافاً للمعتزلة كما نصَّ على ذلك في المقدمة، "ويتعلق الخطاب عندنا بالمعدوم
تعلقاً معنوياً"، يعني أنَّ الخطاب الشرعي من أمرٍ ونهيٍ يتعلق عند الأشاعرة بالشخص المعدوم الذي لم يكن
موجوداً عند الأمر والنهي تعلقاً معنوياً، يعني بذلك إذا وُجد هذا الشخص في حال وجوده مستكملاً شروط
التكليف يكون الخطاب قد تعلق به، يكون مأموراً ومنهياً ولا يعني بذلك أنه مأمور ومنهي في حال العدم، لا،
هذا المعنى الذي ذكره، هذه المسألة من المسائل التي لا فائدة فيها من الناحية العملية، والخلاف فيها لفظي،
الكلام فيها عن تعلق الخطاب، يعني الأمر والنهي عندما تنزل آية من آيات الله تبارك وتعالى أو يذكر النبي -
كانوا الذين  للصحابة  موجه  لمن؟  موجه  الخطاب  هذا  الآن  نهي،  أو  أمر  فيه  وسلم- حديثاً  عليه  الله  صلى 
موجودين عند نزول الآية أو عند خروج الحديث، تمام، فهو موجه للموجودين طيب نحن؟ نحن كنا في ذاك
الوقت معدومين، نحن كنا عدم غير موجودين أصلاً، طيب، هل يتعلق الخطاب بنا، في ذاك الوقت يقولون
الخطاب متعلق بنا لا بمعنى أننا أُمرنا ونُهينا في ذاك الوقت، لكن بمعنى أننا متى وجدنا واستكملنا شروط
التكليف تعلق الخطاب بنا، هذا الذي ذكره جمهور أهل العلم، ليس فقط الأشاعرة، وهذه المسألة لمّا تأتي من
ناحية الكتاب والسنة لا تجد فيها نزاع وحتى نفس الأصوليين والمتكلمين لم يتنازعوا في نتيجتها، النزاع ما
هذا بنفس  ثبت  ما  المعدومين  كتكليف  هنا  التكليف  قالوا  خالفوا  الذين  لكن  مُكلفون  أننا جميعاً  نزاع؟  فيه 
الموضوع، ثبت بأدلة أخرى، طيب، إذا علمنا أنَّ العلماء اتفقوا على أن المعدوم لا يُطلب منه إتيان المأمور
به حال عدمه، المعدوم وهو معدوم لا يُطلب منه لا أمر ولا نهي لأن هذا أمرٌ محال، مستحيل، شخص معدوم

www.alqayim.net4Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000



لا يفهم ولا شيء فلا يتعلق به الأمر، ما دام معدوماً لا يتعلق به الأمر تعلقاً تنجيزياً (ينجز الأمر)، بل يتعلق به
وهو وُجد  إذا  المعدوم  أنَّ  على  واتفقوا  عليه  اتفقوا  الأول  الأمر  هذا  ذكرنا،  الذي  المعنى  على  معنوياً  تعلقاً 
مستكمل لشرائط التكليف فإنّه يُطلب منه إيقاع المأمور به وأنّه يتوجه إليه بالخطاب فيتعلق الأمر به، إذن متى
وُجد فهو مكلف إذا كانت شروط التكليف قد استوفيت فيه، تمام، هذا ما يترتب عليه العمل، هذا الذي اتفقوا
عليه هو الذي يترتب عليه الأمر، إذن لنخرج من ذلك: أنّ كل إنسان بالغ عاقل فهو مكلف من كان موجوداً في
وقت الخطاب مكلف تكليفاً تنجيزياً ومن سيوجد من بعد ذلك وكان معدوماً فهو مكلف تكليفاً معنوياً، أي
بحيث أنّه متى وُجد تعلق به الخطاب تعليقاً معنوياً، بمعنى أنه متى وُجد واستكملت شروط التكليف فيه أنه
وجب عليه أن يفعل، طيب، إذن بقيت مسألة الخلاف أين هي؟ الخلاف حاصل في تعلق الأمر بالمعدوم الذي
علم الله أنّه سيوجد مستكملاً لشرائط التكليف، تعلق الأمر بالمعدوم الذي علم الله -سبحانه وتعالى- أنّ هذا
المعدوم سيوجد وسيكون مستكملاً لشرائط التكليف، هل يتعلق به الخطاب أم لا يتعلق به الخطاب؟ والراجح
الذي ذكرناه هو دلّت عليه الأدلة هو أنه يتعلق به ولكن بشرطين: بالوجود وباستكمال شروط التكليف، والأدلة
التي تدل على ذلك كثيرة، قال الشيخ الشنقيطي رحمه الله في المذكرة صفحة مائتين: "قد دلت النصوص
الصحيحة على خطاب المعدومين في هذه الأمة تبعاً للموجودين بها"، من هذه الأدلة قوله -صلى الله عليه
يا الحجر:  ويقول  والغرقد،  وشجر  الحجر  خلف  يختبؤون  أنهم  فيه  الذي  الحديث  اليهود"،  "تقاتلون  وسلم- 
مسلم هذا يهودي خلفي .. إلى آخره، هذا الحديث الخطاب لمن "تقاتلون اليهود"؟ الخطاب للموجودين ولكن
الثاني: والحديث  وللمعدومين،  للموجودين  إذن خطاب  فهذا  سيأتون،  الذين  المعدومون  من؟  به  المقصود 
لكنّ للموجودين  موجهاً  خطاباً  كان  أيضاً  وهذا  الترك،  قتال  في  الحديث  الشعر"،  نعالهم  قوماً  "تقاتلون 
المعدومين كانوا تبعاً لهم في الخطاب، بل المقصود الأصلي في الخطاب هو المعدومون وليس الموجودين،
لأن القتال سيحصل من المعدومين لا من الموجودين، وكذلك قوله في قصة عيسى "إمامكم منكم"، عندما
فيأتي المسلمين،  يؤم  الذي  هو  فيكون  خرج  قد  المهدي  ويكون  الزمان  آخر  في  السلام  عليه  عيسى  ينزل 
المهدي فيقدم عيسى، فيقول له عيسى عليه السلام: "إمامكم منكم"، أي نعم هذه القصة أخبر بها النبي -صلى
الله عليه وسلم- في فيما هو سيكون، وهذا مثل هذا كثير أخبر النبي -صلى الله عليه وسلم- عنه أنّه سيكون
في واضحة  أدلة  وهذه  للموجودين  تبعاً  للمعدومين  خطاب  فهو  سيكون،  الذي  هذا  على  بناء  بأوامر  وأمر 
المسألة، لكن كما ذكرنا الخلاف فيها خلاف لفظي، وحقيقة الأمر كلهم متفقون على أنَّ الجميع في النهاية كلّ

من وجد مستكملاً شرائط التكليف إنّه مُكلف، فهذه الأدلة التي نريدها.

ثم قال رحمه الله: "فإن اقتضى فعلاً غير كفّ اقتضاءً جازماً فإيجاب، أو غير جازم فندب"، هنا المؤلف
بدأ بالخطاب  الحكم  عرّف  لمّا  لكن  الحكم،  أقسام  حقيقةً  هي  التي  الخطاب  تقسيم  في  بدأ  الآن  الله  رحمه 
بتقسيمات الخطاب، فقال: "فإن اقتضى فعلاً غير كفٍّ": أي فإن طلب الخطاب الذي هو كلام الله الحقيقي،
إيجاد فعل، ما طلب ترك، لا، ما طلب منك أن "غير كفٍّ"، أي طلب  إيجاد فعل،  إن طلب فعلاً، أي طلب 
تترك شيئاً، طلب منك أن تفعل فعلاً، "فإن اقتضى فعلاً غير كفٍّ"، فإن طلب إيجاد فعل وما طلب منك أن
تترك شيئاً اقتضاءً جازماً، أي طلباً جازماً مُؤكداً لا يجوز فيه الترك، إن كان هذا الأمر قال: "فإيجاب"، هذا

الطلب ماذا يكون؟ يكون إيجاب، وهذا هو تعريف الإيجاب، طيب.

ثم قال: "أو غير جازم فندب"، أي وإن طلب إيجاد فعلٍ طلباً غير جازم أي مع جواز الترك فندب، أي فهو
الندب، طيب، ما الفرق أولاً بين: الإيجاب والوجوب والواجب؟

وتعالى، تبارك  لله  فالإيجاب صفة  وتعالى،  تبارك  لله  هو صفة  الذي  تعالى،  الله  نفس خطاب  هو  الإيجاب: 
خطاب الله -سبحانه وتعالى.-

والوجوب: صفة فعل المكلف، فهو أثر الإيجاب.

الشيءَ الله  الشيءُ، وحرَّم  فوَجَب  الشيءَ  الله  فتقول أوجب  يُسمى واجباً،  المكلف  نفس فعل  والواجب: هو 
فحَرُم الشيءُ.

www.alqayim.net5Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000



على بناء  الحكم،  تعريف  في  الفقهاء  وبين  بينهم  الخلاف  وذكرنا  ذكرناه  الذي  الأصوليين  تعريف  على  فبناء 
تعريف الأصوليين للحكم أنّه نفس الخطاب، يُقال: الإيجاب، وبناءً على تعريف الفقهاء لمّا عرفوا الحكم: بأنه
الواجب أو  الوجوب  أو  بالإيجاب  التعبير  الوجوب، لكن  فيُقال:  يُعرفوه هو نفس الخطاب،  لم  أثر الخطاب، 
فيه فالأمر  تارة،  تارة وهذا  تارة وهذا  فيه تساهل وتجوز، فالأمر عندهم سهل يستعملون هذا  عند الأصوليين 
واسع إن شاء الله، فالمراد من ذلك واحد، وبناءً على ما ذكر المؤلف رحمه الله نستطيع أن نستخرج تعريف
، بناءً على ما ذكر المؤلف: هو ما طلب الشارع فعله الإيجاب فما هو؟ هو ما طلب الشارع فعله طلباً جازماً
طلباً جازماً، وهذا القسم الأول من الأحكام التكليفية الخمسة، وبناءً على ما ذكر أيضاً نستطيع أن نستخرج
تعريف المندوب وهو المستحب، وبناء على ما ذكر نقول: هو ما طلب الشارع فعله طلباً غير جازم، تمام،

هذا بناءً على ما ذكر المؤلف رحمه الله بطريقة التقسيم.

ثم قال: "أو كفّاً جازماً فتحريم، أو غيرَ جازمٍ بنهي مقصود فكراهة، أو بغير مقصود فخلاف الأولى"، أو كفّاً
جازماً فتحريم، أو اقتضى: أي طلب كفاً وليس فعلاً جازماً، بأن لم يجز فعله فتحريم، يعني إذا اقتضى كفّاً لا
إذا طلب منا ترك شيء طلباً يعني  الترك،  الكف:  يعني  الفعل كفاً جازماً،  الكفّ لا  إذا طُلب منا  يعني  فعلاً، 
إمّا الخطاب:  ، فعندنا  تركه طلباً جازماً الشارع  :ما طلب  التحريم  تعريف  يكون  جازماً فتحريم، وعلى ذلك 
طلب فعل، أو طلب ترك، وطلب الفعل إمّا أن يكون جازماً أو غير جازمٍ، والترك إمّا أن يكون طلب الترك

جازماً أو غيرَ جازمٍ.

· فطلب الفعل الجازم: الوجوب.

· طلب الفعل الغير جازم: الاستحباب.

· طلب الترك الجازم: المحرم.

· طلب الترك الغير جازم: المكروه.

/span>

والمكروه عند البعض قسمان، فالقسمة عند البعض: ستة، أو قل خمسة ولكن الخامس يتفرع إلى قسمين،
بغير مقصود أو  بنهي مقصود فكراهة،  "أو غير جازم  قال:  الله لأنه  المؤلف رحمه  إلى ذكره  هذا اضطرنا 
فخلاف الأولى"، إذن عندنا طلب ترك جازم انتهينا منه وهو ماذا؟ هو المحرم، فيه عندنا طلب ترك غير جازم

هو قسمين، طلب ترك غير جازم فيه فرعين:

· الأول: بنهي مقصود.

· والثاني: بنهي غير مقصود.

ما كان بنهي مقصود فهو المكروه، وما كان بنهي غير مقصود فهو خلاف الأولى، ما معنى النهي المقصود أو
غير القصود؟ معنى بنهي مقصود أي أن يكون مصرحاً به، مصرحاً بذلك، كقوله: لا تفعل كذا، أو نهيتكم عن
كذا، هذا نهي مصرح به ما فيه إشكال، كقوله -صلى الله عليه وسلم:- "إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس
فإذاً هنا ماذا تمام،  بأن هذا مكروه،  القول  المكروه، على  بأن هذه مسألة  القول  يُصلي ركعتين"، على  حتى 
يُصبح عندنا؟ صار فيه طلب ترك وإلا ما فيه طلب ترك؟ فيه طلب ترك، طيب هذا طلب الترك الآن أو هذا
النهي الوارد في هذا مقصود أو غير مقصود؟ مقصود، ما معنى مقصود؟ يعني أنّه جاء فيه نهي صريح، تمام
المندوبات ترك  عن  النهي  أوامرها،  من  المستفاد  المندوبات  ترك  عن  النهي  هو  قالوا:  مقصود  غير  طيب، 
الأمر قاعدة:  على  مبنية  هذه  مثلاً  فلنقل  أوامره،  من  اُستفيد  النهي؟  هذا  أخذ  أين  من  لكن  (المستحبات)، 
بالشيء يستلزم النهي عن ضده، فلنقل بأن النبي -صلى الله عليه وسلم- أمر بصلاة الضحى، تمام طيب،

www.alqayim.net6Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000



أمره بصلاة الضحى يستلزم النهي عن تركها، طيب الآن هذا النهي الذي أخذناه أخذناه من شيء صريح، من
نهي صريح وإلا أخذناه باللازم؟ أخذناه باللازم، بلازم الأمر، ورد أمر بصلاة الضحى، من لازم هذا الأمر أنه
يُسمى: النهي المأخوذ من اللازم قالوا  النهي من اللازم لا من الصريح، هذا  نهى عن تركها، إذن أخذنا هذا 
خلاف الأولى، وهو القسم الثاني من المكروه، وهذا عند بعض أهل العلم، والبعض ولعل الأكثر لا يقولون بهذا
الأولى خلاف  معنى  ما  الأولى،  خلاف  صورة  فُهمت  الأمر  في  المهم  لكنّ  مكروهاً،  يسمونه  الكل  التقسيم، 

العلم. أهل  اصطلاحات  تفهم  كي  مهمة،  المسألة  هذا  المكروه،  وبين  بينه  والفرق  عندهم؟ 

قال رحمه الله: "أو خَيَّر فإباحة"، أي خَيَّر الخطاب بين الفعل والترك، أو خَيَّر الخطاب بين الفعل والترك
فهذا يسمى إباحة، فالمباح: ما خَيَّر الشارع فيه بين الفعل والترك، هذا بناء على ما ذكر المؤلف رحمه الله.

ننهيها في التفريعات  يبقى بعض  الخمسة،  انتهينا من الأحكام  الله وبهذا نكون قد  القدر إن شاء  بهذا  نكتفي 
الدرس القادم بإذن الله تعالى.

www.alqayim.net7Wed, 14 Jan 26 04:30:58 +0000


