
الدرس الرابع- الجزء الثاني-

ثم قال المؤلف بعد أن انتهى من التعريف: "فلا يُدرك حكم إلّلا من الله"، لمّا عرَّفنا أنّ الحكم
الشرعي هو خطاب الله تبارك وتعالى إذن فلا يُدرك حكم إلا من الله تبارك وتعالى، لا يَحكم إلا
النزاع لله، حصل  إلا  يكون  لا  الحكم  المسلمين،  بين جميع  عليه  متفق  أمر  هذا  العالمين،  ربّ 
الله، المسلمون على أنّ طريقة معرفة الله، في طريقة معرفة حكم  أين؟ في طريقة إدراك حكم 
حكم الله تكون عن طريق الرسل، فالرسل هم الذين يعرفوننا بما يريده الله منا وما لا يريد، هذا
بالتحسين فقالوا  الله  يعرف حكم  أن  يُمكنه  العقل  أن  وأثبتوا  المعتزلة  عليه، خالفت  متفق  أمر 
ما العقلي،  والتقبيح  التحسين  كثيراً،  بكم  ستمر  هذه  المسألة،  هذه  تأتي  هنا  العقلي،  والتقبيح 
المقصود بالتحسين والتقبيح؟ من المهم جداً أن نعرف أنّ الألفاظ إذا حصل نزاع فيها ولم يكن
لها معنىً معروف في الكتاب والسنة واضحاً لابد من معرفة مراد المتكلم بذلك الاصطلاح قبل
العقلي والتقبيح  التحسين  عن  ويتحدث  يأتيك شخص  عندما  ينفى،  أن  أو  الاصطلاح  يثبت  أن 
ويقول لك العقل يُحَسّن ويُقَبّح أو يقول العقل لا يُحَسّن ولا يُقَبّح، تحتاج أول الأمر أن تقول له ماذا
تفهم حتى  والتقبيح؟  بالتحسين  تعني  ماذا  فيه،  تناقشه  أمر  أول  هذا  والتقبيح؟  بالتحسين  تعني 

ذلك. في  يُفصّل  أو  يُثبت  أو  يُنفى  ذلك  بعد  ثم  مراده، 

الحُسن والقُبح يطلق لثلاث اعتبارات:

فهو الطبع  نافر  وما  حَسَن  فهو  الطبع  لائم  فما  ومنافرته،  الطبع  ملائمة  بمعنى  الأول:  الاعتبار 
قبيح، ما لائم الطبع مثل انقاذ الغريق، الطباع السليمة عند البشر، هذا المقصود بملائمة الشرع،
ملائمة الطباع السليمة عند البشر، انقاذ الغريق حسن أم قبيح؟ حسن، اتهام البريء هذا قبيح، لا
أو العقل  يثبته  هذا  ومنافرته،  الطبع  ملائمة  بمعنى  والتقبيح  التحسين  فمعنى  ذلك،  في  إشكال 
يعرفه العقل، يدركه العقل من غير حاجة إلى الرجوع إلى الشرع، هذا الحكم فيه حكم عقلي لا

إشكال فيه.

أشعر ما  والقَبيح  بالكمال،  أشعر  ما  فالحَسن  والنقص،  الكمال  بمعنى  وهو  الثاني:  الاعتبار 
بالعقل. يُدرك  أيضا  وهذا  قبيح،  هذا  الجهل  هذا حسن، صفة  مثلاً  العلم  بالنقص، كصفة 

الاعتبار الثالث: بمعنى الثواب والعقاب، الاعتبار الثالث بمعنى المدح والثواب والذم والعقاب،
هذا محل نزاع بين الطوائف هذا الأخير.

فهو والقُبح،  الحُسن  يُدرك  العقل  أنَّ  بمعنى  العقليين،  والقُبح  الحُسن  أثبتوا  الأولى:  فالفرقة   ·
المعتزلة. مذهب  وهذا  الشرع،  إلى  الرجوع  غير  من  ويُقَبّح  يُحَسّن 

· القول الثاني: نفي الحُسن والتقبيح العقليين، بمعنى أنَّ العقل لا يُدرك الحُسن والقُبح، فالعقل
الشرع، إلى  بقُبح، مردّ ذلك  يُقَبّح، فالأفعال نفسها لا توصف بحُسن ولا  يُحَسّن ولا  عندهم لا 
فإذا الشرع نهى عن الفعل فهو قبيح، وإذا أمر بالفعل فهو حسن، أمّا العقل عندهم لا يُحَسّن

www.alqayim.net1Wed, 14 Jan 26 06:02:30 +0000



ولا يُقَبّح، وهذا قول الأشاعرة.

يُحَسّن · أما مذهب أهل السنة فهو وسط بين هذين المذهبين، العقل عند أهل السنة والجماعة 
ويُقَبّح، يرى أنَّ الفعل هذا حسن، بمعنى أنّ العقل يستحسنه، ويرى أن هذا الفعل قبيح، بمعنى
أن العقل يُقَبّحه ولا يراه حسناً، لكن لا يترتب الثواب والعقاب والمدح والذم شرعاً إلّلا بعد
ورود الشرع، فالعقل لا علاقة له بمسألة الثواب والعقاب، لا علاقة له بذلك وإن أدرك حُسن
الشيء وقُبحه، لكن مسألة الثواب والعقاب متوقفة على الشرع، لقول الله تبارك وتعالى: چ ې ى
ى ئا ئا ئە ئەچ، هذا دليل من أدلة كثيرة تدل على أنَّ العقاب والثواب معلق بالرسل، چ ڇ ڇ ڇ ڇ
ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈچ، والآيات في هذا المعنى كثيرة تدل على أنَّ الثواب والعقاب لا يكون إلّلا
بعد بلوغ الرسالة، إذن فالعقل وإن حَسَّن وقَبّح لكنّه لا يترتب على تحسينه وتقبيحه لا ثواب
ولا عقاب، ثم حتى وإن حسن وقبح لا يعني ذلك أنَّ العقل يدرك كل شيء ويُحسّن كل شيء
ويُقبّح كل شيء، لا، هناك أشياء كثيرة العقل لا يستطيع أن يدرك حُسنَها من قُبحِها وهل من
يبين بما  الشرع  يأتي  هذه  فمثل  فيها،  العقل  يتوقف  كثيرة  أشياء  مفاسد،  أم  ورائها مصالح 
يوجد، لا  مستحيل،  هذا  العقل  يناقض  بما  الشرع  يأتي  أن  لكن  فيه،  والمفسدة  المصلحة 
لا فيه،  ما  هذه  يناقضها،  بما  الشرع  ويأتي  الشيء حسن  أن  تدرك  البشرية  السليمة  العقول 
ينافي الصريح لا  العقل  النقل الصحيح،  يُنافي  لا  الصريح  العقل الصحيح  يوجد شيء كهذا، 
فيها يحار  يعرف،  فلا  فيها  يقف  العقل  بأشياء  الشارع  يأتي  ربما  لكن  أبداً،  الصحيح،  النقل 

فيها. المفسدة  من  المصلحة  ويبين  الشارع  يأتي  هذه  فمثل 

هذا هو القول في مسألة التحسين والتقبيح، وبناء على هذه المسألة بُنيت المسألتان اللتان بعدها
وهي مسألة شكر المنعم ومسألة حكم الأشياء قبل ورود الشرع، لذلك قال المؤلف رحمه الله: -
المعتزلة، إلى مخالفة  - وعندنا - يشير  المؤلف:  يقول  المقدمة عندما  تقدم معنا في  وعندنا - 
"وعندنا (أي عند الأشاعرة) خلافاً للمعتزلة أنَّ الحُسن والقُبح بمعنى ترتب الذمّ حالاً والعقاب
الثواب والعقاب والذم والمدح شرعيان، لكن بمعنى  الحُسن والقُبح  أن  مآلاً شرعيان"، لا شك 
ليس معنى ذلك أنّ العقل لا يُحسّن ولا يُقبّح كما تقوله الأشاعرة، لا، كلام باطل غير صحيح بل
بورود إلا  يَثبُت  لا  والمدح  والذم  والعقاب  الثواب  الشرعية:  الأحكام  لكن  ويُقبّح،  يُحسّن  العقل 
المجلد الأول المنير  شرح الكوكب  يراجع  له أن  المسألة  بيان في هذه  أراد مزيد  الشرع، ومن 
صفحة ثلاثمائة، ومجموع الفتاوى لشيخ الإسلام المجلد الثامن صفحة أربعمائة وواحد وثلاثين،
ثلاثمائة السنة والجماعة صفحة  أهل  الفقه عند  معالم أصول  فيها صاحب  الكلام  وقد لخص 

واثنان وثلاثون.

المنعم؟ بشكر  المراد  ما  بالشرع"،  واجب  المنعم  شُكر  "وأنَّ  المؤلف:  قال  الثانية  والمسألة 
صرف العبد جميع ما أنعم الله به عليه من النعم من سمع وبصر وصحة وعافية ... إلى آخره،
صرفه إلى ما خُلق له من عبادة الله وطاعته وصرف هذا كله في طاعة الله تبارك وتعالى، هذا
معنى شكر المنعم، شكر الله سبحانه وتعالى على ما أنعم عليك من نعم، هل هذا واجب بالشرع
أم واجب بالعقل؟ المسألة متوقفة على ما قبلها، الوجوب الشرعي بمعنى الثواب والعقاب هذا
واجب بالشرع لا بالعقل، لكن العقل يُدرك حُسن ذلك، العقل يُحسّن ذلك فهو من الناحية العقلية
يُدرك بأنه حسن، حتى من الناحية الفطرية تستحسن هذا، ما من عاقل إلّلا وهو يُدرك أنَّ شكر

www.alqayim.net2Wed, 14 Jan 26 06:02:30 +0000



المنعم حق عليه فهي بمعنى ترتب الثواب والعقاب عليه لا شك بأنها شرعية كمسألة التحسين
والتقبيح نفسها، هذه لا فرق، فرع عنها.

ثم قال: "وأنه لا حكم قبله، بل الأمر موقوف إلى وروده"، لا حكم قبله، أي لا حكم شرعي قبل
العقل أنَّ  المعتزلة  قول  على  بناءً  شرعي  حكم  يوجد  لا  هنا  والرسل،  الأنبياء  بعثة  قبل  البعثة، 
يُحسّن ويُقبّح حتى وإن لم يكن هناك رسل يوجد تحريم وإباحة لماذا؟ لأنهم يُدركون ذلك بعقولهم
في زعمهم، يدركون أحكام الله من غير إيجاد رسل، لذك أوجبوا وحرموا قبل البعثة، لكن عند
أهل السنة لا حكم شرعي قبل البعثة، بمعنى الثواب والعقاب، لقول الله تبارك وتعالى:  چ ې ى ى ئا
ئا ئە ئەچ، فمن لم تبلغه الدعوة لا عقاب عليه لماذا؟ لأنه لم تبلغه دعوة الرسل، فالثواب والعقاب

والمدح والذم متوقف على دعوة الرسل.

نعم يُدرك العقل حُسن الأشياء وقبحها لكن لا يترتب على ذلك مدح ولا ذم ولا ثواب ولا عقاب،
هذا خلاصة القول في هذا الموضوع إذن حكم الأشياء قبل بعثة الرسل يكون ماذا؟ نقول لا حكم
شرعي قبل بعثة الرسل، بمعنى أنَّ الشخص لا يُثاب ولا يُعاقب مالم يرد شرع في ذلك لقول الله

تبارك وتعالى: چ ې ى ى ئا ئا ئە ئەچ.

www.alqayim.net3Wed, 14 Jan 26 06:02:30 +0000


