
تفسير سورة النساء 32-33

تفسير سورة النساء 32-33

{وَلَلا تَتَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا
وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبْنَ وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمًا

(32)}

{وَلَلا تَتَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ} قال السعدي رحمه الله: ينهى
تعالى المؤمنين عن أن يتمنى بعضهم ما فضل الله به غيره من الأمور الممكنة

وغير الممكنة. فلا تتمنى النساء خصائص الرجال التي بها فضلهم على النساء،
ولا صاحب الفقر والنقص حالة الغنى والكمال تمنيا مجردا؛ لأن هذا هو الحسد
بعينه، تمني نعمة الله على غيرك أن تكون لك ويسلب إياها. ولأنه يقتضي السخط

على قدر الله والإخلاد إلى الكسل والأماني الباطلة التي لا يقترن بها عمل ولا
كسب. وإنما المحمود أمران: أن يسعى العبد على حسب قدرته بما ينفعه من

مصالحه الدينية والدنيوية، ويسأل الله تعالى من فضله، فلا يتكل على نفسه ولا
على غير ربه.

{لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا} من الأجر {وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبْنَ} معناه:
أن الرجال والنساء في الأجر في الآخرة سواء، وذلك أن الحسنة تكون بعشرة
أمثالها يستوي فيها الرجال والنساء، وإن فَضُل الرجال في الدنيا على النساء،
وقيل: معناه للرجال نصيب مما اكتسبوا من أمر الجهاد، وللنساء نصيب مما

اكتسبن من طاعة الأزواج وحفظ الفروج.

قوله تعالى: {وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ} نهى الله تعالى عن التمني لما فيه من
دواعي الحسد، والحسد أن يتمنى الرجل زوال النعمة عن صاحبه سواء تمناها
لنفسه أم لا، وهو حرام، والغبطة أن يتمنى لنفسه مثل ما لصاحبه وهو جائز.

قال أهل العلم: لا يتمنى الرجل مال أخيه ولا امرأته ولا خادمه، ولكن ليقل اللهم
ارزقني مثله، وقوله: (واسألوا الله من فضله) أي من رزقه، ومن عبادته، وكل
خير مما تفضل الله به على عباده مما يناسبهم. قال سفيان بن عيينة: لم يأمر

www.alqayim.net1Wed, 07 Jan 26 10:31:49 +0000



بالمسألة إلا ليعطي {إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمًا} قال ابن كثير: أي هو عليم
بمن يستحق الدنيا فيعطيه منها، وبمن يستحق الفقر فيفقره، وعليم بمن يستحق

الآخرة فيقيضه لأعمالها، وبمن يستحق الخذلان فيخذله عن تعاطي الخير
وأسبابه، لهذا قال {إن الله كان بكل شيء عليما}. انتهى

{وَلِكُلٍّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْلأَقْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ
نَصِيبَهُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا (33)}

{وَلِكُلٍّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ} أي: ولكل واحد من الرجال والنساء جعلنا موالي، أي:
ورثة، عصبة يرثونه {مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْلأَقْرَبُونَ} من تركة والديه وأقربيه من
الميراث، فمعنى الكلام: ولكلكم أيها الناس جعلنا عصبة يرثونه مما ترك والداه

وأقربوه من ميراثهم له {وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ} أي والذين
تحالفتم بالأيمان المؤكدة أنتم وهم، فآتوهم نصيبهم.

المعاقدة: المحالفة والمعاهدة، والأيمان جمع يمين من اليد والقسم.

ومحالفتهم: أن الرجل كان في الجاهلية يعاقد الرجل فيقول: دمي دمك، وثأري
ثأرك، وحربي حربك، وسلمي سلمك، وترثني وأرثك، وتطلب بي وأطلب بك،

وتعقل عني وأعقل عنك؛ فيكون للحليف السدس من مال الحليف، وكان ذلك في
ابتداء الإسلام ثم نسخ.

أخرج البخاري في صحيحه عن ابن عباس، قال: }وَلِكُلٍّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ{ قال: ورثة
}وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ{ كان المهاجرون لما قدموا المدينة يرث المهاجري

الأنصاري دون ذوي رحمه للأخوة التي آخى النبي صلى الله عليه وسلم بينهم،
فلما نزلت {وَلِكُلٍّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ} نسخت، ثم قال }وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ

نَصِيبَهُمْ{ من النصر والرِّفادة والنصيحة، وقد ذهب الميراث، ويُوصي له. انتهى
{إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا} إن الله شاهد بينكم في تلك العهود

والمعاقدات.

أي أنهم كانوا يتوارثون بالحلف، فنسخ الله ذلك، وصار التوارث بالرحم
والقرابة، فالتوارث بالحلف منسوخ بقول الله تبارك وتعالى {وَأُولُو الْلأَرْحَامِ

بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ}.

وبقي من التحالف النصر والنصيحة والرفادة أي المعونة، ويجوز أن يوصي له
www.alqayim.net2Wed, 07 Jan 26 10:31:49 +0000



وصية.

www.alqayim.net3Wed, 07 Jan 26 10:31:49 +0000


