
تفريغ شرح صحيح البخاري-29، كتاب العلم، الحديث 99و100

الدرس التاسع والعشرون/السبت/بتاريخ:27/04/1445-
11/11/2023

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، أما بعد:

شرح دروس  من  والعشرون  التاسع  الدرس  هو  اليوم  فدرسنا 
الصحيح البخاري في "كتاب العلم"، وصلنا عند الحديث التاسع

والتسعين.

"بَابُ الْحِرْصِ عَلَى الْحَدِيثِ"

عَنْ سُلَيْمَانُ،  حَدَّثَنِي  قَالَ:  اللهِ  عَبْدِ  بْنُ  الْعَزِيزِ  عَبْدُ  "حَدَّثَنَا   99-
أَبِي أَبِي سَعِيدٍ الْمَقْبُرِيِّ، عَنْ  بْنِ  أَبِي عَمْرٍو، عَنْ سَعِيدِ  بْنِ  عَمْرِو 
بِشَفَاعَتِكَ النَّاسِ  أَسْعَدُ  مَنْ  اللهِ،  رَسُولَ  يَا  قِيلَ:  قَالَ:  أَنَّهُ  هُرَيْرَةَ 
أَنْ هُرَيْرَةَ  أَبَا  يَا  ظَنَنْتُ  »لَقَدْ  اللهِ صلى الله عليه وسلم:  رَسُولُ  قَالَ  الْقِيَامَةِ؟  يَوْمَ 
مِنْ رَأَيْتُ  لِمَا  مِنْكَ؛  أَوَّلُ  أَحَدٌ  الْحَدِيثِ  هَذَا  عَنْ  يَسْأَلَنِي  لَلا 
مَنْ الْقِيَامَةِ،  يَوْمَ  بِشَفَاعَتِي  النَّاسِ  أَسْعَدُ  الْحَدِيثِ،  عَلَى  حِرْصِكَ 

نَفْسِهِ."« أَوْ  قَلْبِهِ  اللهُ خَالِصًا مِنْ  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  قَالَ 

الكتاب في  وكان  أَوّلُ،  يوجد  هنا  الله  حفظكم  شيخنا  القارئ: 
أوَلَ، وأنا قرأتها على الكتاب الماضي؟ الثاني 

حيث إشكال  بدون  الرفع  يصّح  بالنصب،  اليونينية  في  الشيخ: 
اليونينية موجودة بالنصب. الإعراب، لكن في 

"بَابُ الْحِرْصِ عَلَى الْحَدِيثِ" أي الحرص على تحصيل الحديث،

www.alqayim.net1Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



وتعلمه، والمراد حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم.

"حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللهِ" هو ابن يحيى بن عَمرو بن أوس
القاسم أبو  الأُويْسي،  العامريّ،  القرشي،  سرحٍ،  أبي  بن  سعد  بن 
وأبو البخاري،  له  روى  ثقة،  التابعين،  أتباع  عن  يروي  المدني، 

داود، والترمذي، والنَسائي في مسند مالك وابن ماجه.

"قَالَ: حَدَّثَنِي سُلَيْمَانُ" هو ابن بلال التيمي، ثقة، تقدم.

مَوْلَى وهو  ميسرة،  عَمْرٍو:  أَبِي  اسم  عَمْرٍو"  أَبِي  بْنِ  عَمْرِو  "عَنْ 
المطَّلِب بنِ عَبْدِ اللهِ بنِ حَنْطَبٍ، القرشي، المخزومي، أبو عثمان
المدني، تابعي، صدوقٌ يَهِمْ، روى عن عكرمةَ مناكير، يُحتجّ به في

غير روايته عن عِكرمة، روى له الجماعة.

"عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي سَعِيدٍ" كَيْسَانَ "الْمَقْبُرِيِّ" ثقة، اختلط قبل موته
بأربع سنين، تقدم.

أَبِي عَمْرٍو روى عنه قبل الاختلاط، وسعيد بْنِ  والظاهر أن عَمْرِو 
مُتابَع عند أحمد والحاكم في "المستدرك" وابن حبان بمعنى قريب

من هذا المعنى.

المـَقْبُري قال ابن حجر في "هدي الساري": (سعيد بن أبي سعيد 
كَانَ لَكِن  ثقته  على  مجمع  هُرَيْرَة  أبي  صَاحب  الْمدنِي  سعيد  أَبُو 
إلى إشارة  هذه  كبر)  أَن  بعد  المـَقْبُري  سعيد  حَدثنَا  يَقُول  شُعْبَة 
التغيُّر (وَزعم الْوَاقِدِيّ أَنه اخْتَلَط قبل مَوته بِأَرْبَع سِنِين وَتَبعهُ ابن
وَقَالَ غَيرهم  ذَلِك  وَأنكر  حبَان  وابن  شيبَة  بن  وَيَعْقُوب  سعد 
السَّاجِي عَن يحيى بن معِين: أثبت النَّاس فِيهِ ابن أبي ذِئْب وَقَالَ
لابن الكلام  قلت)  سعد  بن  اللَّيْث  فِيهِ  النَّاس  أثبت  خرَاش:  ابن 
وَأخرج عَنهُ  هذَيْن  حَدِيث  من  البُخَارِيّ  لَهُ  أخرج  مَا  (أَكثر  حجر 

www.alqayim.net2Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



عمر بن  الله  وَعبيد  أُميَّة  بن  وَإِسْمَاعِيل  مَالك  حَدِيث  من  أَيْضًا 
الْعمريّ وَغَيرهم من الْكِبَار وروى لَهُ الْبَاقُونَ لَكِن لم يخرجُوا من

حَدِيث شُعْبَة عَنهُ شَيْئًا) انتهى.

أَنَّهُ قَالَ: قِيلَ" القائل هنا هو نفسه أبو هريرة؛ هو أَبِي هُرَيْرَةَ  "عَنْ 
"كتاب في  البخاري  عند  رواية  في  كما  صلى الله عليه وسلم،  للنبي  قال  الذي 

الرقاق: باب صفة الجنة والنار" رقم 6570

"يَا رَسُولَ اللهِ، مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟" فأبو
هريرة هو المتكلم.

قال: "يَا رَسُولَ اللهِ، مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟" أي
مَن أحظاهُم بها؟ والأقرب إلى نيلها يوم القيامة؟

الشفاعة: هي التوسط للغير لجلب منفعة أو دفع مضرّة.

واسطة له  والمشفوع  إليه  المشفوع  بين  الشافعُ  يكون  أن  يعني 
لجلب منفعةٍ إلى المشفوع له، أو يدفع عنه مضرّة بهذه الواسطة،

يعني التي نسميها اليوم واسطة.

سميّت بذلك؛ لأن الشّافع إذا انضّم إلى المشفوعِ له صار شِفْعاً
بعد أن كان وتراً.

جلب من  هي  الجنة  يدخلوا  أن  الجنة  لأهل  صلى الله عليه وسلم  النبي  فشفاعة 
المنفعة، وشفاعته صلى الله عليه وسلم فيمن استحق النار ألا يدخلها وفيمن دخل

النار أن يخرج منها هي من باب دفع المضرّة.

والشفاعة نوعان: مثبتة، ومنفية.

المثبتة: التي أثبتها الله سبحانه وتعالى في كتابه وأثبتها النبي صلى الله عليه وسلم

www.alqayim.net3Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



وهي المقصودة هنا في سؤال أبي هريرة، لا تكون هذه الشفاعة إلا
لأهل التوحيد والإخلاص لهذا الحديث الذي معنا وغيرِه.

وهذه الشفاعة لها شرطان:

الأول: إذن الله للشَّافعِ أن يشفع، فلا أحد يشفع عنده إلا بإذنه.

الشفاعة فيه، وهذه  يُشفعَ  أن  له  المشفوع  الله عن  والثاني: رضا 
الله في موضعها من هذا الكتاب. أنواع، سيأتي ذكرها إن شاء 

للكفار الشفاعة  وهي  المنفية:  الشفاعة  وهي  الثاني  والنوع 
والمشركين، وسيأتي التفصيل في هذا الموضوع إن شاء الله في

موضعه.

"قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لَلا يَسْأَلَنِي عَنْ
هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوَّلُ مِنْكَ" أو "أولَ منك"، هي عندنا أوّلَ منك في

"اليونينية"، من حيث الإعراب تصح بالرفع. صلى الله عليه وسلم

أي هذا ما كان يظنه النبي صلى الله عليه وسلم أن أبا هريرة يكون أول من يسأل
عن الشفاعة: مَن أقرب الناس نيلًلا لها وفوزًا بها؟ هذا سؤال أبي
بيّنه في قوله: "لِمَا هريرة، وسبب ظنه صلى الله عليه وسلم بأبي هريرة هذا الظن 
رَأَيْتُ" أي للذي رأيته "من حرصك على الحديث" فهذه شهادة من
الشرعي العلم  تعلم  على  حريصًا  كان  أنه  هريرة  لأبي  صلى الله عليه وسلم  النبي 

النبي صلى الله عليه وسلم. وحفظ حديث 

" أَسْعَدُ النَّاسِ" الطائع منهم والعاصي "بِشَفَاعَتِي يَوْمَ القِيَامَةِ مَن"
قَالَ لَلا إِلَهَ إِلَّلا اللَّهُ" محمد رسول الله، ليس في الحديث الذي " 

مُحَمَّد رَسول اللَّهِ صلى الله عليه وسلم.

الله شريعة  وفي  النبي صلى الله عليه وسلم  عن  الأحاديث  من  كثيرة  مواضع  في 
www.alqayim.net4Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



يُكتفى بذكر الجزء الأول "لَلا إِلَهَ إِلَّلا اللهُ" يُكتفى بذكر الجزء الأول
من كلمتي الشهادة؛ لأن هذا الجزء صار شعاراً لمجموعهما، فإذا

أُطلق فهو المراد.

له فلا حقّ  اللَّهِ،  رَسول  مُحَمَّد  يقل  ولم  اللهُ  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  قال  فمن 
بالشفاعة بعد بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذه شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم في أمته، فإذاً
معتقدًا يقولها  اللَّهِ،  رَسول  مُحَمَّد  اللهُ  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  يقول  أن  بد  لا 

معناها، عاملًلا بمقتضاها، هذا ما دلّ عليه عموم الأدلّة.

فلا يكفي القول من غير اعتقاد وعمل، تتمة الحديث تدلّ على هذا،
قلبه، من  خالصا  قالها  مَن  قَلْبِهِ"«  مِنْ  "خَالِصًا  فيها:  قال  فقد 
يعني: بإيمان وصدق وثبات على ذلك ومن قالها مستيقنًا بها من
أن يمكن  لا  شك،  ولا  بمقتضاها  العمل  إلى  ذلك  أدّاهُ  شكّ  غير 

يكون قد قالها خالصًا من قلبه بهذه الطريقة ولا يعمل.

"أَوْ »نَفْسِهِ"« شك من الراوي، والمعنى واحد.

قال ابن تيمية رحمه الله: (فكلَّ ما كان الرجل أتّم إخلاصًا لله
كان أحقّ بالشفاعة)

بِشَفَاعَتِهِ أَسْعَدُ  هُوَ  نَفْسِهِ:  قِبَلِ  مِنْ  لَهَا  الْمُخْلِصَ  أَنَّ  (فَبَيَّنَ  وقال: 
وَأَعْمَالُهُ) أَقْوَالُهُ  وَتُكَذِّبُهَا  بِلِسَانِهِ  يَقُولُهَا  صلى الله عليه وسلم مِنْ غَيْرِهِ مِمَّنْ 

ليس المقصود هنا بقوله (أسعد) أن ذاك أيضًا سعيد، لا، هذه
(أَفعَلْ):

-  تارةً تأتي على بابها أنها للتفضيل: يشتركان وذاك أفضل.
ليس وذاك  هذا،  هو  السعيد  أن  سعيد:  بمعنى  تأتي  وتارةً    -

سعيداً بها؛ الذي يقولها بلسانه، وتكذبها أقواله وأعماله.
www.alqayim.net5Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



بشفاعته الناس  أحق  هم  لله  المخلصون  التوحيد  (فأهل  وقال: 
إلا يتوكل  ولا  الله،  إلا  يرجو  ولا  الله،  إلا  يدعو  لا  كان  فمن  صلى الله عليه وسلم، 
على الله، ولا يدعو مخلوقًا، لا ملكًا، ولا بشرًا، لا نبيًّا، ولا صالحًا،
من غيره  يدعو  أو  يدعوه،  ممن  بشفاعته  أحق  كان  غيرهم،  ولا 

المخلوقين)

المخلوقين) من  غيره  يدعو  بشفاعته ممن  أحقّ  (كان  هنا،  لاحظ 
الذي هو  هذا  أنّ  أي  لا،  أيضاً؟  حق  له  ذاك  أنه  ذلك  يعني  هل 

يستحقه، هذا هو معنى أحق هنا.

من غيره  يدعو  أو  يدعوه،  ممن  بشفاعته  أحق  (كان  قال: 
المخلوقين، فإن هؤلاء مشركون) هي المفروض ينبغي أن تراجع،
ينبغي المخلوقين، هكذا  المفروض: ممن يدعوه ويدعو غيره من 

أن تكون.

(كان أحق بشفاعته ممن يدعوه ويدعو غيره من المخلوقين) لا بدّ
لأهل هي  إنما  والشفاعة  مشركون،  هؤلاء  (فإن  هكذا  تكون  أن 
كلمته وهذه  الشفاعة،  لهم  ليست  مشركون  هؤلاء  يعني  التوحيد) 
هذه يستحق  الذي  هنا  بـــ(أَحَق)  مقصودَه  أن  تبيّن  الأخيرة 

الشفاعة.

من ويطلبون  المخلوقين،  يدعون  فالذين  كذلك  كان  (وإذا  قال: 
الموتى والغائبين، من الملائكة والبشر، الدعاءَ والشفاعةَ، هم أبعد
بالشفاعة لا الله هم أحق  إلا  عن الشفاعة فيهم، والذين لا يدعون 

هم)

وقال: (وهم لا يؤذن لهم إلا في الشفاعة للمؤمنين) أي الذين يؤذن
لهم في الشفاعة.

www.alqayim.net6Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



قال: (وهم لا يؤذن لهم إلا في الشفاعة للمؤمنين الذين يشهدون أن
لَلا إِلَهَ إِلَّلا اللهُ، فيشهدون بالحق وهم يعلمون، لا يشفعون لمن قال
هذه الكلمة تقليدًا للآباء والشيوخ) مجرّد كلمة، يتلفظ بها ويرددها

لا يفهم معناها، ولا يعمل بمقتضاها، هذه لا تنفعه.

قالها ترديدًا من وراء أهله، وهذا موجود كثير اليوم في المسلمين،
ما لو سألته:  لكن  اللَّهِ،  رَسول  مُحَمَّد  اللهُ  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  يقول  تجده 

اللَّهِ؟ لا يعرف. اللهُ مُحَمَّدُ رَسول  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  معنى 

سبحانه الله  مع  يشرك  تجده  يقولها،  وهو  عمله  إلى  نظرت  لو 
إِلَهَ لَلا  وتعالى، يعني ينقضها، ويبطلها بعمله، يبطلها بقوله، يقول 

إِلَّلا اللهُ مُحَمَّد رَسول اللَّهِ، ويسب الله.

لا هاه  هاه  يقولون:  قبورهم  في  يأتون  الذين  هؤلاء  هؤلاء،  مثل 
ندري، سمعنا الناس يقولون شيئًا فقلنا، وهم لا يدرون شيء، وهذا
إِلَهَ لَلا  يقول  فِعلًلا  المسلمين من هذا حاله موجود،  بين  موجود، 
إِلَّلا اللهُ مُحَمَّد رَسول اللَّهِ، لكن لا يفهم منها شيئاً، ولا يهتمُّ أصلاً،

ولا يريد أن يفهم، ليس شغله، هو شغال في دنياه، مشغول بها.

قال رحمه الله: (كما جاء الحديث الصحيح »إنّ الرجُلَ يُسألُ في
الله عبد  هو  فيقول:  المؤمنُ  فأمّا  الرّجُل؟  هذا  في  تقولُ  ما  قبره، 
الشّاكُّ وهو  المرتابُ«  وأمّا  والهدى،  بالبيّناتِ  جاءنا  ورسوله، 
شيئاً يقولونَ  النّاسَ  سمعتُ  أدري،  لا  هاه  هاه  »فيقولُ:  يعني 

انتهى. بالحَقِّ وهُم يعلمون﴾)  فقُلتُهُ« فلهذا قال: ﴿إلاّ مَن شَهِدَ 

يعني مجرد تلفظ لا ينفع، لا بد أن تفهم ما تتلفظ به، وأن تعتقده،
سبحانه الله  عند  الكلمة  هذه  تنفعك  حتى  بمقتضاه،  تعمل  وأن 

وتعالى.

www.alqayim.net7Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



الكلمة هذه  أبناءهم  بتعليم  يهتمّوا  أن  المسلمين  على  يجب  لذلك 
جداً، مهم  هذا  الكلمة،  هذه  ينقضُ  الذي  وما  الكلمة  هذه  ومعنى 
أو حتى لا يكون ممن يدري،  ينقضها وهو لا  حتى لا يكون ممن 
يرددها وهو لا يعلم معناها، كلُّ هؤلاء لا تنفعهم ولا تغني عنهم شيئًا

يوم القيامة.

لا بد أن تكون عالمـًا بمعناها، عاملاً بمُقتَضاها، حتى تنفعك عند
الله، ولا تعمل بما ينافيها وينقضها.

هُرَيْرَةَ - لِلأَبِي  النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم  قَوْلَ  (وَتَأَمَّلْ  الله:  القيّمِ رحمه  ابن  وقال 
وَقَدْ سَأَلَهُ مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟- قَالَ: »أَسْعَدُ
كَيْفَ قَلْبِهِ«  مِنْ  اللَّهُ خَالِصًا  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  قَالَ  مَنْ  بِشَفَاعَتِي  النَّاسِ 
جَعَلَ أَعْظَمَ الْلأَسْبَابِ الَّتِي تُنَالُ بِهَا شَفَاعَتُهُ تَجْرِيدَ التَّوْحِيدِ، عَكْسَ
شُفَعَاءَ، أَوْلِيَاءَهُمْ  بِاتِّخَاذِهِمْ  تُنَالُ  الشَّفَاعَةَ  أَنَّ  الْمُشْرِكِينَ  عِنْدَ  مَا 
وَعِبَادَتِهِمْ وَمُوَالَلاتِهِمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ، فَقَلَبَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم مَا فِي زَعْمِهِمُ
فَحِينَئِذٍ التَّوْحِيدِ،  تَجْرِيدُ  هُوَ  الشَّفَاعَةِ  سَبَبَ  أَنَّ  وَأَخْبَرَ  الْكَاذِبِ، 

يُشَفَّعَ. أَنْ  لِلشَّافِعِ  اللَّهُ  يَأْذَنُ 

وَمِنْ جَهْلِ الْمُشْرِكِ اعْتِقَادُهُ أَنَّ مَنِ اتَّخَذَهُ وَلِيًّا أَوْ شَفِيعًا أَنَّهُ يَشْفَعُ
تَنْفَعُ وَالْوُلَلاةِ  الْمُلُوكِ  خَوَاصُّ  يَكُونُ  كَمَا  اللَّهِ،  عِنْدَ  وَيَنْفَعُهُ  لَهُ، 
شَفَاعَتُهُمْ مَنْ وَالَلاهُمْ، وَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ لَلا يَشْفَعُ عِنْدَهُ أَحَدٌ إِلَّلا

بِإِذْنِهِ، وَلَلا يَأْذَنُ فِي الشَّفَاعَةِ إِلَّلا لِمَنْ رَضِيَ قَوْلَهُ وَعَمَلَهُ) انتهى.

الملوك، عند  كالشفاعة  الله  عند  الشفاعة  عندهم  المشركون 
والرؤساء، الملك والرئيس ربما يكون له وزير أو شيخ قبيلة، عند
الملك هذا له حاجة عند هذا الوزير أو هذا شيخ القبيلة، ربما حتى
أي سبب يقوي شوكته،  أن  منه  يريد  ربما  يخشى غدره،  يخشاه، 

www.alqayim.net8Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



من الأسباب.

فإذا جاء شخص إلى شيخ القبيلة هذا أو إلى الوزير من أجل أن
يشفع له عند الملك وذهب وشفع عند الملك يقبل الملك شفاعته،
وإن كان غير راض عن هذا الشخص المشفوع فيه، ولا آذن هو

بالشفاعة، لكنه يقبل الشفاعة.

كذلك، فليست  الله  عند  الشفاعة  أما  المخلوقين،  في  هذا 
المخلوق، الله كالشفاعة عند  الشفاعة عند  أن  فالمشركون ظنّوا 
الله سبحانه لهم هذا عند  الله كي يشفع  يعبدون غير  لذلك ذهبوا 
وتعالى، وهذه مصيبتهم، وهذا من أعظم الأسباب التي دفعت أهل

الشرك إلى الشرك.

هذا الحديث من أفراد البخاري ولم يخرجه مسلم رحمه الله.

قال المؤلف رحمه الله: "بَابٌ: كَيْفَ يُقْبَضُ الْعِلْمُ"

انْظُرْ مَا كَانَ بْنِ حَزْمٍ  بَكْرِ  أَبِي  إِلَى  الْعَزِيزِ  بْنُ عَبْدِ  "وَكَتَبَ عُمَرُ 
الْعِلْمِ دُرُوسَ  خِفْتُ  فَإِنِّي  فَاكْتُبْهُ؛  صلى الله عليه وسلم  اللهِ  رَسُولِ  حَدِيثِ  مِنْ 
وَذَهَابَ الْعُلَمَاءِ، وَلَلا تَقْبَلْ إِلَّلا حَدِيثَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، وَلْتُفْشُوا الْعِلْمَ،
وَلْتَجْلِسُوا؛ حَتَّى يُعَلَّمَ مَنْ لَلا يَعْلَمُ، فَإِنَّ الْعِلْمَ لَلا يَهْلِكُ حَتَّى يَكُونَ

سِرًّا"

الْعَزِيزِ عَبْدُ  قَالَ: حَدَّثَنَا  الْجَبَّارِ  عَبْدِ  بْنُ  الْعَلَلاءُ  -99 (م) "حَدَّثَنَا 
بْنُ مُسْلِمٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ دِينَارٍ بِذَلِكَ، يَعْنِي حَدِيثَ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ

الْعَزِيزِ إِلَى قَوْلِهِ: ذَهَابَ الْعُلَمَاءِ"

عَنْ مَالِكٌ،  حَدَّثَنِي  قَالَ  أُوَيْسٍ  أَبِي  بْنُ  إِسْمَاعِيلُ  "حَدَّثَنَا   100-
هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ قَالَ:

www.alqayim.net9Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



يَقْبِضُ الْعِلْمَ انْتِزَاعًا يَقُولُ: »إِنَّ اللهَ لَلا  سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم 
يَنْتَزِعُهُ مِنَ الْعِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلَمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ
يُبْقِ عَالِمًا، اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًلا، فَسُئِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ،

فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا"«

"قَالَ الْفِرَبْرِيُّ: حَدَّثَنَا عَبَّاسٌ قَالَ: حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ، حَدَّثَنَا جَرِيرٌ، عَنْ
هِشَامٍ نَحْوَهُ"

أبو قال  الأصيلي،  عند  "حدثنا"  لفظ  الحاشية  في  عندي  أنا  طبعًا 
فيه الذي  الإسناد  ذِكرُ  الْجَبَّارِ"  عَبْدِ  بْنُ  الْعَلَلاءُ  "حَدَّثَنَا  الله:  عبد 
هنا الحاشية،  في  عندي  موجود  العزيز  عبد  بن  عمر  أثر  إسناد 
روايات بعض  في  هي  كل  على  الأصل،  في  وضعوه  عندكم 
نسخة في  هنا  الحاشية،  في  البعض  وفي  الأصل،  في  البخاري 
في كثير  يوجد  وهذا  الحاشية،  في  عندي وضعوها  التي  اليونيني 
في تكون  لأنها  الحاشية  في  يضعونها  أشياء  أحيانًا  الطبعة،  هذه 
بعض الروايات في طبعة السلطانية يضعونها في المتن، هذا من
النسختين كِلا  تقريبًا  الآن  إلى  وتلك،  النسخة  هذه  بين  ما  الفروق 
لا الله  شاء  إن  فرق  وهذا  هذا،  هو  بينهم  الفرق  لكن  ممتازتين، 

يؤثر.

قال رحمه الله: "بَابٌ: كَيْفَ يُقْبَضُ الْعِلْمُ": قبض العلم أمر مسلّمٌ
لا يناقش فيه، إنما يذكر المؤلف كيفية القبض، فإذًا العلم الشرعي

سيُرفع من الأرض، وهذا أمر حاصل ولا بد.

كيف سيكون ذلك؟ كيفية رفع العلم الشرعي من الأرض؟

الأموي، الحكم،  بن  مروان  ابن  هو  الْعَزِيز"  عَبْدِ  بْنُ  عُمَرُ  "وَكَتَبَ 
المئة الأولى، تقدم. الدين على رأس  أمير المؤمنين، مجدد 

www.alqayim.net10Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



كتب وهو أميرٌ إلى نائبه في الإِمرة والقضاء على المدينة.

"إلى أَبِي بَكْرِ ابْنِ حَزْمٍ" هو أبو بكر ابن محمد بن عمرو بن حزم،
إلى نُسب  القاضي،  المدني،  النجّاري،  ثم  الخزرجي،  الأنصاري، 
أبيه، شهرته به، ولجدّه عمرو صُحبة، ولأبيه محمد رؤية، ولا جد 
من إمام،  عابد،  ثقة،  تابعي،  وهو  بكر،  أبي  سوى  اسم  له  يُعرف 

فقهاء المدينة السبعة، رأيتم الأمراء؟

عبد بن  عمر  مَن؟  كلهم  المؤمنين  وأمير  المدينة،  على  أمير  هذا 
العزيز، شُفت ذاك الزمن؟ وتلك الحقبة من الزمن؟

هؤلاء أمراء، تصور أنت الرعية!

ولهذا وقضائها،  المدينة  إمرة  على  العزيز  عبد  بن  عمر  استعمله 
إليه بهذا الأمر، مات سنة 120هـ وقيل غير ذلك، وروى له كتب 

الجماعة.

اجمع أي  كَانَ"  مَا  "انْظُرْ  يقول:  العزيز  عبد  بن  عمر  إليه  كتب 
الذي تجده "مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم" وفي رواية: "انْظُرْ مَا كَانَ

عِنْدَكَ" أي في بلدك.

تدوين ابتداء  منه  يُستفاد  فَاكْتُبْهُ"  صلى الله عليه وسلم  اللهِ  رَسُولِ  حَدِيثِ  "مِنْ 
الحديث النبوي، وكانوا قبل ذلك في الغالب يعتمدون على الحفظ،
الأولى، المائة  رأس  على  وكان  العزيز،  عبد  بن  عمر  خاف  فلمّا 
خاف من ذهاب العلم بموت العلماء، رأى أن في تدوينه ضبطًا له

وإبقاءً.

"تاريخ أصفهان" هذه القصة بلفظ: " كتب نُعيم في  أبو  وقد روى 
صلى الله عليه وسلم الله  رسول  حديث  انظروا  الآفاق:  إلى  العزيز  عبد  ابن  عمر 

www.alqayim.net11Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



انتهى. فاجمعوه" 

هكذا قال بعض أهل العلم من الشُرّاح.

قال: "فَإِنِّي خِفْتُ دُرُوسَ الْعِلْمِ" أي ذهابه، خاف ذهاب العلم
وضياعه وانقراضه.

دروس: أصلها باللغة من دَرَسَ، يدْرُسُ، من باب نَصَرَ، ينصُرُ.

دروسًا: أي عفا وذهب، يُقال دَرَسَ واندَرَسَ.

الثَوبِ، وشْيُ  يَدْرُسُ  كما  الإسْلامُ،  »يَدْرُسُ  الحديث:  في  جاء  قد 
يُدرى ما صيامٌ ولا صلاةٌ، ولا نسكٌ ولا صَدقة.« حتى لا 

يدرُسُ الإسلام: يذهب

وَشْيُ الثوب: يعني يذهب وينتهي الإسلام كما يذهب النقش الذي
على الثوب، يَنمَسِحُ ولا يبقى منه شيء.

أن ذلك  من  والمقصود  ذهابه،  يعني  الْعِلْمِ"  دُرُوسَ  خِفْتُ  "فَإِنِّي 
الذهاب من  وتحفظه  العلم  وتُبقي  العلم  تضبط  العلم  كتابة 

والاندثار.

في ذاك الوقت كما ذكرنا كان الاعتماد على الحفظ، فخاف عمر
بن عبد العزيز بذهابه بموت العلماء، فأمر بذلك.

قال: "وَذَهَابَ الْعُلَمَاءِ" أي بموتهم، فيضيع العلم الذي في
صدورهم إذا لم يُكتب.

وقال عمر: "وَلَلا تَقْبَلْ إِلَّلا حَدِيثَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم" لأن المقصود حفظ
والقرآن القرآن،  مع  العلم  أصل  فهو  صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  حديث 
الله. النبي صلى الله عليه وسلم مع كتاب  العلم وهو حديث  محفوظ، وهذا أصل 

www.alqayim.net12Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



قال ابن بطّال: (في أمر عمر بن عبد العزيز، في كتابة حديث النبي
السُنن اتباع  على  الحضُّ  غيره،  يقبل  لا  وأن  خاصة،  صلى الله عليه وسلم 

وضبطها، إذ هي الحجّة عند الاختلاف).

قال: "وَلْتُفْشُوا الْعِلْمَ" أي انشروا العلم، وأشيعوهُ بين الناس.

من الإفشاء: وهو الإشاعة والإذاعة والنشر.

"وَلْتَجْلِسُوا" لتعليم الناس العلم الشرعي "حَتَّى يُعَلَّمَ مَنْ لَلا يَعْلَمُ"
أي ليتعلم الجاهل.

"فَإِنَّ الْعِلْمَ لَلا يَهْلِكُ حَتَّى يَكُونَ سِرًّا" أي: خُفية.

العلم في يُمنع تدريس  البلاد،  اليوم في كثير من  كما هو حاصل 
المساجد والجوامع والمدارس، يُمنع أهل الحق، أهل العلم بحق،
عليه كان  كما  صحيحًا  تعليمًا  والسنة  الكتاب  يعلمون  الذين 

الله عنهم. السلف الصالح رضي 

ولا يبقى فيها إلا ما صورته صورة العلم، وهو في الحقيقة جهل،
أو نوعٌ من أنواع العلم الكمالِي، ومُلح العلم، والمواعظ.

دينهم وأحكام  عقيدتهم  النَاسَ  يُعلّم  الذي  الصحيح  العلمُ  ويبقى 
ومعاني القرآن والسنة، يبقى هذا في الحُجَر والدور والمكاتب التي
والمدارس والمساجد  الجوامع  بخلاف  العلم،  نشرُ  فيها  يتأتّى  لا 

ونحوها.

التعليق موصولاً عقبه الله: (وقد وقع هذا  قال القسطلّلاني رحمه 
حدّثنا. ولفظه:  عساكر  وابن  وكريمة  الكشميهني  رواية  غير  في 
وفي رواية الأَصِيلي قال أبو عبد الله أي البخاري: حدّثنا العلاء بن

عبد الجبار) انتهى.
www.alqayim.net13Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



يعني في بعض الروايات، روايات صحيح البخاري عن الْفَرَبْرِيّ،
وفي فيها،  موصولاً  إسناده  وقع  الأثر  هذا  الروايات  بعض  في 

بعضها لا.

العطّار، البصري،  الحسن  أبو  الْجَبَّارِ"  عَبْدِ  بْنُ  الْعَلَلاءُ  "حَدَّثَنَا 
أو ثقة  التابعين،  أتباع  عن  يروي  مكّة،  نزيل  مولاهم،  الأنصاري، 
البخاري له  روى  ومئتين،  عشرة  اثنتي  سنة  مات  صدوق، 
في الاسم  بهذا  غيره  يوجد  ولا  ماجه،  وابن  والنسائي  والترمذي 

الكتب الستة.

المرْوَزَي، زيدٍ  أبو  القَسْمَلّي،  مُسْلِمٍ"  بْنُ  الْعَزِيزِ  عَبْدُ  "حَدَّثَنَا 
ثقة وَهِم،  ربما  يُقال:  ولا  عابد،  ثقة  التابعين،  أتباع  من  البصري، 
في حجر  ابن  الحافظ  فعل  كما  وَهِم،  ربّما  عليها  يُزاد  لا  عابد 
"التقريب"، وكلامه نفسه في "التهذيب" يرد هذا، فإذًا يُقال فيه ثقة

عابد فقط.

مات سنة سبعٍ وستين ومئة، روى له الستة وابن ماجه.

"عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ دِينَارٍ" العَدَوي، مولى ابن عمر، أبو عبد
الرحمن، المدني، ثقة، تقدم.

"بِذَلِكَ" يعني حديث عمر بن عبد العزيز إلى قوله: "ذهاب العلماء"

عبد الله بن دينار إذًا يروي هذا للخبر عن عمر بن عبد العزيز، من
أول الكلام إلى قوله: "ذَهَابَ الْعُلَمَاءِ"

طيب والتتمة؟ ليست مرويّة بهذا الإسناد.

الكلام أي  بعده)  ما  يكون  لأَن  (محتمل  حجر:  ابن  الحافظ  قال 
الذي ذكره بعد قوله "ذهاب العلماء" (ليس من كلام عمر، أو من

www.alqayim.net14Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



كلامه ولم يدخل في هذه الرواية).

في هذا الإسناد الذي ذُكر، ما ذكر فيه إلا إلى هنا، طيب والتتمة؟
آخر، إسناد  في  العزيز جاءت  عبد  بن  عمر  من كلام  تكون  ربما 
هذا نفسه،  الله  رحمه  البخاري  الإمام  كلام  من  هي  تكون  وربما 
يعني أظهر)  (والأوّلُ  قال:  ابن حجر.  الحافظ  يذكره  الذي  المعنى 
(وبه قال:  اسْتَظْهَرَه.  الذي  هذا  عمر،  كلام  من  ليس  بعده  ما  أن 
إلا كثيرة  مواضع  في  أجده  ولم  المستَخرج،  في  نُعيمٍ  أبو  صرّحَ 
قوله عند  العزيز  عبد  بن  عمر  كلام  منتهي،  الأثر  يعني  كذلك) 
عبد بن  عمر  عن  بإسناد  يجدها  لم  هذه  التتمة  العلماء"،  "ذهاب 
وقرّر، ذكر  ما  على  بناءً  هذا)  (وعلى  ذُكرت.  التي  بالتتمة  العزيز 
العلماء" "ذهاب  قوله  إلى  ينتهي  العزيز  عبد  بن  عمر  كلام  بأن 
(فبَقِيّته من كلام المصنف) يعني من كلام الإمام البخاري رحمه
الله (أورده تِلوَ كلام عمر، ثُمّ بيّن أن ذلك غاية ما انتهى إليه كلام

عمر) انتهى.

الأحاديث) يكتبون  التابعون  ولا  الصحابة  تكن  (ولم  الشُّرّاح:  قال 
هذا طبعًا على الأغلب، كان كما تقدم معنا في المقدمة، وتكلمنا

عن هذه المسألة هنا، بكلام تامٍّ وافٍ إن شاء الله.

كتاب إلا  لفظًا،  يأخذونها  ولا  حفظًا،  يؤدُّونها  كانوا  (وإنما 
بعد الباحث  عليه  يقف  الذي  اليسير  والشيء  الصدقات، 
الاستقصاء، حتى خيفَ عليه الدُرُوسُ، وأسرعَ في العلماء الموت،
إليه أن أبا بكر بن محمد فيما كتب  العزيز  أبي عبد  أمر عمر بن 

انتهى. فَاكْتُبْهُ")  اللهِ صلى الله عليه وسلم  "انْظُرْ مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ 

أخرجه الدّارمي في "مسنده" هذا الأثر، والبيهقي في "المدخل"

www.alqayim.net15Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



و"المعرفة" وغيرهما.

قال رحمه الله: "حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي أُوَيْسٍ" ابن أخت مالك،
مُتابَع، قد رواه جمع غير مالك له، وهو  ينتقي  البخاري  ضعيف، 

عن هشام، ورواه غير هشام عن عروة في الصحيحين وغيرهما.

"قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكٌ" إمام دارُ الهجرة.

"َعنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ" هو ابن الزبير بن العوّام.

"عَنْ أَبِيهِ" عروة ابن الزبير.

رجاله عنهما،  الله  رضي  الْعَاصِ"  بْنِ  عَمْرِو  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  "عَنْ 
ترجمتهم تقدّمت  وقد  إسماعيل،  إلا  حفّاظ،  ثقات،  أئمة،  كلهم 

ينتقي له. البخاري  جميعًا، وإسماعيلُ مُتابع، وقلنا بأن 

"قَالَ" عبد الله بن عمرٍو رضي الله عنه: "سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم
يَقُولُ: »إِنَّ اللهَ لَلا يَقْبِضُ الْعِلْمَ" من بين الناس "انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ
مِنَ الْعِبَادِ" أي محوًا من الصدور، لا يمحوه محوًا من صدورهم

بأن يرفعه إلى السماء، أو يمحوه من صدورهم.

قال ابن المنَيِّر: (محو العلم من الصدورِ جائز في القُدرة) لا شك
أن الله سبحانه وتعالى على كل شيء قدير (إلا أن هذا الحديث دلّ

على عدم وقوعه) بأنه لا يحصُل.

"وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلَمَاءِ" يقبض أرواح العلماء، وموت
حملَته "حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا" أي حتى لم يبقِ اللهُ تبارك وتعالى
أرواحهم يقبض  عالما«  يترك  لم  إذا  »حتى  ولمسلمٍ:  عالماً، 

جميعًا، ولا يبقى عالم على وجه الأرض، هذا ظاهره.

www.alqayim.net16Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



»رؤساء« ذر:  أبي  رواية  وفي  رأس،  رُءُوسًا" جمع  النَّاسُ  "اتَّخَذَ 
جمع رئيس، وكلاهما صحيح، والأول أشهر.

العلم عن  السائل  فسألهم  أي  عِلْمٍ"  بِغَيْرِ  فَأَفْتَوْا  فَسُئِلُوا  "جهّالًلا، 
في الأسود  أبي  رواية  وفي  علم،  بغير  السائل  فأفتوا  الشرعي، 
فيُفتونَ يُستفتونَ،  جهّالٌ  ناسٌ  »فيبقى  البخاري:  عند  الاعتصام 
ما أيش  هكذا،  بعقله  يفكر  يعني  برأيهم؟  يُفتونَ  معنى  ما  برأيهم« 

يُفتيته. طلع معه بعقله 

بناءً على ماذا؟ ما هي الأصول التي اعتمد عليها؟

لا شيء إلا العقل فقط، لا كتاب ولا سنة ولا كلام السلف الصالح
رضي الله عنهم، ولا شيء من هذا، ولا حتى رأي صحيح.

المسألة، في  آية  ما وجدنا  في حال  القياس،  منه:  نوع  فيه  الرأي 
المقرّرة المعتمدة،  الأدلة  من  دليلًلا  وجدنا  ولا  وجدنا حديثًا،  ولا 
على مبنيّ  القياس  هذا  حتى  بالقياس،  أخذنا  الفقه،  أصول  في 

أصول، هذا ما عنده لا أصول ولا شيء.

دليلٍ شرعيٍّ إلى  الاستناد  دون  بالرأي من  الإفتاء  أصلًلا  وعموما 
إنه هذا، حتى  في  يُشدّد  كان  بعضهم  السلف  بل  مذمومٌ،  صحيحٍ 
الشرع، أدلة  ترك  إلى  يؤدي  لأنه  مطلقاً؛  بالرأي  الإفتاء  يذُمّ  كان 

الله. والأخذ بدينٍ ليس من دين 

منه، القياس  لكن  الله،  دين  من  ليست  الرأي  من  الفتوى  إن  إذ 
صار والسنة،  الكتاب  من  الشرع  أدلة  على  مبنيًّا  يكون  كونه 
الضرورة، في حال إلا عند  إليه  يُلجأ  الباب، ولا  مقبولًلا من هذا 
عدم وجود دليلٍ خاصٍّ من الكتاب والسنة والإجماع، عندئذ نلجأ

إلى القياس.
www.alqayim.net17Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



حتى مباشرة،  الرأي  إلى  يذهبون  صاروا  الرأي،  في  غلوا  الذين 
ويفتون الرأي،  إلى  يذهبون  والسنة،  الكتاب  من  دليل  وجد  وإن 
السلف شدد  الذين  هم  الناس  من  النوع  وهذا  غلو،  هذا  بالرأي، 

التحذير. عليه، وذموهم، وحذروا منهم أشدّ 

القوم ما بالرأي، هؤلاء  إذا جاءهم نص من الكتاب والسنة وردّهُ 
أصول عندهم  ولا  إجماع،  عندهم  ولا  سنة،  ولا  كتاب  لا  عندهم 
بالرأي هنا  المقصود  فليس  عليه،  يقيسون  القياس  حتى  أصلًلا، 

القياس، لا.

من مستند  إلى  الرجوع  غير  من  بعقولهم  يُفتون  أنهم  المقصود 
الكتاب والسنة والإجماع، أو ما يبنى على ذلك من قياس صحيح،

ما عندهم شيء من هذا.

فيُفتون، علماء،  يوجد  لا  السائل،  فيسألهم  جهل،  علم،  يوجد  لا 
فيُضِلُّ نفسه؛ فالفتوى بغير علم ضلال، ويُضِلّ غيرَه بفتواه، إذ أن

ذاك يأخذ فتواه ويعمل بها، وهي الضلال.

في بكثرة،  اليوم  موجود  الحديث  في  المذكور  وهذا  خطير،  أمر 
الآن، تمام  منطبق  أصلًلا  الحديث  وهذا  والأمة،  المجتمعات 

موجود.

كيف وقد قال في الحديث أنه "حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا"، مازال في
عندنا علماء؟!

ليس المقصود من هذا انتفاء العلماء كليّاً، ولكن المقصود القلّة؛
رأس هم  الذين  القليلة،  القلة  وبقاء  الأكثر،  وقبض  الأكثر،  ذهاب 

الطائفة المنصورة.

www.alqayim.net18Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



مِنْ طَائِفَةٌ  تَزَالُ  »لَلا  وحديث:  الحديث،  هذا  بين  ما  تجمع  حتى 
حَتَّى من خذلهم-  أو   – خَالَفَهُمْ  مَنْ  يَضُرُّهُمْ  لَلا  الْحَقِّ  عَلَى  أُمَّتِي 

اللَّهِ.« أَمْرُ  يَأْتِيَهُمْ 

أين وجه التعارض بين الحديثين؟

هنا: لم يبقِ عالماً، وحديث لاتزال طائفة من أمتي، لاتزال مستمرة
أرواح فتأخذ  الطيبة،  الريح  تلك  تأتي  أن  إلى  صلى الله عليه وسلم  النبي  عهد  من 
على شرار إلا  تقوم  لا  الساعة  لأن  الساعة،  قيام  قُرب  المؤمنين، 

الخلق، إلا على الكفار.

ذكر أين  العلماء،  وجود  استمرارية  على  يدلّنا  الحديث  هذا  إذًا 
العلماء؟ قال: »لَلا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي« هذه الطائفة رأسها هم
من الأمة  لهذه  حياة  لا  الجسد،  مات  الرأس  قُطع  وإذا  العلماء، 

دون علمائها.

من الذي يحفظ على الناس دينهم؟ هم العلماء، هم ورثة الأنبياء.

من السنة؟  الناس  يفهّم  الذي  من  القرآن؟  الناس  يفهّم  الذي  من 
الناس فقه هذه الأدلة الشرعية؟ الذي يعلم 

هم العلماء، فلذلك هم رأس الطائفة المنصورة، لذلك فسّر الإمام
البخاري هذه الطائفة بالعلماء، وفسّرها الإمام أحمد وغيره أيضا

من أئمة السلف، بأهل الحديث، لماذا؟

لأنهم هم رأس هذه الطائفة، فإذا ذهبوا ذهبت هذه الطائفة.

إذًا أين لاتزال طائفة من أمتي؟ إذًا هذا الحديث مؤكد، لا شك فيه،
بأن هذه الطائفة باقية، إذًا العلماء هم باقون، ولو واحد يبقى، هذه

الطائفة المنصورة إلى قرب قيام الساعة.
www.alqayim.net19Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



ما هو معنى قوله هنا: »لم يبق عالمـًا«؟

يعني غالبية العلماء، وأكثر العلماء، يقبضهم الله سبحانه وتعالى.

لفظًا، عامًّا  الحديث  هذا  فيكون  الحديثين،  بين  ما  نجمع  هكذا 
لفظه عام، لكنه مخصوص بعلماء الطائفة المنصورة.

وهذا علم،  بغير  المفتون  هؤلاء  ضلّ  أي  الضلال،  من  "فَضَلُّوا" 
واضح، بأن الإفتاء بغير علم ضلال.

"وَأَضَلُّوا" من الإضلال، أي أضَلّوا السائلين.

العباد بعد أن يتفضّل به عليهم، العلم من  الله لا ينزع  فمعناه أن 
شريعته، وبثّ  توحيده،  إلى  المؤدي  العلم  وهب  ما  يسترجع  ولا 
والعمل بها، وإنما يكون انتزاعه بموت العلماء، مع عدم وجود من

يخلفهم، لأسباب متعدّدة منها:

-  إعراض الناس عن التعلم.
-  والاشتغال بطلب الدنيا والإقبال عليها، كما هو حاصل اليوم

تمامًا.

كثير من العلماء يموتون، ولا تجد لهم طلبة نابغين مستفيدين من
أهل العلم والسنة والتقوى يحلّون محلهم ويسدّون مسدّهم، لا تجد

هذا، وهذا كثير.

آلاف سبعة  برقم  البخاري  عند  الله،  شاء  إن  الحديث،  سيأتي 
وثلاثمئة وسبعة، من طريق أبي الأسود، عن عروة بنحوه، سنذكر

شرحه بطريقة أوسع، إن شاء الله.

"قَالَ الْفَرَبْرِيُّ" أبو عبد الله، محمد بن يوسف بن مطر بن صالح
www.alqayim.net20Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



ترجمته تقدمت  البخاري،  الفربري، راوي الصحيح عن  بِشر،  بن 
في المقدمة.

زكريا بن  الفضل  ابن  هو  (وعباسٌ  العَيني:  قال  عَبَّاسٌ"  "حَدَّثَنَا 
الثانية عشر، بل ثقة، مشهور من  البصري،  أبو منصور  الهَروي، 
اثنتين سنة  ومات  ماجه،  ابن  موت  بعد  ولد  بعدها،  التي  من 

انتهى. وسبعين وثلاثمئة، من أسماء الرجال لابن حجر) 

وهو مُتابع على كل حال، اختلفوا في هذا عباس، من هو، ما ذكر
العيني حجّتَه في تعيين عباس هذا، على كل حال سواء كان هذا
عند قتيبة  عن  روايته  في  مُتابع  فهو  غيره،  كان  أو  ذكره،  الذي 

مسلم وغيره.

"قَالَ: حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ" هو ابن سعيد، أبو رجاء البغلاني، ثقة، تقدم.

"حَدَّثَنَا جَرِيرٌ" هو ابن عبد الحميد بن الضّبّي، أبو عبد الله
الرازي، ثقة.

"عَنْ هِشَامٍ نَحْوَهُ" تقدم أيضًا.

رواية من  ليس  الإسناد  هذا  مالك،  حديث  بمعنى  أي  "نحوَه": 
عن راوي  الْفِرَبْرِيُّ  إذًا  الْفِرَبْرِيُّ،  زيادات  من  هو  بل  البخاري، 

البخاري، رواه من طريق غيره. البخاري، ما رواه من طريق 

إذًا هذا ليس من صحيح البخاري، لماذا ساقه الْفِرَبْرِيُّ؟

ساقه متابعة لمالك على الحديث.

قال ابن حجر: (هذا من زيادات الراوي عن البخاري في بعض
الأسانيد وهي قليلة).

www.alqayim.net21Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



قال ابن رجب رحمه الله: (وما دام العلم باقيًا في الأرض فالناس
حتى الكلام  هذا  الآن  انظروا  حمَلته)  بقاء  العلم  وبقاء  هدى،  في 
الدين، بقاء  العلماء  بقاء  الأمة،  في  وقدرَهم  العلماء  وزن  تعلموا 
ذهاب العلماء ذهاب الدين، لو لم يكن لهم قدرٌ إلا هذا لكان كافيًا.

هم ورثة الأنبياء، هم من الذين قال الله سبحانه وتعالى فيهم: ﴿قُلْ
هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَلا يَعْلَمُونَ﴾.

الله قال  الذين  المتّقين-  منهم،  العاملين  -أعني  هم  يستوون،  لا 
وَلِيًّا لِي  عَادَى  »مَنْ  القدسي:  الحديث  في  فيهم،  وتعالى  سبحانه 

العلماء. بِالْحَرْبِ« هؤلاء هم  آذَنْتُهُ  فَقَدْ 

الحطّ من قدرهم والطعن فيهم واستنقاصهم يؤدي بفاعل ذلك على
إعلان الحرب على الله سبحانه وتعالى.

بالحرب، ولحوم أعلمته  بِالْحَرْبِ«  آذَنْتُهُ  فَقَدْ  وَلِيًّا  لِي  عَادَى  »مَنْ 
انتهاك ستر منتقصيهم. الله في  العلماء مسمومة، وعادة 

هكذا هم العلماء في أمة محمد صلى الله عليه وسلم مازالوا مُحترَمين، يُعرف لهم
ما بقدر  يُحترمون  يعظّمون،  مكانتُهم،  لهم  وتُعرف  قدرهم، 
حدّها، الأمة  تجاوزت  فإذا  تفريط،  ولا  إفراط  غير  من  يستحقّون، 
وتطاولت على علمائها فلا تنتظرْ خيرًا بعد ذلك؛ لأنها أعلنت حربًا

على الله سبحانه وتعالى.

الله الله، هؤلاء شهَدَةٌ على كلمة التوحيد عند  هؤلاء حملةُ شريعة 
لا سفيهٌ،  يأتي  ثم  دينه،  لحمل  الله  اصطفاهم  وتعالى،  سبحانه 
يساوي شيئًا، ويطعن فيهم ويستنقصهم لأنهم لم يوافقوا هواه فيما

أراد، خاب وخسر، وضيّع نفسه.

www.alqayim.net22Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



يلزَم يجب على كلّ مسلمٍ أن يحترم نفسه وأن يعرف قدرها وأن 
ذلك.

عرف بالتقوى،  عُرف  السنة،  باتباع  عُرف  الذي  الربّاني  العالمُ 
صلى الله عليه وسلم الله  رسول  ولسنة  الله،  لكتاب  بتعظيمه  عرف  بالصلاح، 
يحسَن لأن  أهل  عنهم،  الله  رضي  الصالح  السلف  منهج  وباتباع 

الظن به، لا أن يساء الظن به.

وأحسن بنفسك،  الظن  فأسئ  هواك  توافق  لم  بمسألة  أفتى  فإذا 
الظن بالعلماء، وانقَدْ للحق الذي جاء من عندهم، فهم لا يُفتون بما
هم عجبك،  ما  أو  عجبك  الموضوع،  كيفك  على  ليس  تهواه، 
بالنسبة لهم لا يرونك ترى، فعليًّا لا يرونك، هم يرون قال الله، قال

رسول الله صلى الله عليه وسلم، بس!

لها وزن  لا  عندهم،  كان  شيء  تساوي  لا  عندهم،  جاهل  أنت  أما 
بمعنى الكلمة، الجاهل، لذلك نقل العلماء أنفُسُهم، قالوا: إذا خالف

العامة في مسألة، هل ينقض قولهم الإجماع؟ لا، بالاتفاق.

لماذا؟ لأنهم ما عندهم شيء، إذا خالف سيُخالف بناء على لا شيء،
أعلنتَ أنت  نفسك،  ستهلكُ  نفسك،  ستضُرّ  أنت  النهاية  في  لكن 

الله، بهذا الذي ارتكبته. الحربَ على 

قال ابن رجب رحمه الله: (ومادام العلم باقيًا في الأرض، فالناس
في هدىً، وبقاء العلم بقاء حمَلَته، فإذا ذهب حملتُه ومن يقومُ به
وقع الناس في الضّلال) ثم ذكر هذا الحديث، وقال: (وذكر النبي
صلى الله عليه وسلم يومًا رفع العلم، فقيل له: كيف يذهب العلم، وقد قرأنا القرآن،
»)هذه لهذه  وانتبهوا  صلى الله عليه وسلم)  النبي  فقال  وأبناءنا؟  نساءنا،  وأقرناه 
التوراة والإنجيل عند اليهود والنصارى، فماذا تغني عنهم؟(« ماذا

www.alqayim.net23Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



تنفعهم؟

علماءُهم حرّفوها، غيّروها، بدّلوها، وأفتَوا برأيهم، وأهوائهم فضلّوا
وأضلّوا، ماذا أغنَت عنهم؟ لا شيء.

هذا القرآن، حتى وإن وجد بين أظهركم، إذا لم يوجد عالم، متّبعٌ
للحقِّ، يُوصلُ لك المعلومة بشكل صحيح، ما الذي يريده الله من
تفهمَ أن  تستطيع  لن  قوله،  من  صلى الله عليه وسلم  النبي  يريده  الذي  ما  كتابه، 

يفهّمُكَ هذه الأمور. العالم هو الذي  شيئًا؛ لأن 

حتى أنتم طلبةُ العلم تعرفون هذا، انظر لأحدكم، كيف كان حاله
قبل أن يطلبَ العلم؟

هل كان يفهمُ شيئًا؟ وبعد أن طلب العلم كيف تغيرت الأمور؟

وهو النافع،  العلمُ  العلم:  من  يُرفع  ما  (فأوّلُ  الله:  رحمه  قال  ثم 
اللسان القلوب ويصلحها، ويبقى علم  يُخالطُ  الذي  الباطن،  العلم 
ولا حملتُهُ  ولا  بمقتضاه،  يعلمون  ولا  به،  الناس  فيتهاونُ  حجّةً، 
القرآن في إلا  يبقَ  العلمُ بذهاب حملَتِه، فلا  ثم يذهب هذا  غيرهم، 
لا لكن  القرآن،  موجود  معانيه)  يعلمُ  من  ثَمَّ  وليس  المصاحف، 

القرآن. يوجد أحد يعرف ما معنى 

(ولا حدودَه ولا أحكامَه، ثم يُسرى به في آخر الزمان، فلا يبقَى في
تقومُ ذلك  وبعد  بالكليّة،  شيء  منه  القلوب  في  ولا  المصاحف، 

الساعة)

لأنه خلاص، إذا ما في دين على الأرض انتهى، لذلك دائمًا العلماء
يقولون: العلماء هم أمان لأهل الأرض من قيام الساعة، إذا لم يبقَ

عالمٌ على وجه الأرض خلاص، تزول الدنيا.

www.alqayim.net24Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



وقال: (وبعد ذلك تقوم الساعة، كما قال صلى الله عليه وسلم: »لا تقومُ الساعةُ إلا
فِي يُقَالَ  لَلا  حَتَّى  السَّاعَةُ  تَقُومُ  »لَلا  وقال:  الناسِ«  شِرارِ  على 

انتهى. اللَّهُ(«  اللَّهُ  الْلأَرْضِ: 

قال ابن حجر رحمه الله: (وفي هذا الحديث:

§  الحثُّ على حفظ العلم) يعني ينبغي على طلبة العلم أن يجدّوا،
تشغلهم لا  وأن  عليه،  يحرصوا  وأن  بتحصيله،  يجتهدوا  وأن 
الدّين، حُماةُ  هم  إذًا  الدين،  بقي  العلماء  بقيَ  وما  عنه،  الدنيا 
هم حرّاسُ التوحيد، فلذلك لا ينبغي على طالب علمٍ أن يضيّع

نفسه إذا فتح الله عليه.

فيه خطير،  أمر  لأنه  تحْذير؛  الجَهلة)  ترَؤّسِ  من  (والتحذير    §
العباد. إضلالُ 

تستخِفّوا لا  العلماء،  بإسقاط  تتساهلوا  لا  لكم:  نقول  هنا  من 
فيه التفريط  ينبغي  لا  كنزٌ  السنّة-  -عالمُ  العالم  العلماء،  بإسقاط 

بسهولة.

خالفَ وإذا  كلام،  في  ما  بدعة،  والبدعة  سنة،  السُّنّة  عندنا  نعم، 
أصلًلا من أصول أهل السنة والجماعة، ما عادَ من علماء السنة
يُسْقَطُ العالم بالقيل والقال، وربّما أصلًلا، هذا منتهٍ أمره، لكن لا 

ولعلّ.

قال الإمام أحمد رحمه الله: (إخراج الناس من السّنّة شديد)، أمر
ليس بالسهل، أن ترمي عالمـًا من علماء السنة بالبدعة والضلال،

أمر ما هو سهل.

انتشار الجهل،  انتشار  الجهل،  تفشّي  ماذا؟  يعني  العلماء  إسقاط 

www.alqayim.net25Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



انتشارُ البِدع،  انتشار  الشرك،  انتشار  العباد،  بين  الضلال 
المعاصي، يعني فساد في الأرض.

عرفت أيش معنى إسقاط العلماء؟!

ما ويتحرّز  الأمر،  هذا  من  حذر  على  الإنسان  يكون  أن  فينبغي 
العالم مجالاً له هذا  يُبقي  ألا  إلا  الأمر،  يبتعد عن هذا  أن  استطاع 

بضلاله هو نفسه بمخالفة أصول السنة.

المهم، أن تضع هذه المفسدة في بالك، ماذا يعني سقوط العلماء؟
انتشار الشرك والبدع، والفساد في الأرض.

حتى قال بعض أهل العلم: البلد التي لا عالم فيها، لا تحلّ سكناه.

عايش لماذا  إذًا  دينك،  يعلّمك  من  عندك  ما  لأنه  لماذا؟  تَحِل!  لا 
هناك، ما عاد ينفعك، إذًا هاجر إلى بلد تجد فيه من يعلمك دينك،
،I الله  لتعبد  إلا  الأرض  هذه  على  وجدت  وما  عشت  ما  فأنت 

الله لا تكون إلا بعلم. وعبادة 

يعني ذلك أن الحقيقة) لا  الرياسة  الفتوى هي  أن  (وفيه  قال:    §
يتعلّم من أجل أن بل  المرءُ على شان يصير ريّس! لا،  يُفتي 
يرفعه الله منزلة العلماء عندها، لا ليصير رئيسًا على الناس،

لكن هذا تحصيلُ حاصل.

الرشيد، لهارون  أمَة  قالت  كما  الحقيقة،  الرياسة  هي  الفتوى 
الأئمة هؤلاء  أحد  نسيت،  الثوري  سفيان  أو  الأوزاعي  أنه  أذكر 
الأكابر دخلوا المدينة، فرأت أمَة من إماء هارون الرشيد الناس
هذا فقالوا:  هذا؟  من  فقالت:  شديدة،  بكثرة  عليه  اجتمعوا  قد 
قلوب مَلَكَ  بحق،  المـُلك  هو  هذا  قال:  سفيان،  أو  الأوزاعي 

www.alqayim.net26Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



الناس ليس بالسيف.

§  قال: (وذَمُّ من يُقدِمُ عليها بغير علم) على الفتوى بغير علم،
بجهل، ضلّ وأضلّ، مصيبتان.

§  قال: (واستدلّ به الجمهور على القول بخلوّ الزمان عن
مجتهد، ولله الأمر يفعل ما يشاء) انتهى.

هل يخلو الزمانُ من مجتهدٍ يبيّن للناس أمر دينها؟

من أخذَ بظاهر اللفظ وعمومه، قال: نعم، لكن هذا إن أرادوا بهذا
الزمن هو آخر الزمن بعد الريح الطيبة نعم، أما إن أرادوا قبل ذلك

فلا؛ لأن بقاء الطائفة المنصورة يعني بقاء المجتهد.

لقوله الخصوص،  به  والمراد  العموم  مخرجَ  خرج  الحديث  فهذا 
أَمْرُ يَأْتيَ  أمَّتي علَى الحقِّ ظاهرينَ حتّى  صلى الله عليه وسلم» :لا تزالُ طائفةٌ من 

اللهِ« أو: نقول هو عامٌّ مخصوص.

لكن قول العموم مراد به الخصوص أصح.

فلعلّ المراد قبضُ أكثرهم، وبقاء القلّة في الطائفة المنصورة، لفظ
عام، لكن المراد به الخصوص؛ الأكثر، قبضُ أرواح الأكثر.

الحديث متفق عليه، من حديث عروة بن الزُبير.

قال ابن حجر في الفتح: (وقد اشتُهرَ هذا الحديث من رواية هشام
بن عروة، فوقع لنا من رواية أكثَرَ من سبعين نفسًا عنه، من أهل
يعني والشام، وخراسان، ومصر وغيرها)  والعراقيين،  الحرمين، 

هو متواتر عن هشام بن عروة.

المدني، الأسودِ  أبو  عروةُ  أبيه  عن  روايته،  على  (ووافقه  قال: 
www.alqayim.net27Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000



به. يتفَرّد  وحديثه في الصحيحين أيضًا) يعني لم 

في وحديثه  كثير،  أبي  بن  ويحي  النَسائي،  في  وحديثه  (والزهري 
صحيح أبي عوانة، ووافق أباه على روايته، عن عبد الله بن عَمرو)
لاحظ عندي في "الفتح" هكذا العبارة: (ووافق أباه على روايته، عن

عبد الله بن عمروَ بن الحكم بن ثوبان، وحديثه في مسلم) انتهى.

هذه العبارة خطأ، عن عبد الله بن عَمرو، هو الصحابي، كيف ابن
الحكم بن ثوبان تأتي هنا؟

لذلك في خطأ واضح في تصحيف هنا، أو في سقط، ولما رجعت
إلى طبعة "عطاءات العلم" وهذه الطبعة إلى الآن، يعني من خلال
طبعة إلى  ورجعت  هذه،  مثل  العبارات،  بعض  على  وقفت  ما 
في طبعة عطاءات أقارن وجدتها مصححة  العلم، حتى  عطاءات 
على نزّلوها  لكن  تطبع،  لم  الآن  إلى  العلم،  عطاءات  طبعة  العلم، 
عطاءات في  الصواب  على  ووجدتها  هناك،  موجودة  موقعهم، 
بن الله  عبد  عن  روايته،  على  أباه  (ووافق  قالوا:  بموقعهم،  العلم 

العبارة صحيحة. عمَرو، عمرُ ابن الحكم بن ثوبان) هكذا 

يعني عُمر بن الحكم بن ثوبان رواه عن عبد الله بن عمرو، وهذه
الرواية موجودة في صحيح مسلم، أيضًا عند الرجوع إلى صحيح

مسلم وجدناها هي هكذا، كما ذكر في هذه، انتهى.

خلاص نكتفي بهذا إن شاء الله.

www.alqayim.net28Tue, 03 Feb 26 02:00:35 +0000


