
تفريغ شرح صحيح البخاري-27، كتاب العلم، الحديث 89و90 و91 و92
و93

الدرس السابع والعشرون/الأربعاء/ بتاريخ: -17/04/1445
01/11/2023

الحمد لله رب العالمين، أما بعد.

الصحيح دروس شرح  من  والعشرون  السابع  الدرس  معنا  اليوم 
التاسع الحديث  عند  وصلنا  العلم،  كتاب  في  ولازلنا  البخاري، 

والثمانين.

"باب التناوب في العلم

حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ (ح).

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ، وَقَالَ ابْنُ وَهْبٍ: أَخْبَرَنَا يُونُسُ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ،
بْنِ عَبَّاسٍ، ثَوْرٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ  أَبِي  بْنِ  بْنِ عَبْدِ اللهِ  عَنْ عُبَيْدِ اللهِ 
عَنْ عُمَرَ قَالَ: »كُنْتُ أَنَا وَجَارٌ لِي مِنَ الْلأَنْصَارِ فِي بَنِي أُمَيَّةَ بْنِ
رَسُولِ عَلَى  النُّزُولَ  نَتَنَاوَبُ  وَكُنَّا  الْمَدِينَةِ،  عَوَالِي  مِنْ  وَهِيَ  زَيْدٍ، 
ذَلِكَ بِخَبَرِ  جِئْتُهُ  نَزَلْتُ  فَإِذَا  يَوْمًا،  وَأَنْزِلُ  يَوْمًا،  يَنْزِلُ  صلى الله عليه وسلم؛  اللهِ 
الْيَوْمِ مِنَ الْوَحْيِ وَغَيْرِهِ، وَإِذَا نَزَلَ فَعَلَ مِثْلَ ذَلِكَ، فَنَزَلَ صَاحِبِي
الْلأَنْصَارِيُّ يَوْمَ نَوْبَتِهِ، فَضَرَبَ بَابِي ضَرْبًا شَدِيدًا، فَقَالَ: أَثَمَّ هُوَ؟
فَدَخَلْتُ قَالَ:  أَمْرٌ عَظِيمٌ،  قَدْ حَدَثَ  فَقَالَ:  إِلَيْهِ  فَخَرَجْتُ  فَفَزِعْتُ، 
صلى الله عليه وسلم؟ اللهِ  رَسُولُ  طَلَّقَكُنَّ  فَقُلْتُ:  تَبْكِي،  هِيَ  فَإِذَا  حَفْصَةَ،  عَلَى 
قَائِمٌ: وَأَنَا  فَقُلْتُ  صلى الله عليه وسلم  النَّبِيِّ  عَلَى  دَخَلْتُ  ثُمَّ  أَدْرِي.  لَلا  قَالَتْ: 

أَكْبَرُ« اللهُ  فَقُلْتُ:  لَلا.  قَالَ:  نِسَاءَكَ؟  أَطَلَّقْتَ 

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



تهذيب في  الأزهري  منصور  أبو  قال  العلم"  في  التناوب  "باب 
إذا قام مقامك) نيابةً،  اللغة: (وناب عنّي فلانٌ هذا الأمر 

وقال صاحب مجمع بحار الأنوار: (التناوبُ أن تفعل الشيء مرةً،
ويفعل الآخر مرةً أخرى)

وقال أحدُ شُرّاح البخاري: (التناوب، قيام أحد الشخصين، مقام
الآخر في أمرٍ من الأمور) انتهى.

يأتون معروف  لوقت  جماعة  تتناوب  بأن  العلم"  في  "التناوب 
العلم واحد منهم مرة بأن يأخذ  بالنوبة فيقوم أحدهم مقام الآخر 
ويذكره للآخر، والآخر يأخذ العلم مرة أخرى ويذكره للأول ومراد
البخاري والله أعلم استحباب التناوب في حضور مجالس العلم
وحرصًا بالعلم  اهتمامًا  بنفسه  الحضور  واحد  لكل  يتيسر  لم  إذا 

على تحصيله.

"حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ" الحكم بن نافع البهراني الحمصي، ثقة.

"أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ" هو ابن أبي حمزة، أبو بشر الحمصي، ثقة.

"عَنِ الزُّهْرِيِّ" محمد بن مسلم، ابن شهاب الزهري، الإمام، ثقة،
وهؤلاء كلهم تقدموا.

"ح" تحويل الإسناد، سيبدأ بإسناد آخر.

"قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ" الذي هو الإمام البخاري نفسه.

"وَقَالَ ابْنُ وَهْبٍ" ابن مسلم، القرشي، المصري، ثقة، فقيه، تقدم،
وهذا معلق، البخاري علقه عن عبد الله ابن وهب.

"أَخْبَرَنَا يُونُسُ" هو ابن يزيد الأيلِي، ثقة، له منكرات، من أثبت
www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



الناس في الزهري، تقدم.

"عَنِ ابْنِ شِهَابٍ" هو الزهري.

وشعيب الزهري،  عن  قال:  شعيب  شهاب،  ابن  عن  يقول  يونس 
ويونس يرويان هذا الحديث عن الزهري، إلاّ أن رواية شعيب هنا

متصلة، ورواية يونس هنا معلقة.

قال ابن حجر رحمه الله في رواية ابن وهب المعلقة: (هذا التعليق
عنه حرملة،  عن  قتيبة،  ابن  عن  صحيحه،  في  حبان  ابن  وصله 
مِنَ لِي  وَجَارٌ  أَنَا  "كُنْتُ  عمر  قول  روايته  في  وليس  بسنده، 
وقع وإنما  الباب،  هذا  مقصود  وهو  النُّزُولَ"،  نَتَنَاوَبُ  الْلأَنْصَارِ 
ذلك في رواية شعيب وحده، عن الزهري، نص على ذلك الذهلي،
في الحديث  المصنف  وقد ساق  وغيرهم،  والحاكم،  والدارقطني، 
كتاب النكاح، عن أبي اليمان وحده، أتَمَّ مما هنا بكثير، وإنما ذكر
هنا رواية يونس ابن يزيد؛ ليوضح أن الحديث كله ليس من أفراد

شعيب.)

"عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي ثَوْرٍ" القرشي، النوفلي، مولاهم
المدني، تابعي، ذكره ابن حبان في الثقات.

في خلفون  ابن  أيضًا  وذكره  الثقات)،  (في  خلفون  ابن  وقال 
أن إلاّ  تعديلا)  ولا  فيه جرحا  أجد  ولم  اثنان،  عنه  الثقات: وروى 
ابن عن  روايته  في  (معروف  قال:  عنه  سُأل  لما  أحمد  الإمام 
إسحاق، وروى له الجماعة)، وأدخل أصحاب الصحاح حديثه في

صحاحهم.

وقال ابن حجر: (هو مكّيٌّ، نوفَلي، وقد اشترك معه في اسمه واسم
أبي، وفي الرواية عن ابن عباس، وفي رواية الزهري عنهما، عبيد

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



يعني الهُذلي)،  المدني،  مسعود  ابن  عتبة،  ابن  الله،  عبد  ابن  الله 
ابن عن  الله،  عبد  ابن  الله  عبيد  عن  الزهري،  الأول:  الإسناد 

عباس.

والإسناد الثاني: الزهري، عن عبيد الله ابن عبد الله، عن ابن
عباس، واحد.

الأول من رواية ابن أبي ثور، والثاني من رواية عبيد الله ابن عبد
بهذه جاء  إذا  أمره  يشكل  ربما  إذاً  مسعود،  ابن  عتبة،  ابن  الله، 

التتمة. الله فقط، دون  الله ابن عبد  الصيغة، عبيد 

عباس) ابن  عن  روايته  (لكن  حجر:  ابن  قال  بينهما،  تميز  كيف 
في (كثيرة  مسعود،  ابن  عتبة،  ابن  الله،  عبد  ابن  الله  عبيد  يعني 
الصحيحين، وليس لابن أبي ثور، عن ابن عباس غير هذا الحديث

الواحد) انتهى، هذا الحديث الواحد وانتهى الأمر.

"عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ" تقدّم.

ابن خولي،  ابن  أوس  اسمه  لِي"  وَجَارٌ  أَنَا  كُنْتُ  قَالَ:  عُمَرَ  "عَنْ 
عبد الله، ابن الحارث، الأنصاري، سمّاه ابن سعدٍ من وجه آخر،
عن الزهري عن عروة عن عائشة، فذكر حديثًا وفيه: (وكان عمر
مؤاخيًا أوس ابن خولي، لا يسمع شيئًا إلا حدثه، ولا يسمع عمر
المعتمد هو  هذا  الحافظ،  المعتمد) كلام  هو  فهذا  إلا حدثه،  شيئًا 
عنهما الله  رضي  عمر  يتناوب  كان  الذي  الرجل،  هذا  تعيين  في 

العلم. معه 

وقد أخطأ من قال غير ذلك، ورد قوله ابن حجر في الفتح، وقال:
ثبت قد  هذا  يعني  بالاستنباط)،  الأخذ  على  مقدم  بالنص  (والأخذ 

بالنص، فهو مقدم على اجتهاد من اجتهد.
www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



آووا الذين  الصحابة  وهم  الْلأَنْصَارِ"  مِنَ  لِي  وَجَارٌ  أَنَا  "كُنْتُ 
من عنهم،  الله  رضي  المدينة  أهل  من  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  نصروا 
الأوس، والخزرج، وفي رواية قال: "وكان منزلي في قبيلة بني أمية
ابن زيد"، "وكان منزلي" هكذا في رواية، قال "في" كما هنا، "قبيلة
بني أمية ابن زيد، "وهي" أي القبيلة، وفي رواية ابن عساكر "وهو"
عوالي المدينة،  عوالي  من  القبيلة  هذه  فيه  الذي  الموضع  أي 
جهة من  فوقها  من  صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  مدينة  بقرب  قرى،  المدينة 
العوالي إلى المدينة على ثلاثة أميال، وأبعدها الشرق، كان أقرب 
ثمانية أو عشرة، والميل تقريبا كيلو وستمئة متر، وكانت العوالي

منازل الأوس.

رَسُولِ عَلَى  "النُّزُولَ  الآخر  مقام  أحدنا  يقوم  أي  نَتَنَاوَبُ"  "وَكُنَّا 
الجار "ينزل"  صلى الله عليه وسلم،  النبي  إلى  والذهاب  النزول  أي  صلى الله عليه وسلم"  اللهِ 
صلى الله عليه وسلم، الله  رسول  إلى  العوالي  من  يَوْمًا"  وَأَنْزِلُ  "يوماً  الأنصاري 

العلم. لتعلم 

ذهب إذا  وَغَيْرِهِ"  الْوَحْيِ  مِنَ  الْيَوْمِ  ذَلِكَ  بِخَبَرِ  جِئْتُهُ  نَزَلْتُ  "فَإِذَا 
إلى الذهاب  فكان  مرتفعة،  عالية،  والعوالي  صلى الله عليه وسلم،  النبي  إلى  عمر 
النبي صلى الله عليه وسلم نزولاً، فإذا نزل عمر من العوالي إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وسمع
وما صلى الله عليه وسلم،  النبي  عند  الحوادث  من  يحصل  ما  ورأى  النبي،  من 
هذا إلى  ويراها  يسمعها،  التي  بالأخبار  جاء  صلى الله عليه وسلم،  منه  يحصل 

العلم. الأنصاري، وينقل له 

فعل ما  مثل  فعل  الأنصاري  نزل  فإذا  ذَلِكَ"  مِثْلَ  فَعَلَ  نَزَلَ  "وَإِذَا 
في يسكن  الخطاب،  بن  عمر  كان  باختصار،  يعني  معه،  عمر 
منطقة العوالي، وكان معه صاحبه هذا الأنصاري، فكانوا بحاجة
فيسمع صلى الله عليه وسلم،  النبي  إلى  أحدهما  فينزل  للرزق،  العمل،  إلى 

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



الأحاديث، ويأخذ ما ينزل من الوحي، وما يحصل من أخبار، ثم
عمله، إلى  أحدهما  يذهب  يعكسان،  التالي  واليوم  للآخر،  ينقله 
بين ما  يجمعون  كانوا  هكذا  صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  إلى  ينزل  والآخر 

العلم. طلب الرزق، وحصول 

وفي رواية للحديث خارج الصحيح، قال: "لا يسمع شيئا إلا حدثه
عند أخرى  رواية  وفي  به"،  حدثه  إلا  شيئا  عمر  يسمع  ولا  به، 
البخاري: "وكان رجل من الأنصار، إذا غاب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم
وشهدته، أتيته بما يكون من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإذا غبت عن رسول
كله هذا  صلى الله عليه وسلم"  الله  رسول  من  يكون  بما  أتاني  وشهد،  صلى الله عليه وسلم  الله 

يوضح المعنى المقصود من كل هذا.

(دورة)، لها  نقول  نحن  نَوْبَتِهِ"  يَوْمَ  الْلأَنْصَارِيُّ  صَاحِبِي  فَنَزَلَ   "
الدور إليه، فجاء  الثاني يذهب  الدور  يأتي  ثم  ذهب هذا في دورة، 
الله رسول  أن  فسمع  الأنصاري  نزل  الأنصاري،  على  المرة  هذه 
صلى الله عليه وسلم اعتزل زوجاته، فرجع هذا الرجل إلى العوالي، فجاء إلى بيت

عمر رضي الله عنه.

"فَضَرَبَ بَابِي ضَرْبًا شَدِيدًا" هذا الرجل، "فَقَالَ: أَثَمَّ هُوَ؟" هذه أَثّمَ
وفي عمر،  عن  يسأل  هو؟  أههنا  يعني  مكان،  ظرف  عنها  يُسأل 
يكون والسؤال  الضرب،  طريقة  "فَفَزِعْتُ"  هو؟"  "أنائم  رواية 
كان لأنه  الشديد،  الضرب  لأجل  خفت  يعني  مستعجلة،  بطريقة 
على خلاف العادة، الظاهر أن سبب فزع عمر رضي الله عنه لأنه
ملوك من  ملكا  نتخوف  "ونحن  عمر:  قال  أخرى،  رواية  في  جاء 
"فقد يغزوهم،  أن  يريد  إلينا"  يسير  أن  يريد  أنه  لنا  ذكر  غسان، 
الباب، فقال: امتلأت صدورنا منه، فإذا صاحبي الأنصاري يدق 

افتح افتح"
www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



قَدْ "فَقَالَ:  الأنصاري  صاحبه  إلى  عمر  خرج   " إِلَيْهِ  "فَخَرَجْتُ 
من أشدُّ  بل  فقال:  الغساني؟  "جاء  رواية  وفي  عَظِيمٌ"  أَمْرٌ  حَدَثَ 
هو؟ ما  "قلت:  رواية  وفي  أزواجه"،  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  اعتزل  ذلك، 
الله بل أعظم منه وأطول، طلق رسول  قال: لا،  أجاءت غسان؟، 
صلى الله عليه وسلم نساءه. قال عمر: قد خابت حفصة، وخسرت، كنت أظن أن
هذا يوشك أن يكون" لماذا؟ سيأتي إن شاء الله معنا حديث تبين
الفجر مع ثيابي، فصيلت صلاة  "فجمعت عليّ  السبب  ما هو  لنا 
الصبح، صليت  إذا  "حتى  مسلم  عند  رواية  وفي  صلى الله عليه وسلم"،  النبي 

ثيابي ثم نزلت". شددت عليّ 

"فَإِذَا عنها  الله  ابنته رضي  المؤمنين،  أم  حَفْصَةَ"  عَلَى  "فَدَخَلْتُ 
"طَلَّقَكُنَّ حذرتك؟"  أكن  أولم  يبكيكِ؟  "ما  رواية  وفي  تَبْكِي"  هِيَ 
لأنه صلى الله عليه وسلم؟"  اللهِ  رَسُولُ  أَطَلَّقَكُنَّ   " رواية  وفي  صلى الله عليه وسلم؟"  اللهِ  رَسُولُ 

سؤال، يسألها، قالت حفصة:

"لَلا أَدْرِي" أي لا أعلم، أطلق أم لم يطلق.

"ثُمَّ دَخَلْتُ عَلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَقُلْتُ وَأَنَا قَائِمٌ" مباشر، مستعجل.

الخبر من  تعجبًا  أَكْبَرُ"  اللهُ  فَقُلْتُ:  لَلا،  قَالَ:  نِسَاءَكَ؟  "أَطَلَّقْتَ 
الذي نقل إليه أنه طلق، لأن الأنصاري هذا ظن لما سمع أن النبي

صلى الله عليه وسلم اعتزل نساءه أنه قد طلق.

له قصة الحديث  هذا  الحديث -طبعا  لهذا  إيراده  من  والمقصود 
طويلة، ستأتي إن شاء الله في موضعها، نكمل الشرح هناك- لكن
التناوب الذي حصل من إيراده لهذا الحديث هنا،  المقصود من 
العلم، لتحصيل  الأنصاري  وصاحبه  هو  عنه،  الله  رضي  عمر 
كانوا حريصين على العلم، ألا يفوتهم مع حاجتهم لأمور لا بد منها

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



في حياتهم، فتناوبوا بهذه الطريقة، عندهم اهتمام بشأن العلم، هذا
ما يحثنا عليه الإمام البخاري رحمه الله.

قال أهل العلم:

وفيه العلم،  على طلب  الحرص  الحديث،  هذا  من  (ويستفاد    §
الجمع بين طلب العلم، وطلب الرزق ما استطاع، ولا يفوّت
العلم الذي انعقد وهو مشغول بطلب الرزق، لا يفوته بالسؤال
أترك أو  الدرس،  أترك  انشغلت  يوم  خلاص  مش  عنه) 
ما الطلبة  واسأل  ارجع  لا،  فيها،  أسأل  ولا  العلم،  مجالس 
المجلس فات  إذا  اليوم  بكثير،  أسهل  اليوم  تحصل،  الذي 
تكون تسجيلات، تسجل تنقل، أفضل بكثير من السابق، ومع
العلم، في طلب  بكثير  أعظم  وفيهم  عندهم  البركة  كانت  هذا 
جربنا هذا،  جربنا  نحن  أصعب،  كان  وقتهم  في  العلم  طلب 
طلب العلم في أثناء صعوبته، والمشقة فيه، وبين طلب العلم
الحرص تمامًا،  هذه  تختلف عن  هذه  والرفاهية،  الراحة،  في 
والمشقة، الصعوبة  حال  في  العلم  طالب  عند  يكون  الذي 
هذه تيسرت  اليوم  كل  على  المرفَّه،  عند  الحرص  من  أعظم 
التسجيلات، والحمد لله، إذا الشخص ما استطاع أن يحضر
خير، كله  التسجيلات،  بهذه  يستعين  مباشرة  العلم  مجالس 
بعض مازال  عميم،  ونفع  كثير،  خير  فيها  التسجيلات  هذه 
الناس ينتفع  وتعالى  تبارك  الله  توفاهم  الذين  علماءنا 
نشر الكثير  الخير  العلم  من  فيها  الموجودة،  هذه  بصوتياتهم 
العلم، مجالس  تحضر  أن  والأفضل،  الأكمل  لكن  البلاد،  في 
على تحرص  لكن  هذه،  المباشرة  طريق  عن  كان  ولو  حتى 
حضور المجلس مباشرة، هذه أعظم بركة ونفعًا، وسيأتي أن

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



عمر يعمل في التجارة إذ ذاك.

يخبر الصحابة  وأن  الواحد،  الخبر  قبول  الحديث:  هذا  وفي    §
صلى الله عليه وسلم، الله  رسول  قال  ويقولون  يسمعوا،  بما  بعضا  بعضهم 
يعني من غير ذكر الواسطة، ويجعلون ذلك كالمسند، إذ ليس

في الصحابة من يكذب، ولا فيهم من هو غير ثقة.

أزواجهن، إذن  بغير  البنات  على  الآباء  دخول  جواز  وفيه:    §
والتفتيش عن الأحوال، سيَما فيما يتعلق بالمزاوجة، وتوجيه
ولبيوتهن، لهن،  خير  فيه  بما  الزواج  بعد  ونصحهن  البنات، 
بالقيام بحقوق الزوج، كما سيأتي في طرق أخرى. والنصح 

اليوم الحال هذا يرثى له حقيقة عند الكثير الآباء، وسيأتي هذا إن
لكن الموضوع،  هذا  عن  هناك  ونتكلم  موضعه،  في  الله  شاء 
ابنته ما يعلم عن  أنه لا  إما  الرجال،  اليوم حال  باختصار شديد، 
تابع إذا  أو  يتابع،  ولا  بيت زوجها مطلقًا،  في  معها  الذي يحصل 
وعلم دائمًا الحق مع ابنته، وطرف آخر، دائمًا مع ابنته اصبري،
واسكتي، وخلص، ومشي، هذا كله باطل، غير صحيح، الأصل أن
مع تتعامل  وكيف  بيتها،  في  حالها،  كيف  تنظر  وأن  ابنتك،  تتابع 
التي زوجها، وما هي حقوقها الضائعة عليها، وما حقوق زوجها 
على وتحثها  أخطأت،  إن  توجهها  وأن  تنصف،  وأن  ضيعتها، 
إعطاء زوجها حقه الشرعي، وإن كانت مظلومة تكلم زوجها، أن
يتقي الله، وأن يرفع الظلم عنها، إن قبِلَ قبل، وإن لم يقبل فهناك

حلول سيأتي ذكرها إن شاء الله.

الحديث متفق عليه، وسيأتي بطوله إن شاء الله.

"بَابُ الْغَضَبِ فِي الْمَوْعِظَةِ وَالتَّعْلِيمِ إِذَا رَأَى مَا يَكْرَهُ

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ قَالَ: أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ، عَنِ ابْنِ أَبِي خَالِدٍ، عَنْ
قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِمٍ، عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْلأَنْصَارِيِّ قَالَ: »قَالَ رَجُلٌ:
يَا رَسُولَ اللهِ، لَلا أَكَادُ أُدْرِكُ الصَّلَلاةَ مِمَّا يُطَوِّلُ بِنَا فُلَلانٌ، فَمَا
أَيُّهَا فَقَالَ:  يَوْمِئِذٍ،  مِنْ  غَضَبًا  أَشَدَّ  مَوْعِظَةٍ  فِي  صلى الله عليه وسلم  النَّبِيَّ  رَأَيْتُ 
فِيهِمُ فَإِنَّ  فَلْيُخَفِّفْ،  بِالنَّاسِ  صَلَّى  فَمَنْ  مُنَفِّرُونَ،  إِنَّكُمْ  النَّاسُ، 

الْحَاجَةِ" الْمَرِيضَ وَالضَّعِيفَ وَذَا 

الوعظ، حالة  في  أي  الْمَوْعِظَةِ"  فِي  "الْغَضَبِ  استحباب  "بَابُ" 
وحالة التعليم، "إذا رأى" الواعظ، أو المعلم "ما يكره" يعني الذي

يكرهه، الغضب معروف لا يحتاج إلى تعريف.

فيما بالخير  التذكير  العلم: هو  أهل  قال بعض  الموعظة والوعظ، 
يرق له القلب، هكذا عرفها، وقال آخر: هو زجرٌ، مقترنٌ بتخويف.

"حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ" العبدي، أبو عبد الله البصري، يروي عن
أتباع التابعين، كان تقِيّاً فاضلا، قال ابن حجر: (ثقة، لم يصب من
وعشرين ثلاث  سنة  مات  صدوق،  أو  قال،  كما  وهو  ضعفه)، 

ومئتين، وكان له يوم مات تسعون سنة، روى له الجماعة.

هذا، غير  كثير  بن  الصحيحين محمد  في  (ليس  الملقن:  ابن  قال 
الصنعاني، كثير  ابن  محمد  والنسائي  والترمذي،  داود،  أبي  وفي 

انتهى. الدارمي، وهو ثقة اختلط بأخَرَة)  روى عن 

كان شيخنا الوادعي رحمه الله في دروسه، في صحيح البخاري،
وصحيح مسلم، يعلمنا أن بعض الرواة إذا رووا عن سفيان، حتى
تفرق بين سفيان الثوري، وسفيان ابن عيينة، أن بعض الرواة إذا
قالوا عن سفيان فهو الثوري، من هؤلاء: عبد الرحمن ابن مهدي،
الرزاق وعبد  الجراح،  ابن  ووكيع  القطّان،  سعيد  ابن  ويحيى 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



بن وموسى  آدم،  بن  ويحيى  المبارك،  بن  الله  وعبد  الصنعاني، 
بن والحسين  نُعيم،  أبو  دُكين  بن  والفضل  حذيفة،  أبو  مسعود 
بن ومحمد  معنا،  الذي  هذا  العبدي  كثير  بن  ومحمد  حفصٍ، 

يوسف.

المديني، بن  فعلي  عيينة،  ابن  فهو  سفيان  قالوا  إذا  الذين  وأما 
أحمد، والإمام  شيبة،  أبي  بن  بكر  وأبو  المنصور،  بن  وسعيد 
ويونس الناقد،  بن محمد  راهويه، وعمر  بن  والحميدي، وإسحاق 
بن عبد الأعلى، وكذلك مسدد بن مسرهد، وابن أبي عمر العدني،
الأربعة أبي شيبة، هؤلاء  ابن  البيكندي، وعثمان  ومحمد بن سلام 
الذين ذكروا آخرًا، ذكروا في الحاشية، لأن هذه الفائدة سمعناها
من شيخنا رحمه الله، ونقلتها من كتاب بشائر الفرح، من فوائد

شيخنا الوادعي رحمه الله لأبي رواح.

"قَالَ: أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ" الثوري، إمام، تقدم.

"عَنِ ابْنِ أَبِي خَالِدٍ" هو إسماعيل، ابن أبي خالد، ثقة، تقدم.

"عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِم" ثقة، تقدم.

ثَعلبة ابن  ابن عمر،  عُقبة  البَدْري،  الْلأَنْصَارِيِّ"  مَسْعُودٍ  أَبِي  "عَنْ 
الله عنه، صحابي جليل، تقدم. رضي 

"قَالَ: قَالَ رَجُلٌ:" من هو هذا الرجل؟ ابن حجر له كلام مختلِف
فيه، في مقدمة الفتح، قال: (والقائل حزم ابن أبي كعبٍ)، هذا في
هذا في  هنا  العلم،  كتاب  في  الفتح،  في  وقال  الفتح،  مقدمة 
الأذان: كتاب  في  وقال  كعب)،  أبي  ابن  هو حزم  (قيل  الموضع: 
أنا أبي كعب)،  ابن  أنه حزم  (لم أقف على اسمه، ووهم من زعم 
نسيت الآن ما هو الضابط عندي، هل هو حزم ابن أُبيّ ابن كعب،

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



أو حزم ابن أَبي كعب، إذا حزمُ ابن أَبي كعبٍ.

قال: (لأن قصته كانت مع معاذ، لا مع أُبيّ ابن كعب) هذا كلام
الحافظ، انتهى.

يعني آخر الشيء جزم أنه ليس حزما.

"قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَلا أَكَادُ أُدْرِكُ الصَّلَلاةَ مِمَّا يُطَوِّلُ بِنَا
الإمام، تطويل  بسبب  الجماعة،  صلاة  عن  يتأخر  أنه  أي  فُلَلانٌ" 
الفجر، صلاة  الغداة"  صلاة  عن  لأتأخر  "إني  قال:  رواية،  ففي 
عن يعطل  ولا  الصلاة،  إدراك  على  يساعد  حقيقة  والتطويل 
يقتضي التطويل  لأن  مشكل؛  ظاهره  الشراح،  قال  لذلك  إدراكها، 
الإدراك لا عدمه، وأجابوا بأجوبة، وأحسنها ما قاله الحافظ، قال:
(رواه المصنف عن الفريابي، عن سفيان، بهذا الإسناد، بلفظ "إني
أدرك أكاد  لا  "إني  بقوله:  فمراده  هذا  فعلى  الصلاة"،  عن  لأتأخر 
عنها أتأخر  بل  الجماعة،  في  الصلاة  من  أقرُب  لا  أي  الصلاة" 

انتهى. التطويل)  أحياناً؛ من أجل 

يعني المقصود من ذلك، أن الإمام يطول، ومن تطويل الإمام هو
يتأخر عن حضور صلاة الجماعة، واختلفوا في الإمام هذا، من

هو؟

قال ابن حجر في الفتح، في مقدمة الفتح: (هو معاذ بن جبل، وقيل
في الفتح،  في  وقال  معاذ،  أنه  هنا  رجح  هو  إذا  كعب)،  بن  أُبيُّ 
كتاب العلم: (ويأتي الخلاف في اسم الشاكي، والمشكو)، لم يذكر

شيئاً، وفي كتاب الأذان ذكر أنه أُبيُّ ابن كعب.

الحديث الذي يستدلون به على أن الإمام في هذا الحديث، هو أُبَيُّ
الرجل قالوا  بإسناد ضعيف، والذين  يعلى  أبو  ابن كعب، أخرجه 

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



قول فيه  الذي  معاذ، عمدتهم حديث جابر،  هو  والإمام  هو حزم، 
وهي القصة،  هذه  وستأتي  مُعاذ؟«،  يا  أنتَ  »أفتَّانٌ  صلى الله عليه وسلم  النبي 
هنا المقصودة  نفسها؟ قصة معاذ هي  القصة  لكن هل  صحيحة، 

وإن لم يسم؟

هذا فيه احتمال، والأقرب أنها مختلفة، والله أعلم، وبناء على ذلك
فلا ندري من هو الرجل، ومن هو الإمام، والله أعلم بهما.

كان يَوْمِئِذٍ"  مِنْ  غَضَبًا  أَشَدَّ  مَوْعِظَةٍ  فِي  صلى الله عليه وسلم  النَّبِيَّ  رَأَيْتُ  "فَمَا 
غضبه شديدًا في ذلك اليوم، اختلف أهل العلم في سبب غضبه،
ينبغي ما  تعلم  في  للتقصير  أو  الموعظة،  لمخالفة  فقالوا:  صلى الله عليه وسلم، 
تَعلُّمُه، أو غضب ليهتموا بما سيقوله، ويعملوا به، ولا يخالفونه.

عن الناس  ينفرون  مُنَفِّرُونَ"  إِنَّكُمْ  النَّاسُ،  »أَيُّهَا  "فَقَالَ: 
الجماعات، أي تجعلونهم يتخلفون عن صلاة الجماعة.

ومنه وذهب،  فرَّ  إذا  ونِفَاراً،  نُفوراً  يَنفِرُ  نَفَرَ  يُقال  اللغة:  أهل  قال 
بالغلظة، الناس  يلقى  من  أي  مُنَفِّرين«،  منكم  »إنّ  الحديث: 

والشدة، فينفرون من الإسلام والدين. انتهى كلامهم رحمهم الله.

لمن طوّل قال  أنه  الله عنه،  الخطاب رضي  ابن  وصحّ عن عمر 
وهذه عباده«  إلى  الله  تُبَغّضوا  »لَلا  قال:  وغيره،  الأئمة  من 

الناس للحق. التنفير، وتبغيض  المسألة مهمة جداً، 

كثير من الشباب حتى من بعض طلبة العلم، يكون سبباً في نفرة
الناس عن الحق، بأسلوبه، يكون الحق معه فيما يتكلم به، ويدعو
إليه، لكنّ أسلوبه منفِّرٌ، وأعظم ذلك ما يؤدي إلى ردة الناس، أو
النطق بما فيه ردة عن دين الله، كأن يبين لهم ما هو من دين الله
لا شك، بأسلوب فظ، غليظ، فيؤدي ذلك إلى نفرة العامي عن هذا

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



الدين.

من أقوالهم التي تحصل في ذلك: إن كان هذا هو الدين لا أريده،
في سيء  أسلوب  السبب؟  هو  ما  العامّة،  من  عدة  من  سمعناها 
إيصال المعلومة، أو عدم توفيقٍ في فهم المـخاطب، ومعرفة قدر
في ضعيفًا  يكون  الشخص  فربما  الشرعية،  للأحكام  استجابته 
غيرها، وينفر من  لها،  يتعصب  في مسألة  كلمته  إذا  إيمانه جدًا، 
ربما تكون سبباً في ضياعه، لا تكلمه إذا لم تكن هذه المسألة من
المسائل التي تؤدي إلى إخلالٍ بالتوحيد، مع مثل هذا لا تكلمه في
مثل هذه المسألة؛ لأن بقاءه على الإسلام أولى، للأسف صرنا في
بعض مع  نتعامل  الموجود،  هذا  الطريقة،  بهذه  نتكلم  الزمن  هذا 
العامة بهذه الطريقة، يعبد الله على حرف، إن جاءته فتنة مباشرة
مؤمِناً، الرّجُلُ  »يُصبِحُ  صلى الله عليه وسلم  النبي  به  أخبر  الذي  فهذا  انتكس، 
الزمان هذا  هو  كافرًا«،  ويصبح  مؤمنًا،  ويمسي  كافراً،  ويُمسي 
الذي نعيش فيه، فتنة صغيرة تكون سببًا في انتكاسة الناس، وقد
من فتنة  حصلت  عندما  هذه،  التواصل  مواقع  على  نحن  رأينا 
الفتن في مسألة عقائدية، ومسألة عقائدية خطيرة فيها ردّة، وكيف
يدخلها لا  التي  الجنة  بعضهم،  تجرأ  حتى  الفتنة،  تلك  في  حصل 

أحد الكفرة، قال لا أريدها.

تقديرا الأمور  قدّروا  فلذلك  جدًا،  ضعيف  إيمان  عجيبة،  جرأة 
صحيحا مع من تُخاطبون، كي لا تكون أنت فتنة عليه، وأنت من
فيه، تكلمه  أن  تريد  مما  أعظم  هو  فيما  وقوعه  في  متسببًا  تكون 

الناس مهم، والأسلوب في خطابهم مهم، فاحذر. التدرج مع 

"فَمَنْ صَلَّى بِالنَّاسِ" أي من صلى إمام لهم "فَلْيُخَفِّفْ" هذا أمر من
سبب أي  فِيهِمُ"  "فَإِنَّ  صلاته  في  يطل  ولا  بالتخفيف،  صلى الله عليه وسلم  النبي 

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



"الْمَرِيضَ" خلفه  يصلي  من  ضمن  من  أن  بالتخفيف،  الأمر 
بقويّ، ليس  الذي  "وَالضَّعِيفَ"  مرض  فيه  سقيم،  مريض مرض 
الْحَاجَةِ" "وَذَا  مُسن  العضلات،  ضعيف  جدا،  كالنحيف  الخِلْقة، 
حاجة أو  دينية،  حاجة  كانت  أن  حيث  الحاجة،  صاحب  أي 
دنيوية، مستعجل لقضائها، ولا بد له منها، كذلك يكون خلفك من

أمثال هؤلاء.

قال أهل العلم: (يستفاد من هذا الحديث:

§  وجوب التخفيف في الصلاة على الناس)، يصلي بالناس، إذًا
لقوله الأصل،  هو  هذا  بإطلاق،  هكذا  تخفّف،  أن  عليك  يجب 
في الأخير "وَذَا الْحَاجَةِ" كيف ستعرف وأنت إمام، من عنده
أن يمكنك  لا  هذا  مستعجلة،  حاجة  عنده  ليس  ومن  حاجة 

التخفيف في الصلاة. تعرف، لذلك صار الأصل هو 

خلفه من  بأحوال  عالمـًا  الإمام  يكون  ربما  قليلة  توجد حالات 
فيهم ما  قوة،  عندهم  خاص،  بظرف  يعرفهم  المصليين،  من 
ضعيف، لا ينفرون من التطويل، يحبون التطويل، ولو طول في
التقصير هو  الأصل  فلا،  ذلك  غير  في  أما  بأس،  لا  الحالة  هذه 
والتخفيف، لا التطويل، إذا كنت إمامًا وإذا صليت وحدك أطل

كما تشاء، كما جاء في رواية معنا.

إذا علم من الجماعة،  التأخر عن صلاة  الحديث جواز  وفي    §
عادة الإمام التطويل الكثير، كما فعل هذا الرجل، إذا علمت
السنة، وكان هذا الإمام يطول تطويلا كثيرا، خارجا عن  أن 

التطويل يشق عليك، لك أن تتأخر.

الشكوى معرض  في  ونحوه،  بهذا  الإنسان  ذكر  جواز  وفيه    §
www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



إذا الناس،  أو غيره من  الإمام  أي عيوب، عيب  والاستفتاء، 
الغيبة، ليس من  تذكر عيوبه وهذا  أن  كنت مستفتيا، فيجوز 

كما قال الأول:

القــــــــــــدحُ ليــــس بِغيبـةٍ في سِتَّـــــــة ***** مُتظلِّـــــمٍ
ومُعـــــــــرِّفٍ ومُحــــــــــــذِّرِ

ولِمُظهِرٍ فِسقًا ومُستَفتٍ ومَن ***** طلبَ الإعانةَ في إزالةِ مُنكرِ

في والغضب  الدين،  أمور  من  يُنكر  لما  الغضب  وفيه:    §
الأحيان بعض  في  صلى الله عليه وسلم  إطالته  من  ورد  ما  وأما  الموعظة، 
فحمله بعض العلماء على الجواز، والقول الثاني وهو الأصح،
أنه علم مِن حال مَن وراءه في تلك الصلاة إثار التطويل، وفي
أفضل، الثاني  القول  هذا  تطول،  أن  بأس  لا  الحالة  هذه 

الله، والله أعلم. وأصوب إن شاء 

الحديث متفق عليه.

حَدَّثَنَا قَالَ:  عَامِرٍ  أَبُو  حَدَّثَنَا  قَالَ:  مُحَمَّدٍ  بْنُ  اللهِ  عَبْدُ  "حَدَّثَنَا 
الرَّحْمَنِ، عَنْ عَبْدِ  أَبِي  بْنِ  رَبِيعَةَ  الْمَدِينِيُّ، عَنْ  بِلَلالٍ  بْنُ  سُلَيْمَانُ 
النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم »أَنَّ  الْجُهَنِيِّ:  خَالِدٍ  بْنِ  زَيْدِ  عَنْ  الْمُنْبَعِثِ،  مَوْلَى  يَزِيدَ 
وِعَاءَهَا، قَالَ  أَوْ  وِكَاءَهَا،  اعْرِفْ  فَقَالَ:  اللُّقَطَةِ  عَنِ  رَجُلٌ  سَأَلَهُ 
فَأَدِّهَا رَبُّهَا  جَاءَ  فَإِنْ  بِهَا،  اسْتَمْتِعْ  ثُمَّ  سَنَةً،  عَرِّفْهَا  ثُمَّ  وَعِفَاصَهَا، 
إِلَيْهِ. قَالَ: فَضَالَّةُ الْلإِبِلِ؟ فَغَضِبَ حَتَّى احْمَرَّتْ وَجْنَتَاهُ، أَوْ قَالَ
تَرِدُ وَحِذَاؤُهَا،  سِقَاؤُهَا  مَعَهَا  وَلَهَا،  لَكَ  وَمَا  فَقَالَ:  وَجْهُهُ،  احْمَرَّ 
الْمَاءَ وَتَرْعَى الشَّجَرَ، فَذَرْهَا حَتَّى يَلْقَاهَا رَبُّهَا. قَالَ: فَضَالَّةُ الْغَنَمِ؟

قَالَ: لَكَ أَوْ لِلأَخِيكَ أَوْ لِلذِّئْبِ".

البخاري، جعفر،  أبو  المـُسندي،  مُحَمَّدٍ"  بْنُ  اللهِ  عَبْدُ  "حَدَّثَنَا 
www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



لهم ويقال  البخاري  الإمام  عنهم  يروي  الذين  تقدم،  ثقة،  الجعفي، 
الجعفي، المسندي،  وهو  منهم،  وهذا  أربعة،  محمد  بن  الله  عبد 
ابن والرابع  الأسود،  أبي  ابن  والثالث  شيبة،  أبي  ابن  والثاني 

أسماء.

من منهم هنا هو المسندي، كيف عرفنا ذلك وقد ذكر بأنه عبد الله
ابن محمد فقط؟ عرفناه بأبي عامر.

تقدم، ثقة،  عمر،  ابن  الملك  عبد  عقدي،  عَامِرٍ"  أَبُو  حَدَّثَنَا  "قَالَ: 
لا العقدي،  عن  يروي  الذي  هو  المسندي  محمد  ابن  الله  وعبد 

الثلاثة الآخرون.

بعض في  بالياء  كذا   " الْمَدِينِيُّ بِلَلالٍ  بْنُ  سُلَيْمَانُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:   "
التيمي، ثقة، تقدم. المدَني،  الروايات، وفي بضعها 

"عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ" التيمي، مولاهم المعروف بربيعة
الرأي، هو شيخ مالك، تقدم.

الجماعة، له  روى  ثقة،  تابعي،  مدني،  الْمُنْبَعِثِ"  مَوْلَى  يَزِيدَ  "عَنْ 
ترجمته في تهذيب التهذيب ضعيفة، فيها قصور، لم يذكر فيه من
الجرح والتعديل سوى ذكر ابن حبان له في الثقات، والذي وقفت
عليه فيه، قال الأثْرَم: (قلت لأبي عبد الله) يعني الإمام أحمد (يزيد

مولى المنبعث معروف؟ فقال: نعم) انتهى.

وقال البرقاني: (قلت للدارقطني: ابن أبي فديك يروي عن عبد الله
(إذا أبي هريرة، فقال) -يعني الإمام أحمد-  أبيه عن  يزيد عن  بن 

انتهى. كان هذا يزيدَ مولى المنبعث فهو ثقة) 

وقال النووي في تهذيب الأسماء واللغات: (واتفقوا على توثيقه)

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



انتهى.

الصحابة، شهد المدني، من مشاهير  الْجُهَنِيِّ"  خَالِدٍ  بْنِ  زَيْدِ  "عَنْ 
الله عنه توفي رضي  الفتح،  يوم  لواء جهينة  الحديبية، وكان معه 
خمسٍ ابن  وهو  وسبعين،  أو  وستين  ثمان  سنة  المدينة،  في 

وثمانين سنة، روى له الجماعة.

الشيء هي  اللُّقَطَةِ:  اللُّقَطَةِ"  عَنِ  رَجُلٌ  سَأَلَهُ  صلى الله عليه وسلم  النَّبِيَّ  "أَنَّ 
الملقوط، المأخوذ، وهو ما ضاع بسقوط أو غفلة، فيجده شخص.

"فَقَالَ: اعْرِفْ وِكَاءَهَا" الوكاء: هو الخيط الذي تشد به الصرة
والكيس، وغير ذلك.

من دونه  ممن  أو  خالد  ابن  زيد  من  الشك  وِعَاءَهَا"  قَالَ  "أَوْ 
الروات.

قال ابن المـُلقّن: (كذا جاء هنا على الشك، وجاء في موضع آخر
منه بغير شك، اعرف عفاصها ووكاءها).

والوعاء معروف، وعفاصها هو الوعاء التي تكون فيه النفقة، جلدا
كان أو غيره، ويطلق العفاص أيضًا على الجلد الذي يكون على
رأس القارورة، لأنه كالوعاء لها، فأما الذي يدخل في فم القارورة
من خشب أو جلد أو خرقة مجموعة، يعني ملفوفة، خرقة تأخذها
تلفها هكذا وتغلق فيها فم القارورة، ونحو ذلك هو الصمام، يقال
له الصمام، عندنا يقولون الغطاء، الآن صارت من بلاستيك ومن

معدن، وما شابه.

هذه الأنواع التي كانوا يغطون فيها، خشب، يضعونها في داخلها
تغلق الفم، وهكذا جلد وخرقة.

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



يقال عفصتها عفصاً إذا شددت العفاص عليها، وأعفصتها
إعفاصا إذا جعلت لها عفاصا.

أن يدّعي  من  جاء  إذا  حتى  فيها؟  الأشياء  هذه  بمعرفة  أمر  لماذا 
هذه اللقطة له، يقول له صفها لي، فإن كانت بنفس الوصف فهي
صادقا، يكن  لم  الوصف  بنفس  تكن  لم  وإن  صادق،  فهو  له، 
فيتبين صدقه من كذبه، وحتى لا تختلط بغيرها من أمواله إذا كان

عنده مثلها.

"ثُمَّ عَرِّفْهَا سَنَةً" ثم عرفها للناس وجوبا، بذكر بعض صفاتها سنة،
بعض الصفات، مش يذهب يذكر صفاتها كلها للناس، خاصة في
لهم شيء مفقود، يذكر  زماننا هذا، كثير يصير أصحابها، فلا هو 
يعني من ضيّع زجاجة، إذا كانت هذه زجاجة، من ضيّع مالا، من
يذكرها كاملة،  سنة  لمدة  التعريف  وهذا  زيادة،  أوصاف  دون 
في الشوارع  في  الأسواق،  في  فينادي  عليها،  يتعرف  من  ويطلب 
المساجد، أو يعلق ملصقات هناك، من ضاع له شيء فليراجعني.

الي الموضع  في  ينشدها  أن  (والتعريف  العلم:  أهل  بعض  قال 
المساجد، ومواضع اجتماع أبواب  وجدها فيه، وفي الأسواق، و 
من حيوان،  منه  ضاع  من  شيء،  منه  ضاع  من  فيقول  الناس)، 
ضاع منه دراهم، ونحو ذلك مثل هذه الألفاظ، ما فيها تفصيلات،

ويكرر ذلك بحسب العادة.

فيعرفها أولا في كل يوم، ثم في كل أسبوع، ثم في أكثر منه، والله
أعلم.

الاجتماعي، التواصل  طريق  عن  بإمكانك  التعريف  اليوم  طبعا 
مفيد هذا الشيء، لكنها وحدها لا تكفي.

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



مواقع في  أنشر  أن  يكفي  هل  هذا،  عن  يسأل  الناس  بعض 
مواقع يراجعون  لا  كثير  أناس  هناك  يكفي؛  لا  لا،  التواصل؟ 

التواصل شيئا. التواصل، لا يعرفون عن مواقع 

موضع، أهم  هذا  فيه،  وجدته  الذي  المكان  في  يكون  فالتعريف 
كالأسواق فيها،  الناس  يجتمع  مواضع  فيه  المكان  وهذا 
والمساجد، النوادي، مثل هذه تضع ملصقات من ضيع كذا وكذا
فليراجعني بهذا الرقم، مثل هذا يكفي إن شاء الله، كل مدة ومدة،
يعيد إلصاق هذه الملصقات إذا فقدت، لمدة سنة كاملة، هذه إذا
لا فهذه  لها  قيمة  لا  تافهة  كانت  إذا  أما  قيمة،  ذات  اللقطة  كانت 
الله تفصيله في موضعه. تحتاج إلى تعريف، كما سيأتي إن شاء 

"ثُمَّ اسْتَمْتِعْ بِهَا" يعني انتفع بها، إذا ما جاءك أحد استمتع أحد.

"فَإِنْ جَاءَ رَبُّهَا" أي مالكها.

"فَأَدِّهَا إِلَيْهِ" أي أعطها إليه.

ببينة، أو  بأمارة  لها  بوصفه  إما  واصفها،  صدق  تحقق  إذا  أي 
إياها. الملتقطِ  إليه بعد تعريف  وجب ردها 

"قَالَ: فَضَالَّةُ الْلإِبِلِ؟" ما حكمها؟ أكذلك أم لا؟

" رسول الله صلى الله عليه وسلم، إما لأنه كان نهى قبل ذلك عن التقاطها، "فَغَضِبَ
وإما لأن السائل لم يلحظ الفرق بين الُّلقطة، وضالة الإبل.

"حَتَّى احْمَرَّتْ وَجْنَتَاهُ" الوجنة: ما ارتفع عن الخد، المنطقة التي
تحمر في الوجه عند الغضب.

"أَوْ قَالَ احْمَرَّ وَجْهُهُ، فَقَالَ: وَمَا لَكَ وَلَهَا" ما تصنع بها؟ أي لمَ

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



تأخذها؟

"مَعَهَا سِقَاؤُهَا" أجوافها، الإبل هذه تشرب ماءً وتخزّن الماء في
جوفها، فتكتفي به أياما.

"وَحِذَاؤُهَا" ما وطأ عليه البعير من خفّه، والفرس من حافره،
والحذاء النعل أيضاً.

قال الشرّاح: (قال صلى الله عليه وسلم ذلك تشبيها لها بالمسافر، الذي معه الحذاء
والمسافات الصحاري  المفاوز)  قطع  على  يقوى  فإنه  والسقاء، 
فيها ماء ولا طعام، (وذلك لأنها تشرب وتملأ التي ليس  الطويلة، 

كرشها، لمَا يكفيه الأيام).

فتأكل الشجر،  وترعى  الماء،  تأتي  الشَّجَرَ"  وَتَرْعَى  الْمَاءَ  "تَرِدُ 
"حَتَّى واتركها  دعها،  "فَذَرْهَا"  كذلك،  الأمر  أن  فبما  وتشرب، 

رَبُّهَا" يعني مالكها. يَلْقَاهَا 

أن إلى  النجاة،  أسباب  العيش،  أسباب  القوة،  أسباب  معها  هذه 
اتركها. إذاً فلا تمسها،  يجدها صاحبها، 

ضالة في  الحكم  فما  كتلك،  ليست  هذه  الْغَنَمِ؟"  فَضَالَّةُ  "قَالَ: 
الغنم؟ أهو نفس حكم ضالة الإبل؟

" قَالَ: لَكَ أَوْ لِلأَخِيكَ" قال صلى الله عليه وسلم، ليست كضالة الإبل، بل هي لك،
إن أخذتها أنت صارت لك، أو لأخيك، يعني الخيارات الموجودة
لهذه ما الذي سيحصل لها، إما أن تأخذها أنت، أو يأخذها أخوك

من اللاقطين، إن لم تأخذها أنت أخذها غيرك يعني.

الذئب، أكلها  أخوك  ولا  أنت  تأخذها  لم  إن  يأكلها،  لِلذِّئْبِ"  "أَوْ 
يعني على جميع الأحوال ضائعة، ورايحة على صاحبها.

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



بها«، فشأنك  وإلا  صاحبها  جاء  »فإن  عليها:  متفق  رواية  وفي 
معناها إذا جاء صاحبها فادفعها إليه، وإلا فيجوز لك أن تتملكها.

أخذها أنت  تأخذها  لم  إن  مضَيّعة،  إنها  (أي:  المـُلَقِّن:  ابن  قال 
هنا به  المراد  قال  من  وأبعدَ  السبع،  أكلها  أو  غيرك،  أي  أخوك، 
صاحبها، ونبّه بقوله "أَوْ لِلذِّئْبِ" أنها كالتالفة على كل حال) انتهى.

وربُّ المتاع،  وربُّ  المال،  ربُّ  قول  جواز  الحديث  هذا  في 
عليه الذي  الصحيح  هو  وهذا  الآدميّ،  صاحبها  بمعنى  الماشية، 

الله. بأنواعها إن شاء  اللُّقطة  العلماء، وستأتي أحكام  جماهير 

الحديث متفقٌ عليه.

عَنْ بُرَيْدٍ،  عَنْ  أُسَامَةَ،  أَبُو  حَدَّثَنَا  قَالَ:  الْعَلَلاءِ  بْنُ  مُحَمَّدُ  "حَدَّثَنَا 
أَبِي بُرْدَةَ، عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: سُئِلَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عَنْ أَشْيَاءَ كَرِهَهَا،
قَالَ شِئْتُمْ.  عَمَّا  سَلُونِي  لِلنَّاسِ:  قَالَ  ثُمَّ  غَضِبَ  عَلَيْهِ  أُكْثِرَ  فَلَمَّا 
يَا أَبِي  مَنْ  فَقَالَ:  آخَرُ  فَقَامَ  حُذَافَةُ.  أَبُوكَ  قَالَ:  أَبِي؟  مَنْ  رَجُلٌ: 
رَسُولَ اللهِ؟ فَقَالَ: أَبُوكَ سَالِمٌ مَوْلَى شَيْبَةَ. فَلَمَّا رَأَى عُمَرُ مَا فِي

وَجْهِهِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا نَتُوبُ إِلَى اللهِ عز وجل"

"حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْعَلَلاءِ" ابن كُرَيب، الهمْداني، أبو كريب، ثقة،
تقدم.

"حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ" حمّادُ ابن أسامة القرشي، الكوفي، ثقة.

موسى أبي  ابن  بردة،  أبي  ابن  الله،  عبد  ابن  هو  بُرَيْدٍ"  "عَنْ 
الأشعري، صدوق له مناكير، كلهم تقدموا.

"عَنْ أَبِي بُرْدَةَ" هو ابن أبي موسى الأشعري، ثقة، تقدم.

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



"عَنْ أَبِي مُوسَى" هو عبد الله، ابن قيس، الصحابي الجليل رضي
الله عنه، تقدم.

"سُئِلَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عَنْ أَشْيَاءَ كَرِهَهَا" لأنه ربما كان فيها شيء سببا
لتحريم شيء على المسلمين، فيلحقهم بهم مشَقّة، أو غير ذلك.

وكان من هذه الأشياء، السؤال عن الساعة ونحوها.

"فَلَمَّا أُكْثِرَ" أي فلما أكثر الناس السؤال عليه صلى الله عليه وسلم غضب،
لتكلفهم ما لا حاجة لهم فيه.

ابن الله  عبد  هو  رَجُلٌ:"  قَالَ  شِئْتُمْ.  عَمَّا  سَلُونِي  لِلنَّاسِ:  قَالَ  "ثُمَّ 
الله. حذافة، دل عليه الحديث الذي سيأتي، إن شاء 

"مَنْ أَبِي؟ قَالَ: أَبُوكَ حُذَافَةُ." القرشي، السهمي، متوفى في خلافة
عثمان رضي الله عنه.

"فَقَامَ آخَرُ" وهو سعد، ابن سالمٍ، إن صحت الرواية بهذا، ذكره
ابن عبد البر في التمهيد.

شَيْبَةَ." مَوْلَى  سَالِمٌ  أَبُوكَ  فَقَالَ:  اللهِ؟  رَسُولَ  يَا  أَبِي  مَنْ  "فَقَالَ: 
مولى شيبة ابن ربيعة، وكان سبب سؤال البعض من أبي، طعن
ما وسيأتي  الجاهلية،  عادة  على  بعضهم  نسب  في  الناس  بعض 

يدل على هذا.

"فَلَمَّا رَأَى عُمَرُ مَا فِي وَجْهِهِ "صلى الله عليه وسلم من أثر الغضب.

"قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا نَتُوبُ إِلَى اللهِ عز وجل" مما يوجب
غضبك.

في الحديث النهي عن كثرة السؤال، كما في حديث سعد ابن أبي
www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



وقّاص، في "باب ما يكره من كثرة السؤال"

أجلِ مِن  فَحُرّمَ  عن شيءٍ  سألَ  مَن  جُرماً،  المسلمين  أعظم  »إن 
تكلفا السؤال  على  محمولة  كلها  أحاديث،  من  وغيره  مَسألته«، 

وتعَنّتاً، والسؤال عما لا حجاة له به.

بل هو ذمّ عليه،  له فلا  (أما من سأل لحادثة وقعت  الشُرّاح:  قال 
تَعْلَمُونَ﴾ لَلا  كُنتُمْ  إِن  الذِّكْرِ  أَهْلَ  ﴿فَاسْأَلُوا  تعالى:  قال  واجب، 
النحل. وأما قوله ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَلا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ
تَسُؤْكُمْ﴾ فالنهي عن سؤال عما لا فائدة منه، كما سيأتي إن لَكُمْ 

شاء الله.

وقالوا: (سبب غضبه صلى الله عليه وسلم كثرة السؤال، وإحفاءهم في المسألة)،
الإحفاء: هو المبالغة، والكثرة.

وفيه إيذاء له صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ
لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالْلآخِرَةِ﴾

سألوه، بما  وأخبر  شِئْتُمْ"،  عَمَّا  "سَلُونِي  قال:  عليه،  أكثروا  فلما 
إنما قال ذلك غضبا صلى الله عليه وسلم. أنه  وسكوته عند قول عمر، دليل على 

قال ابن بطّال: (وفي الحديث فهمُ عمر، وفضل عِلمه، وأن العالمَ
لا يُسأل إلّلا فيما يُحتاج إليه).

هذه فائدة مهمة، ركزّوا عليها كثيرا، بعض الذين يرسلون الأسئلة
خلف سؤال  الأسئلة،  إرساله  في  طريقته  من  هكذا  يتسلى،  كأنه 
الأمر أن  يظن  الأسئلة،  إرسال  في  يتسلى  ويبقى  جالس  سؤال، 

سهل.

بعضهم تراه بطريقة غريبة جدا يسأل، سبحان الله!
www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



تنصح، وتكلّم، ما في فائدة، حتى البعض يسأل أسئلة من الأشياء
الكتاب اقرأ  له  تقول  ترشده،  الناس،  عامة  عند  حتى  المعروفة 
الأوليّة، المعلومات  الفلاني، كتاب سهل، ويعطيك معلومات هذه 

تأتي بها. التي  تُسهل علينا، لكثرة الأسئلة  كلها تقرأها 

ما في استجابة، هذا غريب، سبحان الله! يبقى يرسل نفس
الطريقة، نفس الأسئلة، ما هكذا.

العلم عادة يتخوفون الكثير ترهق وتتعب، وثانيا أهل  أولا الأسئلة 
الفتوى هذه  لأن  للسؤال؛  يتعرضوا  أن  يحبون  ولا  الأسئلة،  من 

أمرها غير سهل.

هي كما قال ابن القيم رحمه الله: (هي توقيع عن رب العالمين)،
وبعض الأخوة يتساهل في إرسال السؤال، الجواب أحيانا يحتاج
من المجيب إلى ساعات، حتى يستطيع أن يستخلص الإجابة التي
ويحتاج ويبحث،  ويتعب  يظن،  فيما  وتعالى  سبحانه  الله  ترضي 

جهد.

ذاك يرسل السؤال، وينتظر الإجابة، وتأتيه برسالة، ويظن أن أمر
الإجابة سهولتها بسهولة إرساله السؤال، وليس الأمر كذلك.

الذين والأكثر  كثير  يوجد  بالعكس  تسأل،  لا  قلنا  ما  نحن  لذلك 
بد ولا  إليها،  محتاجون  وهم  محلها،  في  أسئلة  يسألون  يسألون، 
منها، هذا ما يُنكر عليه أبدا، بالعكس هذا مأمور بأن يسأل أصلا،
السؤال، بآداب  لكن  تَعْلَمُونَ﴾  لَلا  كُنتُمْ  إِن  الذِّكْرِ  أَهْلَ  ﴿فَاسْأَلُوا 

وللسؤال آداب ركّز على تعلمها قبل أن ترسل سؤالك.

الحديث متفق عليه، وأخرجاه وغيرهما عن أبي أسامة به.

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



" بَابُ مَنْ بَرَكَ عَلَى رُكْبَتَيْهِ عِنْدَ الْلإِمَامِ أَوِ الْمُحَدِّثِ"

قَالَ: الزُّهْرِيِّ  عَنِ  شُعَيْبٌ،  أَخْبَرَنَا  قَالَ:  الْيَمَانِ  أَبُو  حَدَّثَنَا   "
فَقَامَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مَالِكٍ: »َنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم خَرَجَ  أَنَسُ  أَخْبَرَنِي 
يَقُولَ: أَكْثَرَ أَنْ  ثُمَّ  أَبُوكَ حُذَافَةُ.  أَبِي؟ فَقَالَ:  بْنُ حُذَافَةَ فَقَالَ: مَنْ 
رَبًّا، بِاللهِ  رَضِينَا  فَقَالَ:  رُكْبَتَيْهِ  عَلَى  عُمَرُ  فَبَرَكَ  سَلُونِي. 

فَسَكَتَ" نَبِيًّا،  وَبِمُحَمَّدٍ صلى الله عليه وسلم  دِينًا،  وَبِالْلإِسْلَلامِ 

" بَابُ مَنْ بَرَكَ عَلَى رُكْبَتَيْهِ عِنْدَ الْلإِمَامِ أَوِ الْمُحَدِّثِ"

قال الجوهري في الصحاح: (يقال برك البعير بُروكاً، أي استناخ،
وكل شيء ثبت وأقام فقد برك) انتهى باختصار.

ثبات وهو  واحد،  أصل  والكاف  والراء  (الباء  فارس:  ابن  وقال 
ابن كتاب  هذا  بعضا)،  بعضها  يقارب  فروعا  يتفرع  ثم  الشيء، 
اللغة، الكتب، كتب معاجم  أجود  اللغة، وهو من  فارس، مقايس 
الكلمات، أصول  لك  ويبين  أصلها،  إلى  الكلمات  لك  ويرد 

الحروف المركبة إلى كم أصل تنقسم، وهذا مفيد جدا.

أنت الآن بعد ذلك، إذا وجدت أي كلمة مركبة من هذه الحروف
الثلاثة، تعرف أنها ترجع إلى أصل الثبوت، هكذا تستفيد من هذا

الكتاب.

قال: (يُقالُ بَرَكَ البَعيرُ يبرُكُ بُروكاً).

على والنّوق  الجمالِ،  من  بَركَ  ما  على  يقعُ  (البَرْكُ  الخليل:  قال 
الماءِ، أو بالفلا، من حرِّ الشمسِ أو الشبع، والواحد بَاركٌ، والأنثى

بَارِكَةٌ).

هذا في  هنا  البروك  معنى  هذا  الرُكَب،  على  الجلوس  هنا  يريد 
www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



للحيوان؟ يستعمل  كما  للآدمي،  يستعمل  البروك  هل  الموضع، 
البروك أنه يخصُّ  يعني  يقول استعمال مجازي،  العلم  أهل  بعض 
أنه يصح استعماله هنا في الآدمي. بالحيوان، لكن ظاهر ما ورد 

البخاري رحمه الله يريد هنا جواز أن يجلس هذه الجلسة عند
الإمام أو المحدث.

"حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ" حكم، ابن نافع، الحمصي، ثقة، تقدّم.

"أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ" هو ابن أبي حمزة، الحمصي، ثقة، تقدّم.

"عَنِ الزُّهْرِيِّ" هو محمد، ابن مسلم، ابن شهاب، الإمام.

"قَالَ: أَخْبَرَنِي أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم خَرَجَ فَقَامَ عَبْدُ
اللهِ بْنُ حُذَافَةَ" هنا يوجد حذف واختصار في الحديث، يظهر من
الرواية الأخرى، والتقدير "خرج فسُأل، فأكثروا عليه" من السؤال،

"فغضب فقال: سَلُونِي" هذه سلوني جاءت عن غضب.

أحفّوه حتى  صلى الله عليه وسلم  الله  نبي  سألوا  الناس  "أن  أخرى،  رواية  وفي 
بالمسألة"، يعني أكثروا عليه وألحّوا بالسؤال.

"فخرج ذات يومٍ، فصعد المنبر، فقال: سلوني، لا تسألوني عن
شيء إلا بينته لكم،

"فَقَامَ عَبْدُ اللهِ بْنُ حُذَافَةَ" السهمي.

" فَقَالَ: مَنْ أَبِي؟" وكان سببَ سؤال حُذافة، أن بعض الناس كان
يطعن في نسبه

"ففي رواية في الصحيحين، أن "كان إذا لاحَى يدعى إلى غير أبيه"،
يعني كان إذا حصل بينه وبين آخر خصومة وسُباب، طعنوا فيه

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



بأنه ليس ابن أبيه.

"فَقَالَ: أَبُوكَ حُذَافَةُ" فأثبت نسبه إلى أبيه.

"ثُمَّ أَكْثَرَ أَنْ يَقُولَ: سَلُونِي." بقي يقول سلوني وهو مُغضب.

"فَبَرَكَ عُمَرُ" يعني جَثى، قعود على الركب، وهي قعدة المخافة، لا
يفعلها في الغالب إلا الخائف.

وَبِمُحَمَّدٍ دِينًا،  وَبِالْلإِسْلَلامِ  رَبًّا،  بِاللهِ  رَضِينَا  فَقَالَ:  رُكْبَتَيْهِ  "عَلَى 
صلى الله عليه وسلم نَبِيًّا، فَسَكَتَ" وفي رواية عند البخاري في كتاب الفتن زيادة،

"نعوذ بالله من سوءِ الفِتَن".

خاف أن تنزل بهم عقوبة، قال أهل العلم: (قول عُمرَ هذا يقتضي
الطواعية الكليّة، والانقياد التّام، ويتضمن ذلك، يعني كأنه يقول
للنبي صلى الله عليه وسلم مرنا بأمرك ننفذه على أي وجه، وفي أي حال، فنحن

منقادون لله تبارك وتعالى، فلذلك سكت صلى الله عليه وسلم.

وفي رواية قال: " فَسَكَتَ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم حينَ قالَ عُمَرُ ذلك"

ثّم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »والذي نفس بيده لقد عرضت عليّ الجنةُ
والنار آنفا في عرض هذا الحائط، وأنا أصلي، فلم أر كاليوم في

الخير والشر.«

وفي أخرى: »﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَلا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ
لَكُمْ تَسُؤْكُمْ﴾« الآية

يعني قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَلا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ
اللَّهُ عَفَا  لَكُمْ  تُبْدَ  الْقُرْآنُ  يُنَزَّلُ  حِينَ  عَنْهَا  تَسْأَلُوا  وَإِن  تَسُؤْكُمْ  لَكُمْ 

وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ﴾ عَنْهَا ۗ 

www.alqayim.net28Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



هذا تأديب من الله تبارك وتعالى لعباده المؤمنين، ونهي لهم عن
أن يسألوا عن أشياء مما لا فائدة لهم في السؤال والتنقيب عنها؛
وشقّت ساءتهم  ربما  الأمور  تلك  لهم  وبُيّنت  أُظهرت،  إن  لأنها 

عليهم.

فالمنهيُّ عنه كسؤال بعض المسلمين لرسول الله صلى الله عليه وسلم عن آبائهم،
وعن حالهم في الجنة والنار، وهذا ربما أنه لو بيّن للسائل لسَاءهُ

هذا، ما كان فيه خيرٌ له.

يترتب عليه الذي  الواقعة، وكـالسؤال  الأمور غير  وكـسؤالهم عن 
وكـالسؤال الأمة،  حرج  إلى  الأسئلة  هذه  ربما  الشرع،  في  تشديد 

التي لا تعني المرء. عن الأشياء 

لا الذي  السؤال  أمّا  عنها،  المنهيُّ  هي  شابهها،  وما  الأسئلة  هذه 
أن به  مأمورٌ  فهذا  دينه،  في  المسلم  ويحتاجه  ذلك،  عليه  يترتب 
لَلا كُنتُمْ  إِن  الذِّكْرِ  أَهْلَ  ﴿فَاسْأَلُوا  تعالى:  قال  كما  عنه،  يسأل 
تَعْلَمُونَ﴾ وسيأتي إن شاء الله شرح هذه المسائل في موضوعها.

سبيل على  تكون  قد  الأسئلة  تلك  أن  منه  عُمر  (فهِمَ  الشُرّاح:  قال 
فقال: ذلك،  بسبب  العقوبة  تنزل  أن  فخشي  الشك،  أو  التعنّتِ 

صلى الله عليه وسلم بذلك، فسكت. النبي  رَبًّا)، رضي  بِاللهِ  رَضِينَا 

للنبي وإكراما  منه  أدبا  ركبتيه،  على  عنه  الله  رضي  عمر  وبرك 
صلى الله عليه وسلم، وشفقة على المسلمين، بأن لا يؤذي أحد النبي صلى الله عليه وسلم فيهلك،

وقد ظهر أثر في ذلك بسكوته صلى الله عليه وسلم إذ ذاك.

وفي بعض الروايات: »فسكن غضبه« يعني النبي صلى الله عليه وسلم.

قالوا في عمر رضي الله عنه: »فلم يزل موفّقا في رأيه ينطق الحق

www.alqayim.net29Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000



على لسانه.«

وهذا الحديث، يروي فيه أنس رضي الله عنه، نفس الحادثة التي
رواها أبو موسى الأشعري رضي الله عنه في الحديث المتقدم، في

"باب الغضب في الموعظة والتعليم".

ودلّ على اتحادهما في المجلس، اشتراكهما في نقل قصة عبد الله
ابن حذافة السهمي.

وأما ما فعله عمر رضي الله عنه، من أنه برك على ركبتيه، وقال
ما قال في هذا الحديث، وأنه قال في حديث أبي موسى: "إنا نتوب
إلى الله"، قال هذا الذي ورد في حديث موسى " إنا نتوب الله" أم

قال الذي ورد في هذا الحديث الذي معنا؟

قال ابن حجر: (الجمع بينهما ظاهر، لأنه قال جميع ذلك، فنقل كل
من الصحابيين ما حفظ، ومطابقة الترجمة للحديث واضحة).

الحديث متفق عليه

أدري لا  انتهى،  لسانه.  على  الحق  ينطق  هنا:  الشارح  قول  طبعًا 
أن عمر إلى  يشير  أن  يريد  كان  إن  بها؟ على كل حال  يريد  ماذا 
الذي ما  ندري  فما  ذلك  غير  أما  وارد،  المعنى  فهذا  مُحدّثا،  كان 

يريد بها حقيقة، لأنها تحتمل معنى باطلاً، فيحذر من ذلك.

خلاص، المهم أنها تحمل على هذا المعنى، أن عمر كان مُحدّثا
رضي الله عنه.

والحمد لله.

www.alqayim.net30Mon, 02 Feb 26 19:12:38 +0000


