
تفريغ شرح صحيح البخاري-25، كتاب العلم، الحديث 78و79 و80 و81
و82

الدرس الخامس والعشرون/الأربعاء/ بتاريخ: -10/04/1445
25/10/2023

شرور من  بالله  ونعوذ  ونستغفره،  ونستعينه  نحمده  لله  الحمد 
أنفسنا وسيئات أعمالنا، أما بعد:

شرح دروس  من  والعشرون  الخامس  الدرس  هو  اليوم  فدرسنا 
صحيح البخاري، وصلنا عند الحديث الثامن والسبعين من كتاب

العلم.
مَسِيرَةَ اللهِ  عَبْدِ  بْنُ  جَابِرُ  وَرَحَلَ  الْعِلْمِ  طَلَبِ  فِي  الْخُرُوجِ  "بَابُ 

أُنَيْسٍ فِي حَدِيثٍ وَاحِدٍ بْنِ  اللهِ  إِلَى عَبْدِ  شَهْرٍ 
حَدَّثَنَا أَبُو الْقَاسِمِ خَالِدُ بْنُ خَلِيٍّ قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ حَرْبٍ قَالَ:
بْنِ اللهِ  عَبْدِ  بْنِ  اللهِ  عُبَيْدِ  عَنْ  الزُّهْرِيُّ،  أَخْبَرَنَا  الْلأَوْزَاعِيُّ:  قَالَ 
قَيْسِ بْنُ  وَالْحُرُّ  هُوَ  تَمَارَى  أَنَّهُ  ابْنِ عَبَّاسٍ:  بْنِ مَسْعُودٍ، عَنِ  عُتْبَةَ 
أُبَيُّ بْنُ كَعْبٍ، بِهِمَا  بْنِ حِصْنٍ الْفَزَارِيُّ فِي صَاحِبِ مُوسَى، فَمَرَّ 
فِي هَذَا  وَصَاحِبِي  أَنَا  تَمَارَيْتُ  إِنِّي  فَقَالَ:  عَبَّاسٍ  ابْنُ  فَدَعَاهُ 
رَسُولَ سَمِعْتَ  هَلْ  لُقِيِّهِ،  إِلَى  السَّبِيلَ  سَأَلَ  الَّذِي  مُوسَى  صَاحِبِ 
يَذْكُرُ صلى الله عليه وسلم  النَّبِيَّ  سَمِعْتُ  نَعَمْ،  أُبَيٌّ:  فَقَالَ  شَأْنَهُ؟  يَذْكُرُ  صلى الله عليه وسلم  اللهِ 
جَاءَهُ إِذْ  إِسْرَائِيلَ،  بَنِي  مِنْ  مَلَلإٍ  فِي  مُوسَى  »بَيْنَمَا  يَقُولُ:  شَأْنَهُ 
فَأَوْحَى اللهُ أَعْلَمَ مِنْكَ؟ قَالَ مُوسَى: لَلا.  أَحَدًا  أَتَعْلَمُ  رَجُلٌ فَقَالَ: 
عَزَّ وَجَلَّ إِلَى مُوسَى: بَلَى، عَبْدُنَا خَضِرٌ. فَسَأَلَ السَّبِيلَ إِلَى لُقِيِّهِ،
فَارْجِعْ، الْحُوتَ  فَقَدْتَ  إِذَا  لَهُ:  وَقِيلَ  آيَةً،  الْحُوتَ  لَهُ  اللهُ  فَجَعَلَ 
فَإِنَّكَ سَتَلْقَاهُ. فَكَانَ مُوسَى صلى الله عليه وسلم يَتَّبِعُ أَثَرَ الْحُوتِ فِي الْبَحْرِ، فَقَالَ
نَسِيتُ فَإِنِّي  الصَّخْرَةِ  إِلَى  أَوَيْنَا  إِذْ  لِمُوسَى: ﴿أَرَأَيْتَ  مُوسَى  فَتَى 
الْحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ﴾ قَالَ مُوسَى: ﴿ذَلِكَ
مَا كُنَّا نَبْغِي فَارْتَدَّا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا﴾ فَوَجَدَا خَضِرًا، فَكَانَ

مِنْ شَأْنِهِمَا مَا قَصَّ اللهُ فِي كِتَابِهِ"«

www.alqayim.net1Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



"لم فيه:  وقلت  غُرير  بن  محمد  ذكرنا  الماضي  الدرس  في  بداية 
أجده في الثقات لابن حبان" أوقفني أخونا أحمد أبو القاسم عليه
الصفحة التاسع  (المجلد  في  حبان  لابن  "الثقات"  في  مصحفًا 
106) صُحف إلى محمد بن نمير المدني، نُمير هكذا، في حاشية
والظاهر الكتاب،  في  ورد  ما  هذا  عزيز)  "مد"  (في  قال:  الكتاب 
حبان ابن  فيه  يذكر  ولم  الصواب،  وهو  غرير،  أصلها  هذه  عزيز 

الله. جرحًا ولا تعديلًلا كما ذكر الحفاظ ونقلوه عنه رحمهم 
قال المؤلف رحمه الله: "باب الخروج في طلب العلم" أي: السفر

لأجل طلب العلم، أراد الحث عليه والترغيب فيه لفضله.
أخرج وقد  صريحًا،  مرفوعًا  شيئًا  فيه  يذكر  (لم  حجر:  ابن  قال 
مسلم حديث أبي هريرة رفعه: »من سلك طريقا يلتمس فيه علمًا
سهل الله له به طريقًا إلى الجنة« ولم يخرجه المصنف لاختلاف

فيه) انتهى.
"ورحل جابر بن عبد الله" رضي الله عنه تقدم "مسيرةَ شهر" قيل
من المدينة إلى الشام، وقيل من المدينة إلى مصر "إلى عبد الله
سلِمة، بن  حليف  يحيى  أبو  الأنصاري،  ثم  الجهني  أُنيس"  بن 
خلافة في  بشام  ومات  بعدهما،  وما  وأحدًا  العقبة  شهد  صحابي 

الله عنه، توفي سنة أربع وخمسين معاوية رضي 
البخاري علّق هذا الحديث عنه هنا وفي له الجماعة سوى  أخرج 
وإحدى وأربعمائة  ألاف  سبع  رقم  الحديث  قبل  التوحيد  كتاب 

وثمانين، وأخرج له في "الأدب المفرد".
قال: "في حديث واحد" أي: رحل إليه لأجل حديث واحد.

من وغيرهما  المفرد  الأدب  في  والبخاري  أحمد  أخرجه  الحديث 
الله عبد  بن  جابر  سمع  أنه  عقيل  بن  محمد  بن  الله  عبد  طريق 
يقول: "بلغني حديث عن رجل سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم فاشتريت
إليه شهرًا حتى قدمت عليه ثم شددت عليه رحلي فسرت  بعيرًا، 
له: جابر على :قل  للبواب  فقلت  أنيس،  بن  الله  عبد  فإذا  الشام، 
الباب، فقال: ابن عبد الله؟ قلت: نعم، فخرج يطأ ثوبه، فاعتنقني
واعتنقته، فقلت: حديثًا بلغني عنك أنك سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم
في القصاص، فخشيت أن تموت أو أموت قبل أن أسمعه، قال:

www.alqayim.net2Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »يحشر الناس يوم القيامة« أو قال:
»العباد، عراة غرلًلا بُهمًا« قال: قلنا: وما بُهمًا؟ قال: »ليس معهم
شيء، ثم يناديهم بصوت يسمعه من بَعد كما يسمعه من قرب: أنا

الملك أنا الديان «ثم ذكر الحديث تامًا.
في الحافظ  طرقه  ذكر  أنيس-  بن  الله  عبد  الحديث -حديث  هذا 
بطرقه، الحديث  هذا  في  رسالة  الدين  ناصر  ولابن  الفتح، 
بن جابر  إليه  رحل  الذي  الصحابي  في  حصل  الذي  والاختلاف 
إن شاء التوحيد  كتاب  في  مفصلًلا  فيه  القول  وسيأتي  الله،  عبد 

الله.
القاسم الحمصي أبو  "حدثنا أبو القاسم خالد بن خَلي" الكلاعي 
البخاري له  روى  صدوق،  التابعين،  أتباع  عن  يروي  القاضي، 

والنسائي.
له روى  ثقة  الأبرش  الخولاني  حرب"  بن  محمد  حدثنا  "قال: 
عبد الأوزاعي"  قال  "قال:  السابق.  الحديث  في  تقدم  الجماعة 
الرحمن بن عمرو بن أبي عمرو واسمه يُحْمِد، الشامي أبو عمرو
الأوزاعي، إمام أهل الشام في زمانه، كان يسكن دمشق ثم تحول
التابعين، أتباع  بها، من  أن مات  إلى  مرابطًا  بيروت فسكنها  إلى 
ثقة حافظ إمام جليل كبير القدر عند الأئمة، كان أهل الشام وأهل
المغرب على مذهبه في الفقه قبل مالك والشافعي، مات سنة 157

وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.
اختلف أهل العلم في الأوزاع والأوزاعي في أصلهم على أقوال

كثيرة.
من بطن  والأوزاع  الأوزاعي،  عمرو  (أبو  سعد:  بن  محمد  قال 
ثمان سنة  (ولد  أصالة  عربي  هو  يعني  أنفسهم)  من  وهو  همْدان، 
الحديث كثير  خيّرا  فاضلا  صدوقًا  مأمونًا  ثقة  وكان  وثمانين 
والعلم والفقه) الكلام لابن سعد (وكان مكتبه باليمامة فلذلك سمع
وكان اليمامة،  أهل  مشايخ  من  وغيره  كثير  أبي  بن  يحيى  من 
يسكن بيروت، وبها مات سنة سبع وخمسين ومئة في آخر خلافة

أبي جعفر)
قال عبد الرحمن بن مهدي: (الأئمة في الحديث أربعة: الأوزاعي،

www.alqayim.net3Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



بالشام (ما كان  وقال:  زيد)  بن  الثوري، وحماد  ومالك، وسفيان 
أحدًا أعلم بالسنة من الأوزاعي).

وقال أبو حاتم: (إمام متبِع لما سمع) وقال ابن عيينة: (كان إمام
أهل زمانه) وقال النسائي: (إمام أهل الشام وفقيههم) وقال أحمد
قال فلما خرجا،  مالك،  والأوزاعي على  الثوري  (دخل  بن حنبل: 
مالك: أحدهما أكثر علمًا من صاحبه ولا يصلح للإمامة، والآخر

يصلح للإمامة) يعني الأوزاعي.
الأوزاعي رجلين:  مثل  رأيت  (ما  الفزَاري:  إسحاق  أبو  وقال 
رجل كان  والثوري  عامة،  رجل  فكان  الأوزاعي  فأما  والثوري، 
كان لأنه  الأوزاعي؛  لها  لاخترت  الأمة  لهذه  خيّرت  ولو  خاصة، 
إمامًا، ولو أن اليوم  إذ لا نصيبُ  إمامًا  أكثر توسعًا، وكان والله 
الأمة أصابتها شدة والأوزاعي فيهم لرأيت لهم أن يفزعوا إليه) أي:

بدعائه
الثوري الأمة لاخترت  لهذه  اختر  لي  قيل  (لو  المبارك:  ابن  وقال 
وقال الرجلين)  أرفق  لأنه  الأوزاعي؛  لاخترت  ثم  والأوزاعي، 

الخُريبي: (كان الأوزاعي أفضل أهل زمانه)
وقال بقية بن الوليد: (إنا لنمتحن الناس بالأوزاعي فمن ذكره

بخير عرفنا أنه صاحب السنة)
هذه صورة من الصور التي قلت لكم ستمر بكم في امتحان

السلف بالرجال، هذا واحد منهم.
وثناء الأئمة عليه علمًا وفقهًا وإمامةً وصلاحًا وجلالة كثير.

وهو فيه،  به  محتج  ولكنه  الزهري؛  في  الأولى  الطبقة  من  ليس 
متابع في هذا الحديث في الصحيحين وغيره

"قال: أخبرنا الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن
مسعود، عن ابن عباس"

هذا الإسناد كله تقدم معنا.
الزهري محمد بن مسلم بن شهاب الزهري، والباقي معرفون

جميعًا.
www.alqayim.net4Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



ذُكر في ذهاب موسى في "باب ما  والحديث تقدم قريبًا برقم 74 
البحر إلى الخضر" من طريق صالح بن كيسان عن الزهري به.
ببابين، قبلُ  الحديث  هذا  مباحثُ  تقدمت  "وقد  حجر:  ابن  قال 
قليل، المعنى، وهو  يغير  فيما لا  إلا  الروايتين اختلاف  بين  وليس 
بالسفر، المشقة والنصب  العلم، ولو مع  الازدياد من  وفيه فضل 
تعالى قوله  منه:  الدلالة  ووجه  منه،  يتعلم  لمن  الكبير  وخضوع 
لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده﴾ وموسى عليه
إلا فيما ثبت النبي صلى الله عليه وسلم تحت هذا الأمر  أمة  السلام منهم، فتدخل 

انتهى. نسخه) 
"بَابُ فَضْلِ مَنْ عَلِمَ وَعَلَّمَ

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْعَلَلاءِ قَالَ: حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ أُسَامَةَ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ
اللهُ صَلَّى  النَّبِيِّ  عَنِ  مُوسَى،  أَبِي  عَنْ  بُرْدَةَ،  أَبِي  عَنْ  اللهِ،  عَبْدِ 
الْهُدَى وَالْعِلْمِ كَمَثَلِ بِهِ مِنَ  بَعَثَنِي اللهُ  قَالَ: »مَثَلُ مَا  عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 
الْغَيْثِ الْكَثِيرِ أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ، قَبِلَتِ الْمَاءَ، فَأَنْبَتَتِ
الْمَاءَ، أَمْسَكَتِ  أَجَادِبُ،  مِنْهَا  وَكَانَتْ  الْكَثِيرَ،  وَالْعُشْبَ  الْكَلَلأَ 
مِنْهَا وَأَصَابَتْ  وَزَرَعُوا،  وَسَقَوْا  فَشَرِبُوا  النَّاسَ،  بِهَا  اللهُ  فَنَفَعَ 
كَلَلأً، تُنْبِتُ  وَلَلا  مَاءً،  تُمْسِكُ  لَلا  قِيعَانٌ،  هِيَ  إِنَّمَا  أُخْرَى،  طَائِفَةً 
فَعَلِمَ بِهِ،  اللهُ  بَعَثَنِي  مَا  وَنَفَعَهُ  اللهِ،  دِينِ  فِي  فَقُهَ  مَنْ  مَثَلُ  فَذَلِكَ 
الَّذِي اللهِ  هُدَى  يَقْبَلْ  وَلَمْ  رَأْسًا،  بِذَلِكَ  يَرْفَعْ  لَمْ  مَنْ  وَمَثَلُ  وَعَلَّمَ، 

بِهِ.« أُرْسِلْتُ 
قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ: قَالَ إِسْحَاقُ: وَكَانَ مِنْهَا طَائِفَةٌ قَيَّلَتِ الْمَاءَ، قَاعٌ

يَعْلُوهُ الْمَاءُ، وَالصَّفْصَفُ الْمُسْتَوِي مِنَ الْلأَرْضِ"
هذه الزيادة "قال أبو عبد الله..." ليست عندي في المتن.

ورواية عساكر  ابن  رواية  في  مؤخر  إسحاق  قول  قالوا:  الحاشية 
الباب. أبي الوقت إلى آخر  السمعاني عن 

وبهامش نون يلي: "قال ابن إسحاق: قاع يعلوه الماء" إلى آخره...
منها طائفة وكان  إسحاق:  "قال  هذا:  بدل  عندي  المتن  في  وجاء 
قبلت الماء فأنبتت الكلأ" إلى آخر ما ذكر، هذه الفروق الموجودة

هنا على كل حال كله مثبت.
www.alqayim.net5Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



قال المؤلف رحمه الله: "باب فضل من علم" أي: بيان فضل من
تعلم العلم الشرعي "وعلم" وعلمه غيره.

الهمداني كريبٍ  أبو  كُريب،  ابن  هو  العلاء"  بن  محمد  "حدثنا 
الكوفي مشهور بكنيته، يروي عن أتباع التابعين، ثقة حافظ، مات
له روى  سنة،  وثمانين  سبع  ابن  وهو  ذلك،  غير  وقيل   247 سنة 

الجماعة.
وهذا أحد الشيوخ التسعة الذين أخرج لهم أو روى عنهم أصحاب
واحد هذا  محمدون  أربعة  وهم  هذا،  منهم  مباشرة،  الستة  الكتب 
بذهنه، التسعة  تلقائيًا كل واحد منكم يستحضر هؤلاء  الآن  منهم، 
وإذا نسي منهم أحدًا يرجع ويراجع، بهذه الطريقة تثبت المعلومة.
أبو مولاهم،  القرشي  زيد  ابن  هو  أسامة"  بن  حماد  حدثنا  "قال: 
ربما ثبت  ثقة  التابعين،  أتباع  من  بكنيته،  الكوفي، مشهور  أسامة 
دلس؛ ولكنّ تدليسه لا يضر، ولا يصح أنه يحدث من كتب غيره،

مات سنة 201 وهو ابن ثمانين روى له الجماعة
ولكن "الكبرى"،  في  النسائي  عند  رواية  في  بالتحديث  صرح 
أعلم؛ والله  التصريح  لا  العنعنة؛  الحديث  هذا  في  عنه  المحفوظ 

لكن على كل حال تدليسه لا يضر.
وقد وضعه الحافظ ابن حجر في مراتب المدلسين في الطبقة

الثانية، وحق له أن يفعل ذلك.
"عن بُريد بن عبد الله" هو ابن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري،

صدوق له مناكير، تقدم.
"عن أبي بردة" هو ابن أبي موسى الأشعري ثقة تقدم.

"عن أبي موسى" هو عبد الله بن قيس أبو موسى الأشعري رضي
الله عنه تقدم.

والعلم" الهدى  من  به  الله  بعثني  ما  »مَثَل  قال:  النبي صلى الله عليه وسلم  "عن 
الهدى من  المراد  النافع،  الشرعي  والعلم  الصالح  العمل  المراد 
الله أرسل  الذي  النافع  الشرعي  والعلم  الصالح  العمل  والعلم: 
تبارك وتعالى به نبيه؛ لكن العلماء اختلفوا في تفسير الهدى والعلم
الغيث" "كمثل  المراد  هذا  الجملة  في  لكن  التفصيل؛  وجه  على 

www.alqayim.net6Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



من أي:  منها"  فكان  "أرضًا،  المطر  أصاب"  "الكثير  كالمطر 
لهذه تقسيم  في  الآن  "نقية"  أرض  المطر،  أصابها  التي  الأرض 
هذه قسم من  أقسام  أو  أجزاء  ثلاثة  المطر،  أصابها  التي  الأرض 
الأرض، نوع من الأرض هي "نقية" أي طيبة، والطيب من الأرض

ما يُنبت "قبلت" الأرض النقيةُ الماء.
بن سلمة، يرويه عن حماد  راهويه- وهو  ابن  -يعني  إسحاق  قال 

قال في روايته: »وكان منها طائفة«
"قبلت الماء، فأنبت أو فأنبتت الكلأ" النبات يابسًا ورطبًا يقال له
كلأ "والعشب" الرطب من النبات "الكثير" صفة للكلأ والعشب.

"أجادب" جمع الثاني  القسم  أي من الأرض، هذا  "وكانت منها" 
"أمسكت الماء، فنفع الله بها تُنبت  جَدْب، أي لا تشرب ماء ولا 
لا أجادب  الماء،  تشرب  لا  الأجادب،  الأرض  بهذه  أي  الناس" 
والبحيرات، تمسك كالمستنقعات  ولكنها  تنبت،  الماء ولا  تشرب 
أمسكت الماء فانتفع الناس من هذا الماء الممسَك فيها "فشربوا"
من الماء "وسقوا" دوابهم "وزرعوا" ما يصلح للزرع، وفي مسلم:
أي: »وأصاب«  رواية:  وفي  "وأصابت"  الرعي  من  »ورعوا« 
هذا الأرض،  من  أخرى  قطعة  أي:  أخرى"  طائفة  "منها  الغيث 
مستوية أرض  وهو  قاع،  جمع  قِيعان"  هي  "إنما  الثالث  القسم 
ملساء لا تُنبت "لا تمسك ماء ولا تنبت كلأً، فذلك" أي ما ذُكر من
الكلام وأدرك  فهم  أي  فَقُه"  من  "مَثَل  الأرض  من  الثلاثة  الأقسام 
"بعثني الله به، "في دين الله، ونفعه ما" في رواية: »ونفعه بما« 

فعلِم" ما جئت به "وعلّم" غيره.
التي أصابها الناس بالأرض  الله سبحانه وتعالى  هذا تمثيل، مثّل 
ثلاثة الناس  البشر  كذلك  أقسام؛  ثلاثة  الأرض  أن  فكما  المطر، 

أقسام.
يقبل هدى بذلك رأسًا، ولم  يرفع  لم  "ومثَلُ من  بعد ذلك:  ثم قال 
الله الذي أرسلت به" أي تكبر، ولم يلتفت إلى الهدى الذي أرسل
به النبي صلى الله عليه وسلم من تكبره، وهو مَن دخل في الدين ولم يسمع العلم،
لا التي  السبخة  كالأرض  فهو  يعلّمه،  ولم  به  يعمل  فلم  سمعه  أو 

الماء، وتفسده على غيرها. تقبل 

www.alqayim.net7Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



لم من  إلى  به«  أرسلته  الذي  الله  هدى  يقبل  »ولم  بقوله:  وأشار 
الصماء به، وهو كالأرض  فكفر  بلَغه  بل  الدين أصلًلا؛  في  يدخل 

تنتفع به. الماء فلا  التي يمر عليها  الملساء المستوية 
بالغيث، به  الذي جاء  والوحي  إليه  أنزل  الذي  والهدى  العلم  شبّه 
به بُعث  الذي  والهدى  العلم  بلغهم  الذين  الناس  وشبه  بالمطر، 
بالأرض التي عمها ماء المطر، فكانت الأرض مع الماء على ثلاثة

أقسام، وكذلك الناس مع الهدى والعلم ثلاثة أقسام:
القسم الأول: أفضلهم وأعلاهم، وهو من تعلم وعمل وعلّم كعلماء

الأمة العاملين بعلمهم.
العلم تعلم؛ حمل  الثاني: فاضل؛ ولكنه ليس الأفضل، من  القسم 
كمعلمي وعلّم،  بعضه،  دون  العلم  ببعض  وعمل  فيه،  يتفقه  ولم 

الفقهاء. القرآن ورواة الأحاديث من غير  قراءة 
هذان القسمان ممدوحان.

والقسم الثالث: من لم يتعلم، أو تعلم ولكنه لم يعمل ولم يُعلّم وهذا
القسم مذموم.

قال الشراح: (ضرب النبي صلى الله عليه وسلم لِـما جاء به من الدين مثلا بالغيث
حال كان  وكذا  إليه،  حاجتهم  حال  في  الناسَ  يأتي  الذي  العام 
علوم فكذا  الميت  البلد  يحيي  الغيث  أن  فكما  مبعثه،  قبل  الناس 
الدين تحيي القلب الميت، ثم شبّه السامعين له بالأرض المختلفة
بمنزلة فهو  المعلّم،  العامل  العالم  فمنهم  الغيث،  بها  ينزل  التي 
الأرض الطيبة شربت فانتفعت في نفسها، وأنبتت فنفعت غيرها،
ومنهم الجامع للعلم المستغرق لزمانه فيه غير أنه لم يعمل بنوافله،

أو لم يتفقه فيما جمع؛ لكنه أداه لغيره)
لكن بالبعض؛  يعمل  ولم  ببعضه  عمل  للعلم،  هنا! جامع  لاحظوا 
ترك لا،  الفسق،  إلى  به  يؤدي  لا  به  يعمل  لم  الذي  البعض  هذا 
أداه لكنه  جمع؛  فيما  العلم  في  يتفقه  لم  أو  مستحبات،  النوافل، 

الذين ليسوا بفقهاء لغيره، كرواة الحديث مثلًلا 
قالوا: (فهو بمنزلة الأرض التي يستقر فيها الماء فينتفع الناس به،
الله امرأ سمع مقالتي فأداها كما إليه بقوله: »نضّر  وهو المشار 

www.alqayim.net8Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



سمعها« ومنهم من يسمع العلم فلا يحفظه، ولا يعمل به، ولا ينقله
لغيره، فهو بمنزلة الأرض السبْخة، أو الملساء التي لا تقبل الماء،
أو تفسده على غيرها) قالوا: (وإنما جمع في المثل بين الطائفتين
الأوليين المحمودتين لاشتراكهما في الانتفاع بهما، وأفرد الطائفة

الثالثة المذمومة لعدم النفع بها والله أعلم) انتهى.
أخونا قرأ  كما  هنا،  أُخّر  المتقدم  إسحاق  قول  بدل  رواية:  وفي 
فيها: ذلك  بعد  السلطانية،  هي  التي  نسخته  في  حذيفة  أبو  الشيخ 
"قال أبو عبد الله" أي البخاري "قال إسحاق" وهو ابن إبراهيم بن

مخلد الحنظلي المرْوَزي أبو يعقوب، مشهور بابن راهُويَه.
الأمر راهَوِيه،  يقولون:  اللغة  وأهل  راهُويَه،  يقولون:  الحديث  أهل 

سهل.
ثقة حافظ، إمام من أئمة المسلمين، عالم مجتهد، قرين أحمد بن
مات التابعين  أتباع  يروي  بقليل،  يموت  أن  قبل  تغيّر  حنبل، 

بنيسابور سنة 238 روى له الجماعة سوى ابن ماجه.
قال أحمد: (لم يعبر الجسر إلى خرسان مثلُه) وقال أيضًا: (لا

أعرف له بالعراق نظيرًا)
وقال مرة لما سئل عنه: (إسحاق عندنا إمام من أئمة المسلمين)
مأمون) (ثقة  أيضًا:  وقال  الأئمة)  أحد  (إسحاق  النسائي:  وقال 
بحفظه له  لأقروا  التابعين  في  كان  لو  (والله  خزيمة:  ابن  وقال 

وعلمه وفقهه)
وعلمًا فقهًا  زمانه  سادات  من  إسحاق  (وكان  حبان:  ابن  قال 
وحفظًا ونظرًا ممن صنف الكتب، وفرّع السنن، وذب عنها وقمع

من خالفها).
وقال نعيم بن حماد: (إذا رأيت الخرساني يتكلم في إسحاق فاتهمه

في الدين) انتهى.
هذا أيضًا من الصور التي ذكرنا لكم عن السلف رضي الله عنهم

أنهم يمتحنون بالأشخاص.
إسحاق بن راهويه له مسند موجود مطبوع.

www.alqayim.net9Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



البخاري) كتاب  في  المشكِلة  المواضع  من  (هذا  الشراح:  قال 
المشكلة المواضع  من  هذا  قالوا  نسبة،  بدون  هكذا  اسم  إسحاق 

البخاري، لماذا؟ في كتاب 
بعض من  فوقع  ينسبهم،  لم  كتابه  في  جماعة  ذَكر  (فإنه  قالوا: 
وعدم اللَبْس  من  يحصل  لِـما  ذلك  بسبب  عليه  اعتراض  الناس 
البيان، ولاسيما إذا شاركهم ضعيف في تلك الترجمة) هنا ما في
مشاركة لضعيف؛ لكن إذا كان دار الأمر بين ثقة وضعيف صار
إشكال عندنا في الأمر، قالوا: (وأزال الحاكم ابن البيّع اللبس بأن
نسب بعضه، واستدل على نسبته، وذكر الكلاباذي بعضهم، وذكر
فإنه إسحاق،  المعترضة:  التراجم  بعضًا، ومن جملة  السكن  ابن 
نسبة، بدون  مهملة)  كتابه  من  مواضع  في  الترجمة  هذه  ذكر 
الجياني: علي  أبو  (قال  كتابه  في  كثيرة جدًا)  (وهي  بس،  إسحاق 
الحنظلي) واحد (وإسحاق إبراهيم  البخاري عن إسحاق بن  روى 
منصور بن  (وإسحاق  اثنين  السَّعدي)  نصر  بن  إبراهيم  بن 
ثلاثتهم، أسامة)  أبي  بن  حماد  أسامة  أبي  (عن  ثلاثة  الكوسج) 
فكيف تميز بينهم؟ الراوي عنهم واحد، ورووا عن واحد، إسحاق
(المذكور هنا لا يخرج عن أحد الثلاثة، ويترجح أن يكون إسحاق
بن سعيد  عن  الجياني  حكى  وقد  عنه،  روايته  لكثرة  راهويه  بن 
غير إسحاق  عن  البخاري  كتاب  في  كان  ما  أن  الحافظ:  السكن 

انتهى. منسوب فهو ابن راهويه) 
بن إسحاق  عن  روايته  لكثرة  بالكثرة،  بماذا؟  حصل  الترجيح 
إبراهيم بن راهويه، فرجحوا أن يكون المذكور في كتاب البخاري
بن إبراهيم  بن  إسحاق  يكون  أن  نسبة  بدون  "إسحاق"  اللفظ  بهذا 

راهويه.
في البخاري  ينسبهم  لم  الذين  ببيان  الله  رحمه  حجر  ابن  اعتنى 

أنه ابن راهويه. الفتح أيضًا، والراجح هنا  الفتح وفي  مقدمة 
وعلى كل الثلاثة محتج بهم، ففي مثل هذا لا إشكال؛ لأن اللبس ما
حصل بين محتج به وغير محتج به، الإشكال يحصل عندما يكون
الإسناد هل  مشكل،  يصبح  عندئذ  الضعفاء؛  أحد  الخيارات  بين 

صحيح أم الإسناد ضعيف؟
"قال (قوله:  ابن حجر:  قال  الماء"  قيّلت  "وكان منها طائفة  قال: 

www.alqayim.net10Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



إسحاق: وكان منها طائفة قيّلت" أي: بتشديد الياء التحتية، أي إن
الياء هذا  يعني  لا  التحتية  الياء  راهويه(- طبعًا  ابن  إسحاق -وهو 
يقول لك نقطتين،  تحتها  التي  الياء  يعني  التحتية  الياء  المكسورة، 
"التاء قال  التاء  أراد  فإذا  والياء،  التاء  بين  تُميّز  حتى  "تحتية" 

بينهما. للتمييز  التحتية"،  "الياء  الياء قالوا  الفوقية"، وإذا أرادوا 
تحت، من  النقطة  يعني  "التحتية"  الباء  "الفوقية"،  أيضًا  النون  في 
الله النقطة من فوق، وهذا كثير سيمر معنا إن شاء  النون فوقية 

صور له.
الحديث عن هذا  راهويه- حيث روى  ابن  إسحاق -وهو  إن  (أي 

أبي أسامة خالف في هذا الحرف)
يعني إسحاق ابن راهويه خالف في هذا الحرف الذي ذكره.

قيلت طائفة  منها  وكان  إسحاق:  "قال  (وقوله:  الملقن:  ابن  قال 
الماء" قيّده الأصيلي) أحد رواة صحيح البخاري (بالمثناة تحت)
بينها للتمييز  المثناة؟  يقول  لماذا  الياء،  ماذا؟  هي  التي  المثناة 
بذلك فيعنون  التحتية  المثناة  تكون  الباء،  وهي  الموحدة  وبينها 
الياء، بالموحدة التحتية يعنون بها الباء، بالموحدة الفوقية النون،

بالمثناة الفوقية التاء، وهكذا..
بالباء هو  وإنما  منه،  تصحيف  وهو  قال:  تحت  (بالمثناة  قال: 
خشية وكذا...؟  موحدة  وغير  موحدة  يقول  لماذا  الموحدة) 
عن أبعد  -بالكلمات-  الطريقة  بهذه  الضبط  التصحيف، 

التصحيف.
(وقال غيره: معناه: شربت القَيْل، وهو شرب نصف النهار، يقال:
جَمعت معناه:  وقيل  النهار،  نصف  شربت  إذا  الإبل  قَيّلَت 

وحبست)
في "قبلت"  الأصيلي:  غير  الرواة  سائر  روى  فقد  هذا  تقرر  (وإذا 
رواه وكذا  إسحاق،  قول  وفي  الحديث،  أول  في  الموضعين: 

انتهى كلامه. الله،  الرواية هي الصحيحة إن شاء  النسَفي) فهذه 
جمع الحديث  في  المذكورة  »قيعان«  إن  أي  الماء"  يعلوه  "قاع 
تفسير لهذه الماء ولا يستقر فيها،  التي يعلوها  قاع، وأنها الأرض 

www.alqayim.net11Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



اللفظة.
في تجدونها  الصفصف  أين  المستوي من الأرض"  "والصفصف 
هذا العلم:  أهل  "قال  "الصفصف  الحديث  في  يوجد  لا  الحديث؟ 

إشارة إلى تفسير قوله تعالى: ﴿قاعًا صفصفًا﴾
قال الشراح: (هذا ليس في الحديث؛ وإنما ذكره جريًا على عادته
في الواقعة  الألفاظ  من  الحديث  في  يقع  ما  بتفسير  الاعتناء  في 

القرآن)
هذا الحديث متفق عليه، أخرجه الشيخان وغيرهما من طرق عن

حماد بن أسامة به.
البزار -بعد أن روى الحديث من طريقه:- (وهذا الحديث لا قال 

انتهى. نعلمه يروى عن أبي موسى إلا بهذا الإسناد) 
"بَابُ رَفْعِ الْعِلْمِ وَظُهُورِ الْجَهْلِ وَقَالَ رَبِيعَةُ: لَلا يَنْبَغِي لِلأَحَدٍ عِنْدَهُ

شَيْءٌ مِنَ الْعِلْمِ أَنْ يُضَيِّعَ نَفْسَهُ
أَبِي عَنْ  الْوَارِثِ،  عَبْدُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  مَيْسَرَةَ  بْنُ  عِمْرَانُ  حَدَّثَنَا 
التَّيَّاحِ، عَنْ أَنَسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »إِنَّ
وَيُشْرَبَ الْجَهْلُ،  وَيَثْبُتَ  الْعِلْمُ،  يُرْفَعَ  أَنْ  السَّاعَةِ  أَشْرَاطِ  مِنْ 

الزِّنَا"« وَيَظْهَرَ  الْخَمْرُ، 
"بَابُ رَفْعِ الْعِلْمِ وَظُهُورِ الْجَهْلِ" قال الشراح: المقصود -مقصود
الباب- الحث على تعلم العلم؛ فإنه لا يرفع إلا بقبض العلماء كما
الرفع، لا يحصل  العلم موجودًا  يتعلم  ومادام من  سيأتي صريحًا 

الباب أن رفعه من علامات الساعة. تبيّن في حديث  وقد 
وإنما الجهل"  وظهور  العلم  "رفع  بيان  في  "باب"  هذا  أي  قالوا: 
لماذا الجهل؛  ظهور  هو  العلم  رفع  أن  مع  الجهل"  "وظهور  قال: 
خصص ظهور الجهل -لأن هذا يستلزم-؟ قالوا: لزيادة الإيضاح،

وبضدها تتبين الأشياء.
"وقال ربيعة" هو ربيعة بن أبي عبد الرحمن فرّوخ التيمي مولاهم،
الرأي، بربيعة  المعروف  مالك  الإمام  شيخ  المدني،  عثمان  أبو 

تابعي ثقة فقيه مشهور. بالرأي،  لكثرة اشتغاله 

www.alqayim.net12Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



قال ابن سعد: (وكان ثقة كثير الحديث وكأنهم يتقونه للرأي)
انتهى.

مات سنة 136 وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.
ذمه بعض أهل الحديث لإفتائه بالرأي المخالف للسنة.

الإفتاء بالرأي: إفتاء باجتهاد من غير نصوص؛ منه ما هو جائز،
ومنه ما هو ممنوع، محرم.

أو كتاب  من  شرعي  دليل  المسألة  في  يوجد  لم  إذا  منه:  الجائز 
سنة أو إجماع، فيجوز عندئذٍ أن يستعمل العالم المتمكن الحاصل
على علوم الآلة والمتمكن فيها أن يستعمل الاجتهاد -الرأي- حتى
تبارك الله  يريد  لما  موافق  أنه  يظن  ما  على  شرعي  بحكم  يخرج 

وتعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم.
أئمة اجتهد  وقد  به،  بأس  لا  الحاجة  عند  استعماله  هذا  النوع 
الإسلام من الصحابة ومن بعدهم اجتهادات كثيرة من هذا النوع.

مع الرأي  استعمال  وهو  المذموم،  النوع  وهو  الثاني:  النوع  أما 
هذا الرأي،  بهذا  الشرعي  الدليل  ومخالفة  الشرعي  الدليل  وجود 
يذمون من عنه  الله  السلف رضي  كان  الذي  وهو  مذموم،  النوع 
يستعمله، ومن يتوسع في الرأي يقع في هذا النوع، خاصة إذا لم
يكن من المكثرين من السنة والمطلعين عليها، فيحصل الذم؛ هل
هو من النوع الذي يتعمد ذلك؟ تبلغه النصوص الشرعية ويتعمد
بالرأي يجتهد  الذي  الثاني  النوع  من  أنه  أم  بالرأي؟  مخالفتها 
ويخالف النصوص الشرعية لكنه لا يتعمد ذلك بل يحصل هذا منه

لأنه لم يقف على النص الشرعي؟
يخالف أنه  الرأي  بمستعمل  ظن  فمن  الإشكال،  يحصل  هنا 
النصوص الشرعية برأيه مع بلوغها له ذمه واستنقصه، وحُق له
الله كتاب  لمخالفته  الطعن  ويستحق  فيه،  يُطعن  هذا  ومثل  ذلك، 

الله صلى الله عليه وسلم الواضحة الموجودة بين يديه. وسنة رسول 
أما إذا لم يكن من هذا النوع، وخالف النصوص لأن النصوص
عليه وقفوا  قد  القرآن  طبعا  النبوية،  الأحاديث  -خاصة  تبلغه  لم 
يكون فهذا  تفوته-  التي  هي  النبوية  النصوص  لكن  جميعًا؛ 

www.alqayim.net13Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



معذورًا، فهذا معذور.
وربيعة الرأي عند كثير من أهل الحديث هو من النوع الثاني، ما
وذكروا العلماء  عليه  أثنى  لذلك  النصوص؛  مخالفة  يتعمد  كان 
جالسوه والذين  وقتهم  في  السنة  أئمة  ومنهم  ومكانته،  فضله 
وعرفوه؛ لكن بعض أهل الحديث قد ذموه وتكلموا فيه بسبب هذه

المسألة، والظاهر أنه لم يكن ممن يتعمد ذلك.
وهذه المسألة مما ذُم بها أيضُا أبو حنيفة، وكان الإشكال فيه
أيضًا كما كان في ربيعة، وسيأتي إن شاء الله موضوعه في

موضعه.
قال الإمام مالك بن أنس: (ذهبت حلاوة الفقه منذ مات ربيعة بن

أبي عبد الرحمن)
للفقه حافظًا  عالـمًـا  فقيهًا  ربيعة  (كان  الخطيب:  بكر  أبو  قال 
والحديث، قدم على السفاحِ الأنبارَ) أبو العباس السفاح من الدولة
العباسية، قدم عليه الأنبار التي الآن في العراق، قال: (وكان أقدمه
ليوليه القضاء، فيقال: إنه توفي بالأنبار، ويقال: إنه توفي بالمدينة)

انتهى.
توثيقه على  وغيرهم  المحدثين  من  العلماء  (واتفق  النووي:  وقال 

العلم والفهم) وجلالته وعظم مرتبته في 
ماذا قال ربيعة؟ قال: "لا ينبغي لأحد عنده شيء من العلم أن

يضيع نفسه"
الله: عبد  بن  العزيز  عبد  (قال  الكبير":  "التاريخ  في  البخاري  قال 
ليس حالي  إن  الشهاب:  لابن  يقول  ربيعة  كان  قال:  مالك  حدثنا 
يشبه حالك، أنا أقول برأيٍ، من شاء أخذه، وأنت تحدّث عن النبي
يضيع العلم  من  عنده شيئًا  أن  يعلم  ينبغي لأحد  لا  فتَحفَّظ،  صلى الله عليه وسلم، 

انتهى، نفسه) 
وصله الخطيب البغدادي في "الجامع لأخلاق الراوي وآداب

السامع"، والبيهقي في "المدخل".
وقال البيهقي: (وهذا القول من ربيعة رحمه الله يُحتمل أن يكون
ابن أنس، ويُحتمل أن العلم كما فعل مالك  مراده من ذلك توقير 

www.alqayim.net14Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



يكون مراده نشره في أهله) يعني العلم (وترك الاشتغال بما يمنعه
وكلاهما حسَن غيره  به  ينتفع  ولم  علمه  فيذهب  يموت  كيلا  عنه 

التوفيق) وبالله 
وقال ابن الملقن: (مناسبة قول ربيعة للتبويب في "رفع العلم" أن
يُقبل بل  بإهماله؛  نفسه  يضيع  فلا  للعلم  وقبول  فهم  فيه  كان  من 
عليه ويهتم به، فإنه إذا لم يفعل ذلك أدى إلى رفع العلم؛ لأن البليد
إلى أدى  إليه  الهمة  تُصرف  لم  فلو  فهو عنه مرتفع،  العلم  يقبل  لا 

رفعه مطلقًا.
ويحتمل أن المراد به: أن العالم ينبغي له تعظيم العلم بأن لا يأتي
قلة إلى  ذلك  أداه  منهم  أكثر  إذا  فإنه  له؛  إجلالًلا  الدنيا  أهل 

الاشتغال والاهتمام به.
يجعله بأن  نفسه  يُضيّع  لا  حاله  هذا  من  أن  ثالثًا:  معنى  ويحتمل 
الثمرات له  لتحصل  الإخلاص؛  به  يقصد  بل  الدنيوية؛  للأغراض 

انتهى. به)  الأخروية فيكون جامعًا للعلم والعمل 
أحسنها: التفسير الثاني للبيهقي، فمن رزقه الله شيئًا من العلم فلا
الدنيا كثير، والمشتغلون بها بالدنيا، أهل  يضيع نفسه بالاشتغال، 
يستكثر بل  العلم؛  طلبة  إليها  يذهب  أن  إلى  بحاجة  فليست  كثر، 
الناس، فهذا أعظم جهاد في بين  الطالب منه، ويعمل على نشره 
زمننا هذا؛ لقلة القائمين به، فالعلم يضيع بذهاب العلماء، وذهابهم
من شيء  عنده  فمن  الناس،  يعلّم  من  يوجد  فلا  بقبضهم،  يكون 
العلم فلا يضيع نفسه لحاجة الناس إليه، وكي يبقى علم الشريعة

فيهم.
المحافظة على دين الله ونشر دين الله بين الناس هذا أعظم جهاد
في سبيل الله، وهو عمل الأنبياء وورثة الأنبياء، إذا لم يوجد علماء
من شيء  ولا  صيام،  ولا  صلاة،  توجد  ولا  جهاد،  يوجد  لا 
هذه الناس  يعلمون  الذين  العلماء  بقبض  لأن  لماذا؟  العبادات؛ 
الدين، فيذهب  تزول،  الناس،  بين  العبادات  هذه  تذهب  العبادات 
وهذا الله،  سبيل  في  المجاهدون  وهم  الدين،  حماة  العلماء  إذًا 
فلا بالعلم  عليه  الله  فتح  من  فلذلك  المقدمة؛  هو  جهاد،  أعظم 
يستخف بالأمر ولا يستهن بنفسه، فهذا رزق رزقه الله إياه فعليه أن

يستغله أحسن استغلال ويصبر.
www.alqayim.net15Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



على الفقر،  على  تصبر  لم  إذا  الصبر،  من  فيه  بد  لا  الجهاد  هذا 
تصير أن  يمكن  لا  الدنيا  وأتعاب  الدنيا  مشاغل  على  الحاجة، 
أن خلقه  في  وتعالى  سبحانه  الله  سنة  من  بحق،  علم  طالب 
المصاعب والعقبات التي ستواجهك في أثناء طلبك للعلم كثيرة،
فقراء، للعلم  يطلبون  العلم  طلبة  من  رأينا  من  أكثر  الفقر،  ومنها 
العلم أمام طالب  العقبات  أكبر  في طلبه، ومن  ويجدون صعوبة 
تُقدم مشاغل الدنيا مشاغل الدنيا، إذا بقيتَ في أثناء طلبك للعلم 
هذا العلم،  تطلب  لن  بعدها  والتي  تلك  بعد  هذه  من  أنتهي  وتقول 
هذه وواجهته  إلا  الإسلام  علماء  من  عالم  في  ما  معلوم،  أمر 
المشاغل، واجهته المصاعب، لما قدّم العلم والاهتمام بالعلم على
أما آخر،  شيء  الضرورات  هذه  فيه ضرورات،  ما  إلا  شيء  كل 
في يكون  أن  ينبغي  الأساسي  الشغل  هو  العلم،  فقدِّم  ذلك  غير 
حياتك؛ عندئذ يفتح الله سبحانه وتعالى عليك إن شاء ويمن عليك

بفضله.
ثانويًا بعد مشاغل فالمسألة تحتاج إلى جهاد، أما أن تجعل العلم 

الدنيا فهنا لن تحصل إلا ما شاء الله سبحانه وتعالى منه.
البصري الحسن  أبو  المِنقري  ميسرة"  بن  عمران  "حدثنا  قال: 
له روى   223 سنة  مات  التابعين،  أتباع  عن  يروي  ثقة  الآدمي، 

البخاري وأبو داود.
"قال: حدثنا عبد الوارث" هو ابن سعيد بن ذكوان تميمي بصري

ثقة تقدم.
"عن أبي التياح" يزيد بن حميد بن الضبعي ثقة ثبت.

قال ابن الملقن: (وليس في الستة من يشترك معه في هذه الكنية،
وربما كُنّي بأبي حماد) تقدم.

صلى الله عليه وسلم الله  رسول  خادم  عنه  الله  رضي  مالك  ابن  هو  أنس"  "عن 
من أي:  الساعة"  أشراط  من  »إن  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  قال  "قال: 
علاماتها "أن يُرفع العلم" بموت حملته وقبض نقلته، لا بمحوه من
انتزاعًا العلم  يقبض  الله لا  الصدور كما جاء في قوله صلى الله عليه وسلم: »إن 
العلم يقبض  ولكن  العباد؛  صدور  »من  أو  العباد«  من  ينتزعه 
جهالا رؤوسًا  الناس  اتخذ  عالما  يُبقِ  لم  فإذا  العلماء،  بقبض 

www.alqayim.net16Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



هؤلاء الجهال  الرؤوس  وأضلوا«  فضلّوا  علم  بغير  فأفتوا  فسُئلوا 
أنواع، منهم من ليس عنده علم أصلًلا، ومنهم من عنده علم ولكنه
العلماء لكن  ويُضلون؛  فيَضلون  فيسألونهم  الضلال  رؤوس  من 

يُقبضون، لا يبقى منهم أحد. بحق 
الكتاب علم  هو  المعتبر  العلم  بعلم،  ليس  جهالة،  البدعة  علم 
والسنة، هؤلاء يقبضون؛ لكن الأدلة الأخرى تبيّن لنا بقاء الطائفة
»لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين« وهذه الطائفة رأسها

وأساسها هم العلماء؛ إذًا ما المقصود بقبض العلماء هنا؟
قبض العلماء يكون بقبض هذه الطائفة المنصورة، زوالهم بالريح
الطيبة التي ستأتي، فإذا كان المقصود من هذا عدم بقاء أي عالم،
فهذا المعنى المقصود أنّ هذا سيكون في آخر الزمان عندما تأتي

هذه الريح الطيبة.
الطائفة القلة في  العلماء وبقاء  المقصود قبض أكثر  إذا كان  أما 
المنصورة فهذا يحصل حتى قبل هذه الريح، ففي زمننا هذا مثلًلا
لكن علماء؛  وجود  مع  حتى  الناس  من  نوادر  قلة،  السنة  علماء 

الكثير منهم علماء ضلالة، وعلماء السنة قليلة.
قال: "ويثبت الجهل" من الثبوت وهو ضد النفي.

قال النووي: وكذا هو في أكثر نسخ مسلم، وفي بعضها: »يبث«
أي: ينتشر

في جاء  كما  ذلك،  وينتشر  بكثرة،  يشرب  أي:  الخمر"  "ويُشرب 
رواية عند البخاري: »ويكثر شرب الخمر« يكثر، المطلق محمول
على المقيد؛ لماذا؟ لأن شرب الخمر هذا لا يصح أن يكون علامة
إلا بمدة  صلى الله عليه وسلم  النبي  عهد  بعد  ستحصل  التي  الساعة  علامات  من 
وأن تكون غير موجودة في زمنه صلى الله عليه وسلم، وشرب الخمر كان موجود
ذلك يكن  لم  لكنه  الخمر؛  شُرب  الصحابة  زمن  في  زمنه،  في 

منتشرا وكثيرا كما هو في زماننا هذا، موجود وبكثرة.
إلى المقيد خلافًا لمن ذهب  قال الشراح: (فالمطلق محمول على 
أنه لا يجب حمله عليه، والاحتياط بالحمل هاهنا أولى؛ لأن حمل
كلام النبوة على أقوى محامله أقرب؛ فإن السياق يُفهِم أن المراد
فإذا المقالة،  معهودة حين  تكن  لم  أشياء  وقوع  الساعة:  بأشراط 

www.alqayim.net17Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



المقالة فحمْله على أن المراد بجعله ذَكر شيئًا كان موجودًا عند 
كالكثرة موجودًا  كان  ما  على  زائدة  بصفة  يتصف  أن  علامة 

انتهى والشهرة أقرب) 
"ويظهر الزنا" أي يفشو، كما جاءت في رواية عند مسلم، وفي

رواية: »ويكثر الزنا.«
ومنتشرة صلى الله عليه وسلم  محمد  أمة  في  اليوم  حاصلة  العلامات  هذه  وكل 

بكثرة فيهم.
قليل، الآن  وهو  الشرعي  العلم  الشرعي،  العلم  به  المقصود  العلم 
والجهل غالب على كثير من الناس، وشرب الخمر والزنا كثرته لا
ومنتشرة، حاصلة  العلامات  هذه  فكل  اليوم،  حديث  إلى  تحتاج 
قال، كما  وقعت  قد  صلى الله عليه وسلم  النبي  صدق  علامات  من  علامة  وهذه 
تعلمًا العلم  على  الحرص  وينبغي  الساعة،  قرب  على  وعلامة 
وتعليمًا، ففي رفع العلم وظهور الجهل هلاكٌ لهذه الأمة؛ ولكن كما
أن إلى  الزمان  آخر  في  تنتهي  لا  باقية  المنصورة  الطائفة  ذكرنا 
تأتي تلك الريح الطيبة فالخير باق الحمد لله، بفضل الله سبحانه

وتعالى علينا.
والحديث متفق عليه وله متابعات وشواهد.

أَنَسٍ "حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ قَالَ: حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ شُعْبَةَ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ 
قَالَ: لَلأُحَدِّثَنَّكُمْ حَدِيثًا لَلا يُحَدِّثُكُمْ أَحَدٌ بَعْدِي، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ
يَقِلَّ الْعِلْمُ، أَنْ  يَقُولُ: »مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ  صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 
الرِّجَالُ، حَتَّى وَيَقِلَّ  النِّسَاءُ،  وَتَكْثُرَ  الزِّنَا،  وَيَظْهَرَ  الْجَهْلُ،  وَيَظْهَرَ 

الْوَاحِدُ"« الْقَيِّمُ  امْرَأَةً  لِخَمْسِينَ  يَكُونَ 
"حدثنا مسدد" هو ابن مسرهد أبو الحسن البصري، ثقة حافظ

تقدم.
"قال: حدثنا يحيى" هو ابن سعيد القطان، الإمام.

"عن شعبة" ابن الحجاج أبو بسطام إمام تقدم.
"عن قتادة" هو ابن دعامة السدوسي ثقة حافظ مدلس والراوي

عنه هنا شعبة فأمنّا من تدليسه.

www.alqayim.net18Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



والله أي:  لأحدثنكم"  "قال:  عنه  الله  مالك رضي  ابن  أنس"  "عن 
أحد يحدث  "لا  ولمسلم:  بعدي"  أحد  يحدثكم  لا  "حديثًا  لأحدثنكم 
يحدثكم "لا  هشام  طريق  من  وللمؤلف  المفعول  بحذف  بعدي" 

غيري"
من سمعه  ممن  أحد  يبقَ  لم  أنه  أنس  (وعرف  حجر:  ابن  قال 
من بالبصرة  مات  من  آخر  كان  لأنه  غيرُه؛  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول 
عامًا كان  أو  البصرة،  لأهل  كان  بذلك  الخطاب  فلعل  الصحابة؛ 
وكان تحديثه بذلك في آخر عمره؛ لأنه لم يبقَ بعده من الصحابة
النادر ممن لم يكن هذا المتن النبي صلى الله عليه وسلم إلا  من ثبت سماعه من 

في مرويه) انتهى المراد.
قال: "سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: »من أشراط الساعة: أن يقل
يدل الحديث  في  السابق  واللفظ  اللفظ،  هذا  هنا  لاحظوا  العلم"« 

هذا على شيء »أن يقل« وهناك قال: »أن يرفع.«
العلم« يرفع  »أن  والنكاح  الحدود  في  وللبخاري  الشراح:  قال 
أيضًا وكذا لمسلم قالوا: ولا تنافي بينهما؛ إما لأن القلة فيه معبَّر
العدم يطلق  كما  العدم،  بها  وأريد  القلة  فأطلقت  العدم  عن  بها 
ويراد به القلة فإما المقصود هو أن يعدم العلم، أو المقصود أنه
يقل العلم، وحديث الطائفة المنصورة يدل على أن المقصود من
قبل تظهر  أن  منها  المقصود  العلامة  هذه  بأن  قلنا  إذا  القلة  ذلك 
الريح الطيبة قالوا بعد ذلك: أو ذلك باعتبار زمانين مبدأ الاشتراط

وانتهائه.
يعني في بداية الأمر من أشراط الساعة قلة العلم، ثم بعد ذلك في

نهاية الأمر يرفع العلم، وهذا أيضًا صحيح، فيحتمل أن يكون
المراد بقلته أول العلامة وبرفعه آخرها. انتهى.

الرجال حتى النساء، ويقل  الزنا، وتكثر  الجهل، ويظهر  "ويظهر 
بأمر يقوم  من  هو  القيّم:  الواحد"«  القيم  امرأة  لخمسين  يكون 

إنفاق وولاية وغير ذلك... النساء، يعني من 
المحقَّق هنا أن الرجال يقلون والنساء يكثرن، السبب؟ اختلف

العلماء كثيرًا في هذا:
فقيل: سببه أن الفتن تكثر فيكثر القتل في الرجال لأنهم أهل حرب

www.alqayim.net19Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



دون نساء ولعل هذا القول أقرب ما قيل في ذلك.
وقيل: بل يقدّر الله في آخر الزمان أن يقل من يولد من الذكور

ويكثر من يولد من الإناث.
وقيل غير ذلك.

وقوله: »لخمسين امرأة« هل المراد بذلك تحديد العدد -خمسين
بالضبط- أو المراد من ذلك التقريب؟

هذا في اللغة يطلق بهذا المعنى وبهذا المعنى، والذي يؤيد التقريب
في حديث أبي موسى: »ويُرى الرجل الواحد يتبعه أربعون امرأة
»أربعون«، قال:  هنا  النساء«  وكثرة  الرجال  قلة  من  به  يلُذْن 

وعندنا قال: "خمسون" إذن الموضوع تقريبي وليس تحديديًا.
العلامات يعني  الخمسة)  الأمور  هذه  (وكأن  حجر:  ابن  قال 
يحصل التي  الأمور  باختلال  مشعرة  لكونها  بالذكر  (خُصت 
بحفظها صلاح المعاش والمعاد، وهي: الدين لأن رفع العلم يخل
به، الزنا يخل  به، والنسب لأن  الخمر يخل  به، والعقل لأن شرب 
"وإنما الكِرماني:  قال  بهما،  تخل  الفتن  كثرة  والمال لأن  والنفس 
كان اختلال هذه الأمور مؤذنًا بخراب العالم؛ لأن الخلق لا يُتركون
هملًلا ولا نبي بعد نبينا صلوات الله تعالى وسلامه عليهم أجمعين
فيتعين ذلك" وقال القرطبي في "المفهم": "في هذا الحديث علَم من
أمور ستقع ووقعت خصوصًا في هذه أخبر عن  إذ  النبوة  أعلام 

بالك في زمننا هذا. الأزمان") هذا في زمنه يتكلم فما 
يقوم من  بالقيم  يراد  أن  "يحتمل  "التذكرة":  في  القرطبي  (وقال 
عليهن، سواء كن موطوءات أم لا، ويحتمل أن يكون ذلك يقع في
بغير الواحد  فيتزوج  الله،  الله  يقول  فيه من  يبقى  لا  الذي  الزمان 
(وقد طبعًا  الحجر  لابن  الكلام  قلتُ)  الشريف"  بالحكم  عدد جهلا 
وجد ذلك من بعض أمراء التركمان وغيرهم من أهل هذا الزمان

مع دعواه الإسلام والله المستعان) انتهى.
الحديث متفق عليه، وموضوع علامات الساعة والكلام فيها

سيأتي إن شاء الله في موضعه.
المقصود من هذا كله هو الاهتمام بالعلم قبل أن يُرفع.

www.alqayim.net20Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



"بَابُ فَضْلِ الْعِلْمِ
حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ عُفَيْرٍ قَالَ: حَدَّثَنِي اللَّيْثُ، قَالَ: حَدَّثَنِي عُقَيْلٌ، عَنِ
قَالَ: عُمَرَ  ابْنَ  أَنَّ  عُمَرَ  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  بْنِ  حَمْزَةَ  عَنْ  شِهَابٍ،  ابْنِ 
نَائِمٌ، أَنَا  »بَيْنَا  قَالَ:  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  اللهِ  رَسُولَ  سَمِعْتُ 
فِي يَخْرُجُ  الرِّيَّ  لَلأَرَى  أَنِّي  حَتَّى  فَشَرِبْتُ  لَبَنٍ،  بِقَدَحِ  أُتِيتُ 
أَوَّلْتَهُ قَالُوا: فَمَا  بْنَ الْخَطَّابِ«  أَعْطَيْتُ فَضْلِي عُمَرَ  ثُمَّ  أَظْفَارِي، 

يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: »الْعِلْمَ"«
"باب فضل العلم" فضل العلم يراد به معنيان:

الأول: فضل بمعنى فضيلة العلم وهذا تقدم في أول كتاب العلم.
الماء، فضل  بيع  عن  كالنهي  الزيادة؛  بمعنى  الثاني:  والمعنى 

الماء" أي: ما زاد عن الحاجة. المقصود من "فضل 
الباب عندنا  فيكون  الأول  المعنى  هنا  المراد  قال  الشراح  بعض 

العلم. البداية فضل  مكرر؛ لأنه ذكر في 
والبعض الآخر قالوا لا، لا يوجد تكرار والمعنى الثاني هو المراد

هو الزيادة.
"حدثنا سعيد بن عُفير" هو سعيد بن كثير بن عفير الأنصاري

مولاهم المصري صدوق تقدم.
"قال: حدثنا الليث" هو ابن سعد الفهْمي إمام تقدم.

"قال: حدثني عُقيل" ابن خالد الأيلي ثقة، تقدم.
"عن ابن شهاب" محمد بن مسلم بن شهاب الزهري إمام تقدم.

عمارة أبو  الخطاب  ابن  هو  عمر"  بن  الله  عبد  بن  حمزة  "عن 
تابعي ثقة فقيه، روى له الجماعة. المدني، شقيق سالم 

"أن ابن عمر" هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما.
"قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: »بينا أنا نائم" "بينا" بغير ميم،
معناه: بالزمان  ظرف  هو  واحد،  معناهما  بالميم،  "بينما"  ويجوز 
"أُتيت نائمًا  فيه  كنت  الذي  الوقت  في  أي:  نومي،  أوقات  بين 

www.alqayim.net21Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



التي للشرب. القدح واحد الأقداح  بقدح" 
قال العسكري في الفرق بين الكأس والقدح: (وذلك أن الكأس لا

تكون إلا مملوءة، والقدح تكون مملوءة وغير مملوءة) انتهى.
النبي أتي  "أتيت بقدح لبن" مملوءة لبن، يعني  وهنا مملوءة طبعًا 
هذا واللبن  منامية،  رؤية  هذه  هذا،  نائم  وهو  لبن  فيه  كأسًا  صلى الله عليه وسلم 

اليوم حليب. يسمى عندنا في الشام وعند كثير من العرب 
والحليب في اللغة: هو اللبن المحلوب، وليس كل لبن؛ ولايزال

عند أهل مصر يسمى لبنًا.
يعني المقصود هنا باللبن أنه الحليب.

"فشربت حتى أني لأرى" من الرؤية "الري" من الارتواء، وهو أخذ
حاجته من الماء ونحوه تامًا "يخرج في أظفاري" وفي رواية عند
البخاري: »من أطرافي« يجوز أن يكون »في« هنا بمعنى: على،

اللبن من أظفاره. أي: على أظفاري، يعني ارتوى حتى خرج 
"ثم أعطيت فضلي" أي: ما فَضُل من اللبن الذي في القدح الذي
أي قالوا:"  الخطاب،  بن  "عمر  لـ  لمن؟  أعطيته  منه،  شربت 
التي الرؤية هذه  تعبير  أيش  الله؟"  يا رسول  أولته  "فما  الصحابة 

بالعلم. "العلم" عبّره  أولته  "قال:"  رأيتها؟ 
موضوع تعبير الرؤى هذا موضوع طويل وسيأتي له باب خاص

إن شاء الله.
والعلم اللبن  اشتراك  من جهة  بذلك  التعبير  (ووجه  الشراح:  قال 
في كثرة النفع) الاشتراك هذا في تعبير الرؤية لا بد منه، لا بد من
والحقيقة الواقع  وبين  الرؤية  في  تراه  الذي  الرمز  بين  اشتراك 
المرادة، يكون بينهما اشتراك، ارتباط في شيء، أيش هذا الارتباط
الموجود بين اللبن والعلم حتى فسّر النبي صلى الله عليه وسلم اللبن بالعلم؟ هذا
للصلاح، سببًا  (وكونهما  قالوا  هكذا  النفع،  كثرة  هو  الارتباط 
بينهم. البدني، والعلم للغذاء المعنوي) هذا الارتباط  فاللبن للغذاء 
اللبن هو لبن؛ لكن في تعبير الرؤية لا يُعبَّر على معنى واحد، تعبير
على معنى،  من  أكثر  على  يُعبَّر  ممكن  واحد  شيء  عِلم،  الرؤية 
الرآي، حال  على حسب  الرؤية،  في  تحصل  التي  القصة  حسب 

www.alqayim.net22Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



نحو على  الرؤية  تعبّر  تجعلك  كثيرة  قرائن  كثيرة،  أسباب  يوجد 
معين.

قال المهلّب: (رؤية اللبن في النوم تدل على السنة والفطرة والعلم
الذى وهو  الدنيا،  المولود من طعام  ناله  أول شيء  لأنه  والقرآن؛ 
وهو القلوب،  حياة  بالعلم  تقوم  كما  حياته  تقوم  وبه  مِعاه،  يفتق 
يشاكل العلم من هذه الناحية، وقد يدل على الحياة؛ لأنها كانت به
في الصغر، وقد يدل على الثواب؛ لأنه من نعيم الجنة إذا رئي نهر
أوّله عليه السلام في من لبن، وقد يدل على المال الحلال، وإنما 
عمر بالعلم والله أعلم؛ لعلمه بصحة فطرته ودينه، والعلم زيادة في

الفطرة على أصل معلوم) انتهى.
قال ابن حجر: (وفي الحديث فضيلة عمر)

طبعًا هذه تبين لك فضيلة عمر، والقدر الذي كان عليه عمر من
العلم رضي الله عنه؛ بل هو أعلم هذه الأمة بعد نبيها وبعد أبي بكر
الصديق رضي الله عنهم، وقد نقلوا الإجماع على أن أبا بكر أعلم
هذه الأمة بعد نبيها صلى الله عليه وسلم، ثم يأتي عمر من بعده، وهذه شهادة من

النبي صلى الله عليه وسلم فرؤيا الأنبياء وحي.
قال: (وأن الرؤيا من شأنها أن لا تحمل على ظاهرها) هذا تأخذه
بالتطبيق واقعي، لا، تراها هي  الرؤيا ليست دائمًا مثل ما  قاعدة، 
تكون -بل ربما لو قيل في الأغلب لما أبعد القائل- ربما يُقال: في

الغالب أنها عبارة عن رموز كهذا الذي مر معنا.
قال: (وإن كانت رؤيا الأنبياء من الوحي؛ لكن منها ما يحتاج إلى

تعبير) منها ما يكون على ظاهره
لا يحتاج إلى تعبير، أمره واضح ظاهر، ومنها ما يحتاج إلى تعبير،
(ومنها ما يحمل على ظاهره، وسيأتي تقرير ذلك في كتاب التعبير

إن شاء الله تعالى)
موضوع تعبير الرؤيا كله سيأتي هناك إن شاء الله.

بأنه العلم  أنه عبّر عن  التبويب  الشراح: (وجه مناسبة  قال بعض 
النبوة) أجزاء  من  جزء  فإنه  فضلًلا  به  وناهيك  النبي صلى الله عليه وسلم،  فضلة 

انتهى.
www.alqayim.net23Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000



هذه فضيلة عظيمة للعلم؛ هذا بناء على تفسير فضل العلم
بالفضيلة.

متفق عليه أخرجا الحديث البخاري مسلم من طرق عن الزهري
به.

إلى هنا نكتفي بهذا القدر، والحمد لله.

www.alqayim.net24Tue, 13 Jan 26 17:22:25 +0000


