
تفريغ شرح صحيح البخاري-24، كتاب العلم، الحديث 72و73 و74 و75
و76 و77

الدرس الرابع والعشرون/السبت بتاريخ: – 06/04/1445
21/10/2023

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور
أنفسنا وسيئات أعمالنا، أما بعد:

شرح دروس  من  والعشرون  الرابع  الدرس  هو  اليوم  درسنا 
الثاني الحديث  عند  العلم  كتاب  في  ولازلنا  البخاري،  صحيح 

والسبعين.
"بَابُ الْفَهْمِ فِي الْعِلْمِ

حَدَّثَنَا عَلِيٌّ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ قَالَ: قَالَ لِي ابْنُ أَبِي نَجِيحٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ
قَالَ: »صَحِبْتُ ابْنَ عُمَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلَمْ أَسْمَعْهُ يُحَدِّثُ عَنْ رَسُولِ
اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّلا حَدِيثًا وَاحِدًا، قَالَ: كُنَّا عِنْدَ النَّبِيِّ
فَقَالَ: »إِنَّ مِنَ الشَّجَرِ شَجَرَةً بِجُمَّارٍ  فَأُتِيَ  اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  صَلَّى 
مَثَلُهَا كَمَثَلِ الْمُسْلِمِ« فَأَرَدْتُ أَنْ أَقُولَ: هِيَ النَّخْلَةُ، فَإِذَا أَنَا أَصْغَرُ

الْقَوْمِ، فَسَكَتُّ، قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »هِيَ النَّخْلَةُ"«
الكتاب معنى  فهم  فضل  أي:  الشرعي،  العلم"  في  الفهم  "باب 

والسنة والتفقه فيهما.
"حدثنا علي" هو ابن عبد الله المديني الإمام المشهور حية الوادي

تقدم.
"حدثنا سفيان" ابن عيينة الإمام المشهور الفقيه تقدم.

اسمه نجيح  وأبو  الله،  عبد  اسمه  نجيح"  أبي  ابن  لي  قال  قال: 
يسار، فهو عبد الله بن يسار، أبو يسار المكي الثقفي مولاهم، من
بعدها، أو   31 سنة  مات  دلّس،  ربما  قدري،  ثقة  التابعين،  أتباع 

روى له الجماعة.

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



كان داعية إلى البدعة، وهذا من الأدلة التي تدل على أن الشيخين
يحتجان بالدعاة إلى البدع، ومذهبهم قبول روايتهم على التفصيل

المذكور سابقًا.
قال الإمام أحمد: كان يجالس عمرو بن عبيد فأفسده.

هذه إحدى مفاسد مجالسة أهل البدع، والإخلال بأصل أهل السنة
وهو: هجر أهل البدع، فمن خالف هذا الأصل عرّض دينه للخطر
عبد منهم  واحد،  من  أكثر  مع  حصل  ما  وهذا  البدعة-  -خطر 
فكانت عبيد  بن  عمرو  جالس  الثاني  وهذا  معكم،  وتقدم  الرزاق 

النتيجة. هذه 
وقال يحيى: كان ابن أبي نجيح من رؤوس الدعاة.

سمع من مجاهد، ولم يسمع منه التفسير، وتفسير مجاهد يُنقل من
طريقه بكثرة، كثير تجده في تفسير ابن جرير الطبري وغيره، من
لكن التفسير؛  منه  يسمع  ولم  مجاهد،  عن  نجيح  أبي  ابن  طريق 
إذًا ووثقه،  بزّة  أبي  بن  القاسم  وهو  معروف  بينهما  الواسطة 

فتفسيره عن مجاهد مقبول.
"عن مجاهد" هو ابن جبر الإمام تقدم.

"إلى عنهما  الله  رضي  الخطاب  ابن  عمر"  ابن  صحبت  "قال: 
المدينة" النبوية "فلم أسمعه يحدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا حديثًا
قلب بُجمَّار"  فأتي  صلى الله عليه وسلم  النبي  عند  "كنا  عمر  ابن  قال:"  واحدًا، 
النخل "فقال: »إن من الشجر شجرةً مثَلَها كمَثَل المسلم"« يعني
ابن يقول  أقول"  أن  "فأردتُ  البركة  في  أيش؟  في  المسلم  تشبه 
لما النبي صلى الله عليه وسلم  لسؤال  جوابًا  النخلة"  هي  أقول:  أن  "فأردت  عمر 
قال لهم النبي صلى الله عليه وسلم: حدثوني ما هي؟ فقال ابن عمر: أردت أن أقول

هي النخلة.
وتعظيمًا منه  أدبًا  القوم فسكتُّ"  أنا أصغر  "فإذا  أنه  نفسه  فرأى 

"قال النبي صلى الله عليه وسلم: »هي النخلة"« للأكابر؛ لأنه أصغرهم سنًا 
قال ابن بطال: (التفهّم للعلم هو التفقه فيه، ولا يتم العلم إلا بالفهم،
أُعطيه فهم  أو  الله،  كتاب  إلا  عندنا  ما  "والله  علي:  قال  وكذلك 
الله، لأن الفهم درجة أخرى بعد حفظ كتاب  رجل مؤمن" فجعل 

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



بالفهم له تتبين معانيه وأحكامه، وقد نفى صلى الله عليه وسلم العلم عمن لا فهم له
بقوله: »رب حامل فقه لا فقه له« وقال مالك: "ليس العلم بكثرة
فهم بذلك  يعني  القلوب"  في  الله  يضعه  نور  هو  وإنما  الرواية، 

انتهى. معانيه واستنباطه) 
الذين يتعلمون كُثر؛ لكنّ الذين يفتح الله تبارك وتعالى عليهم قلة؛
من إليه  وتعالى  سبحانه  الله  يوفق  النهاية؛  في  توفيق  العلم  لأن 

شاء.
عمر ابن  أن  للترجمة  الحديث  (مناسبة  حجر:  ابن  الحافظ  وقال 
أن فهم  إليه  الجُمار  إحضار  عند  المسألة  صلى الله عليه وسلم  النبي  ذكر  لما 
النخلة، أخذ من  الذي  الجُمار  بقرينة  يعني  النخلة)  عنه  المسؤول 
به من يقترن  ما  الكلام  بها صاحبها من  يفهم  (فالفهم فطنة  قال: 

انتهى. قول أو فعل) 
وسبب والسباق،  السياق،  الخبر:  مع  القرائن  على  تركز  فأنت 
الحديث، أو سبب الآية، كل هذا يؤثر معك في فهم الحديث أو فهم

الآية.
الحديث متفق عليه عن ابن عمر، وله شواهد ومتابعات، تقدم

الكلام فيه.
"بَابُ الِلاغْتِبَاطِ فِي الْعِلْمِ وَالْحِكْمَةِ، وَقَالَ عُمَرُ: تَفَقَّهُوا قَبْلَ أَنْ

تُسَوَّدُوا
حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا سُفْيَانُ قَالَ: حَدَّثَنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي
أَبِي بْنَ  قَيْسَ  قَالَ: سَمِعْتُ  الزُّهْرِيُّ-  مَا حَدَّثَنَاهُ  غَيْرِ  خَالِدٍ -عَلَى 
حَازِمٍ قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »لَلا حَسَدَ إِلَّلا فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًلا فَسُلِّطَ
بِهَا يَقْضِي  فَهُوَ  الْحِكْمَةَ  اللهُ  آتَاهُ  وَرَجُلٌ  الْحَقِّ،  فِي  هَلَكَتِهِ  عَلَى 

وَيُعَلِّمُهَا"«
الغبطة، من  الاغتباط  "الاغتباط"  استحباب  بيان  "بابُ"  هذا  أي: 
وهي: أن تتمنى أن يكون لك مثلُ ما للمغبوط من النعمة من غير
ما مثل  لك  يكون  أن  تتمنى  أن  فإنه  الحسد:  أما  عنه،  زوالها 
للمحسود من النعمة مع تمني زوالها عنه، هذا الفرق بين الغبطة

والحسد.
www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



كلاهما: تتمنى أنت ما عند أخيك من النعمة.
النعمة عن تتمنى أن تزول هذه  الغبطة لا  أنك في  بينهما:  والفرق 

بينهما. الفرق  بينما الحسد تتمنى زوالها عنه، هذا  أخيك، 
محرم، الحسد  لكن  مستحب؛  الخير  في  والغبطة  جائزة،  الغبطة 
الشرعي العلم"  في  "الاغتباط  الحسد  تحريم  على  الإجماع  نقلوا 

"والحكمة" خصوصًا وهي علِم السنة. عمومًا 
أو المقصود بالعلم والحكمة: علم الكتاب والسنة، فيكون العطف

تفسيريًا والله أعلم.
العمل، إلى  يؤدي  الذي  الشرعي  العلم  في  الغبطة  استحباب  يريد 
صاحب غبط  يستحب  إنه  حتى  لفضله  العلم  تعلم  على  والحث 

العلم عليه.
"تفقهوا المؤمنين  أمير  الله عنه  الخطاب رضي  ابن  "وقال عمر" 
قبل أن تُسوّدوا" أي: قبل أن تصيروا سادة، رؤساء؛ لأن الرئاسة
القبيلة، رئاسة  الأسرة،  رئاسة  عامة:  والرئاسة  التفقه،  عن  تشغل 
كثيرة، مشاغل  لها  الرئاسة  هذه  رئاسة،  هذه  كل  الناس،  رئاسة 
عنه الله  رضي  عمر  يحث  لذلك  الطلب؛  عن  التفقه،  عن  تشغل 
بالرئاسة تنشغل  أن  قبل  الطلب  في  الفراغ  أوقات  استغلال  على 

التي تؤدي إلى ضيق الوقت عن الطلب.
الدارمي، أخرجه  عنه  الله  الخطاب رضي  بن  الأثر عن عمر  هذا 
وزهير بن حرب في كتاب "العلم"، وابن أبي شيبة في "المصنف"،

وابن أبي الدنيا في "العزلة" وغيره... وهو صحيح.
أن "وبعد  قال:  البخاري  يعني  الله"  أبو عبد  "قال  زيادة:  رواية  في 
تسودوا" أي: وتفقهوا أيضًا بعد أن تسودوا، وليس فقط الفقه قبل
أصحاب تعلم  وقد  لا،  التفقه!  عن  انقطعوا  خلاص  تسودوا؛  أن 

النبي صلى الله عليه وسلم في كبر سنهم.
عمر قول  من  تفهم  أن  خشية  الكلام؟  بهذا  البخاري  عقب  لماذا 
رضي الله عنه: "تفقهوا قبل أن تسودوا" تقول مفهومه: أنك بعد أن
تسود لا تتفقه! لا، خطأ، ليس هذا المقصود؛ ولكن المقصود أنك
وأنت تتفقه كما  أن  تستطيع  لا  وإذا شغلت  تشغل،  تسود  أن  بعد 

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



ذلك معنى  وليس  الفرصة،  اغتنام  على  فلذلك حثك عمر  متفرغ؛ 
أنك لا تتفقه إذا ترأست؛ بل إذا حصلت على الفرصة تفقه دائمًا؛
لذلك عقّب البخاري رحمه الله بهذا الكلام ليبين أنه لا مفهوم له،
وهذا الذي ذكره عن الصحابة رضي الله عنهم أنهم تعلموا في كبر
ابن حديث  ومنها  كثيرة،  أحاديث  في  عنهم،  مشهور  هذا  سنهم 
الله أُقرأ عبد الرحمن ابن عوف) وسيأتي إن شاء  عباس: (كنتُ 
قال الشارح: (وَجه مُطَابقَة قَول عمر - رَضِي الله عَنهُ - للتَّرْجَمَة
أَنه جعل السِّيَادَة من ثَمَرَات الْعلم) المتفقه يتفقه فيسود، فالسيادة
تنبني على العلم (وَأوصى الطَّالِب باغتنام الزِّيَادَة قبل بُلُوغ دَرَجَة
السِّيَادَة. وَذَلِكَ يُحَقّق اسْتِحْقَاق الْعلم، لِلأَنَّهُ يغتبط بِهِ صَاحبه، لِلأَنَّهُ

سَبَب سيادته)
فالنهاية تحصل الغبطة على العلم لأنه سبب للسيادة

"حدثنا الحميدي" عبد الله بن الزبير الحميدي المكي ثقة حافظ
فقيه تقدم.

"قال: حدثنا سفيان" هو ابن عيينة
"قال: حدثني إسماعيل بن أبي خالد" الأحمسي البجلي ثقة ثبت

تقدم
"على غير ما حدثناه الزهري" سفيان سمعه من إسماعيل بن أبي
إسماعيل أن  هنا  يقول  لكن  الزهري؛  من  أيضًا  وسمعه  خالد، 
حدثه على غير ما حدثه به الزهري، بلفظ غير اللفظ الذي حدثه به

إسماعيل.
من ذلك  سمع  بأنه  الإشعار  هذا  من  (والغرض  الشراح:  قال 
إسماعيل على وجه غير الوجه الذي سمع من الزهري، إما مغايرة
في اللفظ، وإما مغايرة في الإسناد، وإما غير ذلك، وفائدته: التقوية

والترجيح بتعداد الطرق)
"قال: سمعت قيس بن أبي حازم" البجلي الكوفي ثقة مخضرم

تقدم.
قال "قال:  عنه  الله  رضي  مسعود"  بن  الله  عبد  سمعت  "قال: 
النبي صلى الله عليه وسلم: »لا حسد" المقصود بالحسد هنا الغبطة، يطلق الحسد

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



وهو الغبطة  على  الحسد  ويطلق  معناه،  ذكرنا  الذي  الحسد  على 
الله" آتاه  "رجل  في خَصلتين  إلا  اثنتين"  في  "إلا  هنا،  المقصود 

"مالًلا فسُلط" الله  أي أعطاه 
قال القسطلاني: (ولغير أبي ذر مما ليس في اليونينية »فسَلّطه(«

انتهى.
أخرى رواية  في  البخاري  عند  موجودة  »فسلطه«  اللفظة:  وهذه 
ستأتي إن شاء الله في طريق ثانية "على هلكته" هلكة المال، أي:
على المال  هذا  فأنفق  مالًلا  وتعالى  سبحانه  الله  أعطاه  رجل 
مستحقيه من زوج وأولاد وغير ذلك، وفي الصدقة وما شابه، أي:
المكاره ووجوه  التبذير  في  لا  الحق"  "في  الطاعات  في  أنفقه 
الأولى: الصورة  على  تكون  الغبطة  الحكمة"  الله  آتاه  "ورجل 
المال، إذا رزق الله سبحانه وتعالى شخصًا مالًلا تغبِطه على هذا

المال إذا كان أنفقه في الطاعات.
العلم الحكمة،  الله  أعطاه  ورجل  الحكمة"  الله  آتاه  "ورجل 
الشرعي القائم على الكتاب والسنة "فهو يقضي بها" بالحكمة بين

الناس "ويعلّمها" للناس.
هاتين في  إلا  محمودة  غبطة  لا  بالحديث:  (والمراد  العلماء:  قال 

انتهى، مما فيه خير. الخصلتين وما في معناهما) 
الحسد أن  القرطبي  العباس  أبو  قال: (وذكر  التثريب"  وفي "طرح 
الحقيقي الذي هو تمني زوال نعمة الغير قد يكون غير مذموم؛ بل
محمود، مثل أن يتمنى زوال النعمة عن الكافر، أو عمن يستعين

بها على المعصية) هذا تخصيص للحسد.
الحسد محرم؛ لكن هل كله؟ قالوا يُخص منه هذه الصورة وهي:
الله معصية  في  النعمة  يستعمل  الذي  حسد  أو  الكافر،  حسد 
سبحانه وتعالى، فأنت تتمنى أن تزول منه لماذا؟ حتى لا يستعين

بها على معصية الله سبحانه وتعالى.
(ثم قال القرطبي في معنى هذا الحديث فكأنه قال لا غبطة أعظم

أو أفضل من الغبطة في هذين الأمرين)
إذًا الغبطة ليست مختصة في هذين الأمرين فقط، لا، يجوز الغبطة

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



بأن لا غبطة أفضل وأعظم المقصود  قالوا هنا  في غيرهما؛ لكن 
منها في هذين الأمرين.

(قلتُ) الكلام لصاحب التثريب (فكأن هذين الأمرين لعظم الغبطة
فيهما بولغ في شأنهما حتى نُفيت الغبطة عما سواهما) يعني من
أجل أن يقول أن يعظم أمرهما وأنهما أمران عظيمان قال لا غبطة
غيرهما في  أيضًا  غبطة  يوجد  أنه  الأمر  حقيقة  ولكن  فيهما،  إلا 
هكذا يقول، قال: (حتى نفيت الغبطة عما سواهما كأن الغبطة في

غيرهما ليست غبطة بالنسبة لعظم الغبطة فيهما والله أعلم)
كل هذا التفسير حتى يقول لك بأن نفي الغبطة هنا عن غير هاتين
الخصلتين ليس المقصود به أنه لا غبطة إلا في هاتين الخصلتين،
لا؛ لكن يقول لك لا غبطة هي أعظم وأفضل من هاتين الخصلتين؛

لكن الغبطة أيضًا تجوز في غيرهما من الخير.
قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: (والناس في الحكمة ينقسمون

إلى أقسام:
ينتفع بها في الله الحكمة فبخل بها حتى على نفسه، لم  آتاه  قسم 
نفسه، ولم يعمل بطاعة الله، ولم ينته عن معصية الله، فهذا خاسر
واستكبروا الحق  علموا  الذين  اليهود  يشبه  وهذا  بالله،  والعياذ 

عنه)
فهذا لا هو استفاد لنفسه، ولا أفاد الناس بها فهذا خاسر تمامًا

نسال الله العافية
ينفع لم  بها في نفسه؛ لكن  الحكمة فعمل  الله  (وقسم آخر أعطاه 

الله، وهذا خير من الذي قبله؛ لكنه ناقص) بها عباد 
هذا تجده حتى بعض أهل العلم أعرف بعضهم كان عنده شيء من
يستفيد فكان  معه،  الذي  العلم  ينشر  ولا  يعلّم  كان  ما  لكن  العلم 

لنفسه لكنه لا يفيده غيره هذا حقيقة خسر خسرانًا كبيرًا
صحيح ليس كالأول لكن هذا أيضًا نقصٌ عظيم وفاته خير كبير.

نفسه في  بها  وعمل  بها  فقضى  الحكمة  الله  أعطاه  آخر  (وقسم 
تتعلم أن  هذا،  شيء  أفضل  الأقسام)  خير  فهذا  الناس  وعلّمها 

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



الله دين  وتنشر  الناس  وتعلم  تعلمت  بما  وتعمل  لنفسك  وتستفيد 
العلم. التامة فعليًا من  الفائدة  إليه، هذه  سبحانه وتعالى وتدعو 

(وهناك قسم رابع لم يؤتَ الحكمة إطلاقًا، فهو جاهل وهذا حُرم
خيرًا كثيرًا لكنه أحسن حالا ممن أوتي الحكمة ولم يعمل بها؛ لأن
هذا يُرجى إذا علم أن يتعلم ويعمل بخلاف الذي أعطاه الله العلم
يرزقنا أن  تعالى  الله  نسأل  بالله  والعياذ  عليه  وبالًلا  عمله  وكان 
وإياكم الحكمة والعلم النافع والعمل الصالح) انتهى كلامه رحمه

الله.
طبعًا هذا الأخير كما قال الشيخ رحمه الله؛ لكن إذا كان مقصرًا

في التعلم هذا أيضًا مشكلته مشكلة.
-  فوائد الحديث:

قال الشراح: (أولها حرمة الحسد وهو إجماع، وهو المذموم، وأما
المباح وهو الاغتباط كما سلف فمحمود؛ فإذا أنعم الله على أخيك
نعمة إلا  بعضهم:  قال  فحرام،  زوالها  وأحببت  فكرهتها  نعمة 

أصابها فاجر أو كافر أو من يستعين بها على فتنة وإفساد.
ثانيها: أن الغني إذا قام بشرط المال وفعل فيه ما يرضي الله كان

أفضل من الفقير)
أم أفضل  الصابر  الفقير  هل  العلماء:  بين  كبير  محل خلاف  هذا 
الغني الشاكر أفضل؟ والمسألة دقيقة وفيها تفصيلات لعلها تأتي

في موضعها إن شاء الله.
يتمنى المرء  أن  يفيد  الحديث  هذا  الطاعات)  تمني  (ثالثها: 
الطاعات؛ لأنه إذا تمناها وأراد أن يفعلها أجر عليها حتى وإن لم

يقدر عليها.
به أبي خالد  بن  أن إسماعيل  الشيخان من طرق  الحديث خرجه 

وله شواهد في الصحيحين وغيرهما.
إِلَى الْبَحْرِ  فِي  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  مُوسَى  ذَهَابِ  فِي  ذُكِرَ  مَا  "بَابُ 
عُلِّمْتَ مِمَّا  تُعَلِّمَنِي  أَنْ  عَلَى  أَتَّبِعُكَ  {هَلْ  تَعَالَى  وَقَوْلِهِ  الْخَضِرِ 

رُشْدًا}

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



إِبْرَاهِيمَ بْنُ  يَعْقُوبُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  الزُّهْرِيُّ  غُرَيْرٍ  بْنُ  مُحَمَّدُ  حَدَّثَنِي 
قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ صَالِحٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ حَدَّثَ أَنَّ عُبَيْدَ اللهِ
بْنَ عَبْدِ اللهِ أَخْبَرَهُ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ »أَنَّهُ تَمَارَى هُوَ وَالْحُرُّ بْنُ قَيْسِ
هُوَ عَبَّاسٍ:  ابْنُ  قَالَ  مُوسَى،  صَاحِبِ  فِي  الْفَزَارِيُّ  حِصْنٍ  بْنِ 
إِنِّي فَقَالَ:  عَبَّاسٍ  ابْنُ  فَدَعَاهُ  كَعْبٍ،  بْنُ  أُبَيُّ  بِهِمَا  فَمَرَّ  خَضِرٌ. 
الَّذِي سَأَلَ مُوسَى فِي صَاحِبِ مُوسَى  هَذَا  أَنَا وَصَاحِبِي  تَمَارَيْتُ 
يَذْكُرُ وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  النَّبِيَّ صَلَّى  سَمِعْتَ  هَلْ  لُقِيِّهِ،  إِلَى  السَّبِيلَ 
شَأْنَهُ؟ قَالَ: نَعَمْ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:
بَيْنَمَا مُوسَى فِي مَلَلإٍ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ، جَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: هَلْ تَعْلَمُ
بَلَى، مُوسَى:  إِلَى  اللهُ  فَأَوْحَى  لَلا.  قَالَ مُوسَى:  مِنْكَ؟  أَعْلَمَ  أَحَدًا 
الْحُوتَ لَهُ  اللهُ  فَجَعَلَ  إِلَيْهِ،  السَّبِيلَ  مُوسَى  فَسَأَلَ  خَضِرٌ.  عَبْدُنَا 
آيَةً، وَقِيلَ لَهُ: إِذَا فَقَدْتَ الْحُوتَ فَارْجِعْ، فَإِنَّكَ سَتَلْقَاهُ، وَكَانَ يَتَّبِعُ
إِلَى أَوَيْنَا  إِذْ  {أَرَأَيْتَ  فَتَاهُ:  لِمُوسَى  فَقَالَ  الْبَحْرِ،  فِي  الْحُوتِ  أَثَرَ 
الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ}
فَوَجَدَا قَصَصًا}  آثَارِهِمَا  عَلَى  فَارْتَدَّا  نَبْغِي  كُنَّا  مَا  ذَلِكَ  {قَالَ 
فِي كِتَابِهِ"« اللهُ عَزَّ وَجَلَّ  الَّذِي قَصَّ  فَكَانَ مِنْ شَأْنِهِمَا  خَضِرًا، 
"باب ما ذُكر في ذهاب موسى" هو ابن عمران نبي الله ورسوله

من ذرية يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، ويعقوب هو إسرائيل.
"في البحر إلى الخضر" الخَضِر والخِضْر ثبتت بهما الرواية.

الضاد، وكسر  الخاء  بفتح  الخَضِر  يصح  أنه  العلم  أهل  وذكر 
الخاء بفتح  والخَضْر  الضاد،  وإسكان  الخاء  بكسر  والخِضْر 

وإسكان الضاد.
لكن ثبتت الرواية بالخَضِر والخِضْر قاله الحافظ.

ويقال بغير ألف ولام خَضِر.
أبي من حديث  البخاري  في صحيح  بذلك سيأتي  تسميته  وسبب 
هريرة مرفوعًا: »إنما سمي الخَضِر لأنه جلس على فروة فإذا هي

تهتز من خلفه خضراء« "عليهما السلام"
اختلف في اسمه واسم أبيه، وهل هو ولي أم نبي؟ وهل هو حي

إلى الآن أم ميت؟

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



والراجح: أنه نبي فعل ما أمر به من أحكام وقال: ﴿وما فعلته عن
أمري﴾ فدل على أنه نبي أوحي إليه؛ ولأنه أعلمُ من موسى أي في

علم مخصوص ويبعد أن يكون ولي أعلم من نبيه.
والصحيح: أنه ميت لقوله صلى الله عليه وسلم: »أرأيتم ليلتكم هذه فإن على رأس

مائة سنة لا يبقى ممن هو على ظهر الأرض أحد«
ولا يصح في اسمه شيء، سيأتي هذا مفصلًلا إن شاء الله في

موضعه.
وقد بنى الصوفية عليه خرافات وأكاذيب وضلالات كثيرة على

حكاية الخضر.
مما علمت رشدًا﴾" تعلمني  أن  أتبعك على  تعالى: ﴿هل  "وقوله 
أي: أتبعك على شرط ﴿أن تعلمني مما علمت رشدًا﴾ أي: علمًا

ذا رشد وهو إصابة الخير.
البر في  العلم  طلب  في  والرحلة  السفر  على  البخاري  به  استدل 

العلم. والبحر، فهذا موسى عليه السلام رحل ليطلب 
قال السلام  عليه  أن موسى  للقصة  (ووجه مطابقته  الشراح:  قال 
للخضر: ﴿هل أتبعك على أن تعلمني﴾ فاتبعه ليتعلم منه في البحر
بعد البر  في  سيرهما  حال  البر  وفي  السفينة،  ركوبهما  حال 

انتهى. النزول) 
"حدثني محمد بن غُرير الزهري" هو ابن الوليد بن إبراهيم بن عبد

الرحمن بن عوفي القرشي الزهري
المدني الغريري، نزيل سمرقند، يروي عن أتباع التابعين، لم أجد
ابن أن  الحفاظ  وذكر  جماعة،  عنه  روى  تعديلًلا  ولا  جرحًا  فيه 
حبان ذكره في الثقات، ولم أجده في المطبوع، أخرج له البخاري
وحده في ثلاثة مواضع، ولم يخرّج له باقي أصحاب الكتب الستة،

فهو من الأفراد، وهو متابَع في هذا الحديث عند البخاري وغيره
"قال: حدثنا يعقوب بن إبراهيم" هو ابن سعد بن إبراهيم بن عبد
الرحمن بن عوف القرشي الزهري أبو يوسف المدني نزيل بغداد،
208 سنة  في شوال  مات  مأمون،  ثقة  التابعين،  أتباع  عن  يروي 

روى له الجماعة.
www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



"قال: حدثني أبي" هو إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن
التابعين، أتباع  المدني من  أبو إسحاق  الزهري  القرشي  بن عوف 

ثقة حجة تقدم.
"عن صالح" ابن كيسان المدني تابعي ثقة حافظ فقيه تقدم.

"عن ابن شهاب" الزهري الإمام محمد بن مسلم.
"حدّث أن عبيد الله بن عبد الله" بن عتبة بن مسعود أحد الفقهاء

السبعة.
تجادل تمارى"  "أنه  عنهما  الله  رضي  عباس"  ابن  عن  "أخبره 
وتنازع "هو" أي ابن عباس "والحر بن قيس بن حصن الفزاري"
صحابي مشهور وله ذكر عند المصنف أيضًا في قصة له مع عمر
لفضلهم يعني  عمر"  يدنيهم  الذين  النفر  من  الحر  "وكان  فيها: 
يقرّبهم، تنازع الحر بن قيس وابن عباس "في صاحب موسى" أي:

تجادلوا وتنازعوا في صاحب موسى هل هو الخَضِر أم غيره؟
"قال ابن عباس: هو خَضِر" ماذا قال الحر بن قيس؟ الله أعلم،

لماذا؟ لأنه لم يذكر؛ إلا أنه لم يقل خضر لأنه تنازع مع ابن عباس
في هذا، ابن عباس قال هو الخضر، أما الحر أيش قال؟ الله أعلم،
ما ندري، قال الحافظ ابن حجر: ولا وقفت على ذلك في شيء من

طرق هذا الحديث.
"فمر بهما أُبي بن كعب" هو بن قيس بن عُبيد بن زيد بن معاوية
أبا يُكنْى  الخزرجي،  الأنصاري  النجار  بن  مالك  بن  عمرو  بن 
ثم فيها،  النبي صلى الله عليه وسلم  وبايع  الثانية  العقبة  المنذر، شهد  وأبا  الطفيل 
وهو الله  لكتاب  وأقرأهم  الصحابة  فقهاء  أحد  وكان  بدرًا،  شهد 
ممن كتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم الوحي قبل زيد بن ثابت، وكتب معه
أيضًا، يعد في أهل المدينة، والأكثر على أنه مات في خلافة عمر

رضي الله عنهما ورحمهما الله.
"فدعاه ابن عباس" لما مر أُبي دعاه ابن عباس، ناداه ابن عباس،
وفي رواية مسلم: "فدعاه ابن عباس فقال يا أبا الطفيل هلم إلينا"

تعال إلينا.
لفصل عندهم  يجلس  أن  دعائه  في  وليس  العلم:  أهل  قال 

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



الخصومة ما يخلُّ بالأدب؛ لأن بعضهم قال هذا ليس أدبًا أن يناديه
في مجلس،  في  هنا  نحن  إليه،  يذهب  علمًا  يريد  هو،  يأتيه  كي 

خصومة، فليس في ذلك قلة أدب.
"فقال" ابن عباس "إني تماريت" جاء أُبي إلى مجلسهم فقال له ابن
هذا" وصاحبي  "أنا  وتنازعت  تجادلت  أي  تماريت"  "إني  عباس 
الحر بن قيس "في صاحب موسى الذي سأل موسى السبيلَ إلى
به، والاجتماع  إليه  الوصول  إلى  الطريق  عن  موسى  سأل  لقيّه" 
يذكر شأنه" النبي صلى الله عليه وسلم  "هل سمعت  أُبيًّا:  ابن عباس سائلًلا  يقول 
يذكر قصته، يذكر خبره، "قال" أبي بن كعب رضي الله عنه "نعم،
في أي:  ملأ"  في  موسى  »بينما  يقول:  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  سمعت 
جماعة، أو في أشراف "من بني إسرائيل" وهم أولاد يعقوب عليه
الأسباط، وهم   ،12 أولاده  وكان  يعقوب،  هو  فإسرائيل  السلام، 
وجميع بني إسرائيل منهم، "جاءه رجل فقال:" قال الرجل لموسى
عليه السلام: "هل تعلم أن أحدًا أعلم منك؟" الرجل يسأل موسى،
شاء إن  قريبًا  ستأتي  المصنف  عند  رواية  وفي  لا"  موسى:  "قال 

إليه« العلم  الله عليه إذ لم يرد  الله: »فعتَب 
ماذا يعني؟ قال أهل العلم: (وظاهر هذا اللفظ: أن الذي عتب الله
تعالى على موسى عليه السلام إنما هو أن قال: "أنا أعلم" فأضاف
فيفوض الناس،  أعلم  هو  بمن  أعلم  الله  يقل:  ولم  إليه،  الأعلمية 

الله) والله أعلم إلى  ذلك 
أي ينبغي كان أن يقول "الله أعلم" فالخلق جميعًا لا يعلمهم إلا الله
كان وما  منه  أعلم  هو  من  يوجد  أنه  تبين  وقد  وتعالى،  سبحانه 

الله أعلم. ينبغي أن يقول:  إذًا فكان  يعلم، 
الآتية: الرواية  وفي  خَضِر"  عبدُنا  بلى،  موسى:  إلى  الله  "فأوحى 
ملتقى البحرين«  بمجمع  عبادي  من  عبدًا  أن  إليه  الله  »فأوحى 
لأن العلم؛  بعض  في  منك  أعلم  منك«  أعلم  »هو  يعني  البحرين 
بعض في  لكن  بها؛  جاء  التي  بشريعته  أعلم  والنبي  نبي،  موسى 
عندما معه  حصل  ما  ذلك:  من  موسى،  من  أعلم  الخَضِر  العلم 

ذهب معه وتعلم منه.
»قال الخضر لموسى« هذا الذي يؤكد لك هذا المعنى الذي ذكرنا
»إني على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



علمكه الله لا أعلمه« انتهى.
"السبيلَ إليه" أي سأل الله سبحانه اللهَ عز وجل  "فسأل موسى" 
وتعالى الطريق إلى الوصول إلى الخضر "فجعل الله له" أي لأجله
أي له:"  "وقيل  ليلقاه  الخضر  لمكان  علامة  أي  آية"  "الحوت 
لموسى "إذا فقدت الحوت فارجع، فإنك ستلقاه، وكان يتبع أثر

الحوت في البحر"
الرواية مِكْتَل« هذه  له احمل حوتًا في  الآتية: »فقيل  الرواية  وفي 
توضح لك أيش المعنى المقصود »فإذا فقدته فهو ثَمّ« خذ حوت
الحوت؛ فقد  فإذا  طعامهم،  ضمن  من  كان  مكتل،  في  ميّت 
ضيّعته، فاعلم أن الخضر هناك، في المكان الذي تفقد فيه الحوت

»فإذا فقدته فهو ثم«
»فانطلق وانطلق بفتاه يوشع ابن نون« وهذا نبي أيضًا كان فتى
وضعا الصخرة  عند  كانا  حتى  مكتل  في  حوتًا  »وحملا  موسى 
رؤوسهما وناما، فانسل الحوت من المكتل فاتخذ سبيله في البحر
"فَمِ كـ  مسلكًا  له  اتخذ  البحر،  في  طريقه  اتخذ  الحوت  سربًا« 
القِرْبَة" سلك منه »وكان لموسى وفتاه عجبًا، فانطلقا بقية ليلتهما
ويومهما، فلما أصبح قال موسى لفتاه: آتنا غداءنا« أعطنا طعام
الغُدوة، وهي أول النهار، الناس اليوم تسمي الغداء بعد الظهر، لا،

الغداء هو في أول النهار؛ لأنه من الغدوة وقته
»آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصبًا« تعبًا شديدًا تعبنا في
السفر هذا قال في الرواية: »ولم يجد موسى مسًا من النصب« ما
ذهب به«  أُمر  الذي  المكان  جاوز  »حتى  التعب  من  شيء  وجد 

الحوت وجاوزوا المكان وهم لا يشعرون بهذا.
"فقال لموسى فتاه" يعني فتى موسى قال له، فتاه: يوشع بن نون،
ألم "﴿أرأيت﴾"  الفتى:  قال  فتاه  سمّاه  لذلك  ويتبعه  يخدمه  كان 
التي الصخرة﴾"  "﴿إلى  نزلنا  "﴿أوينا﴾"  حين  "﴿إذ﴾"  تعلم 
استرحنا عندها "﴿فإني نسيت الحوت﴾" أي ألم تعلم حين آوانا
الليل إلى تلك الصخرة المعروفة بينهما، فإني نسيت أن أخبرك أن
فيه له  واتخذ  البحر  في  وقفز  الحياة  فيه  دبت  الميت  الحوت 
طريقًا، وكان أمره مما يُعجب منه "﴿وما أنسانيه إلا الشيطان﴾"
"﴿ذلك﴾" أذكره﴾" "﴿قال﴾" موسى  "﴿أن  السبب في ذلك  لأنه 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



أي: فقدان الحوت هي العلامة التي نبحث عنها، هذه العلامة التي
نطلبه علامة الذي  أي  نبغ﴾"  كنا  ما  "﴿ذلك  فيها  وننتظر  نريدها 
التي العلامة  وهو  نريد،  كنا  الذي  هذا  المقصود،  وجدان  على 
ذُكرت لنا "﴿فارتدا على آثارهما﴾" رجعا في الطريق الذي جاءا
أتيا حتى  اتباعًا  آثارهما  يتبعان  أي  "﴿قصصًا﴾"  يقصان  فيه 
عند فُقد  الحوت  لأن  رجوعًا؛  الصخرة  إلى  رجعا  الصخرة، 
"فوجدا خضرًا، فكان من شأنهما" هناك  الخضر  يعني  الصخرة 
يعني الله عز وجل في كتابه"«  "الذي قص  أي الخضر وموسى 
له ﴿قال  تعالى:  قوله  من  كتابه  في  وتعالى  سبحانه  الله  ذكر  ما 
موسى هل أتبعك﴾ إلى آخر ذلك، وسيأتي مفصلًلا إن شاء الله في

حديث خاص لذلك.
-  من فوائد الحديث:

(الرحلة والسفر لطلب العلم برًا وبحرًا وهو المراد بالتبويب،   §
في المخاطرة  جازت  حتى  العلم  على شرف  التنبيه  والمراد 

البحر وركبه الأنبياء في طلبه) طلبه بركوب 
زيادة العلم وقصد طلبه ومعرفة حق من عنده  في  (الازدياد    §

علم).
كل كان  (إذا  العلم  في  المجادلة  العلم)  في  التماري  (جواز    §
تجده، صعب  هذا  اليوم  متعنت)  غير  الحقيقة  يطلب  واحد 
العلم ويتجادلون من أجل أن العلم يخوضون في  تَماري في 
يصلوا إلى حقيقة معينة بدون ما يكون لذلك أثر في القلوب،
هذا اليوم تقريبًا غير موجود بين طلبة العلم إلا من رحم ربي
مسألة في  بينهم  الجدال  يبدأ  منهم  كثير  وتعالى،  سبحانه 
وينتهي بأشياء في النفوس، حقد، بغض لعضهم، محاربة، كل
هو قوله  أن  يثبت  أن  أجل  من  الآخر  يغالب  أن  يريد  واحد 
الحق، ما هو هذا المقصود، إذا كان المقصود من الكلام مع
في الحق  إلى  تصل  أن  تريد  أنك  العلم  مسائل  في  أخيك 
المسألة بدون أن تجد في نفسك على أخيك شيئًا فهذا طيب،
ممدوح، وهذا ما حصل بين ابن عباس والحر وهذا مطلوب؛
وبين بينك  وبغضاء  شحناء  إلى  ذلك  سيؤدي  كان  إذا  لكن 

العلم بطريقة أخرى. إذًا فلا يجوز أن تفعله، اطلب  أخيك 

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



التنازع) لما تنازع ابن (وفي هذا الرجوع إلى أهل العلم عند    §
عباس والحر رجعا إلى من هو أعلم منهما بذلك وهو أبي بن

كعب، فقيه كبير من فقهاء الصحابة رضي الله عنه.
في تواضع  دائمًا  الأحوال)  وكل  العلم  في  التواضع  (لزوم    §

الله أعلم فيما لا تعلم أو فيما تسأل عنه. العلم وقل 
الأخذ منعه)  لمن  خلافًا  السفر  في  وإعداده  الزاد  (حمل    §

بالأسباب في هذا مطلوب.
§  وفي الخبر أيضًا قبول خبر الواحد الصدوق.

ستأتي بقية فوائده إن شاء الله في محلها.
الحديث متفق عليه وسيأتي بطوله إن شاء الله تبارك وتعالى.

"بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »اللَّهُمَّ عَلِّمْهُ الْكِتَابَ«
الْوَارِثِ قَالَ: حَدَّثَنَا خَالِدٌ، عَنْ أَبُو مَعْمَرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ  حَدَّثَنَا 
عَلَيْهِ اللهُ  اللهِ صَلَّى  قَالَ: ضَمَّنِي رَسُولُ  ابْنِ عَبَّاسٍ  عِكْرِمَةَ، عَنِ 

الْكِتَابَ"« وَسَلَّمَ وَقَالَ: »اللَّهُمَّ عَلِّمْهُ 
الْكِتَابَ« عَلِّمْهُ  »اللَّهُمَّ  وَسَلَّمَ:  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  النَّبِيِّ  قَوْلِ  "بَابُ 
ابن إلى  عائدة  »"علمه"«  الحديث،  بلفظ  الباب  البخاري  ترجم 

الله عنه. عباس رضي 
لعل البخاري يشير إلى استحباب الدعاء بهذا الدعاء.

"حدثنا أبو معمر" هو عبد الله بن عمرو ابن أبي الحجاج واسمه
أثبت من  البصري،  المـُقْعَد  مولاهم،  المنقري  التميمي  ميسرة 
ثقة التابعين،  أتباع  عن  يروي  سعيد،  بن  الوارث  عبد  في  الناس 

ثبت قدري، مات سنة 224 روى له الجماعة.
العنبري ذكوان  بن  سعيد  ابن  هو  الوارث"  عبد  حدثنا  "قال: 
مولاهم، أبو عبيدة التنّوري البصري، من أتباع التابعين، ثقة ثبت

قدري، مات سنة 180 وقيل غير ذلك روى له الجماعة.
عبد أبي)  على  لمكذوب  إنه  الصمد:  عبد  (قال  البخاري:  قال 
وما أبي،  على  لمكذوب  (إنه  قال:  الوارث،  لعبد  ابنه  هذا  الصمد 

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



القدر وكلام عمرو بن عبيد) سمعته منه يقول قط في 
أنه الظاهر  يعلم،  لم  من  على  حجة  علم  ومن  عليه،  غيره  وأثبته 

القدر والله أعلم. القول في  ثابت عليه 
"قال: حدثنا خالد" هو ابن مهران الحذّاء، أبو المـُنازِل بفتح الميم
بني مولى  وقيل  قريش،  مولى  البصري  أشهر،  وضمها  وبضمها 
أتباع من  إليهم،  يجلس  كان  لكنه  بحذّاء؛  يكن  ولم  مجاشع، 
الشام، وعاب قدم من  لما  تغير حفظه  أو صدوق،  ثقة  التابعين، 
عليه البعض دخوله في عمل السلطان، مات سنة إحدى أو اثنتين

وأربعين ومئة روى له الجماعة.
"عن عكرمة" مولى ابن عباس القرشي الهاشمي مولاهم، أبو عبد
ثبت ثقة  تابعي  المغرب،  أهل  من  البربر  من  أصله  المدني،  الله 
الجماعة؛ له  روى  ذلك  بعد  وقيل   104 سنة  مات  بالتفسير  عالم 

سوى مسلم روى له حديثًا واحدًا مقرونًا بغيره.
الكلام فيه كثير وترجمته طويلة والخلاصة:

رمي بثلاثة أشياء:
الأولى: الكذب، وهذا لا يثبت.

وقالوا: آخرون،  وأثبتها  قوم  عنه  نفاها  الخوارج،  بدعة  والثانية: 
غيرها وفي  ليبيا  في  الآن  وموجودون  المغرب  بلاد  في  الإباضية 
هم فرقة من فرق المذهب عنه، مذهب الإباضية هذا،  أخذوا هذا 
من أنه  يثبت  لا  وقال:  عنه،  نفاه  الآخر  والبعض  الخوارج، 
التفصيل وتقدم  كغيره،  حديثه  في  تقدح  فلا  ثبتت  وإن  الخوارج، 

المبتدع. في رواية 
ويطلبها، يذهب  كان  أي:  الأمراء،  جوائز  يقبل  كان  أنه  والثالثة: 
الله والله أعلم، هذه فيها تفصيل تقدم ولا تقدح في مثله إن شاء 

فخبره مقبول على الراجح الصحيح.
"عن ابن عباس" رضي الله عنهما تقدم "قال: ضمني رسول الله
إلى "ضمني  الله:  شاء  إن  ستأتي  رواية  في  المصنف  وعند  صلى الله عليه وسلم" 

صدره"

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



فيستفاد مميزًا؛  غلامًا  ذاك  إذ  عباس  ابن  (وكان  حجر:  ابن  قال 
انتهى. القريب على سبيل الشفقة)  منه: جواز احتضان الصبي 

ما بالتعليم  والمراد  القرآن،  أي:  الكتاب"«  علمه  »اللهم  "وقال: 
هو أعم من حفظه والتفهم فيه، وفي رواية عند البخاري ستأتي إن
شاء الله: »اللهم فقهه في الدين« وفي أخرى ستأتي إن شاء الله:
غير في  الإصابة  الحكمة  البخاري:  وقال  الحكمة«  علمه  »اللهم 

النبوة.
قال ابن وهْب: قلت لمالك ما الحكمة؟ قال: معرفة الدين والتفقه

فيه والاتباع له.
وقال الشافعي: الحكمة سنة رسول الله.

ثم وتعليمه  الكتاب  تلاوة  ذكر  تعالى  بأنه  لذلك  الله  استدل رحمه 
شيئًا الحكمة  من  المراد  يكون  أن  فوجب  الحكمة  عليه  عطف 

خارجًا عن الكتاب وليس ذلك إلا السنة.
كل هذه المعاني صحيحة ومتلازمة والله أعلم.

وقد تحققت دعوته صلى الله عليه وسلم في ابن عباس، قد كان بحر العلم، وحبر
الأمة وإمام المفسرين وترجمان القرآن وشيخ المحدثين والفقه لم
بعض إلا  بعدهم،  ومَن  الصحابة  من  عليه  ويقدم  هذا  في  يفقه 

الصحابة رضي الله عنهم جميعًا كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي.
الحديث من أفراد البخاري عن مسلم.

"بَابٌ: مَتَى يَصِحُّ سَمَاعُ الصَّغِيرِ
ابْنِ عَنِ  مَالِكٌ،  حَدَّثَنِي  قَالَ:  أُوَيْسٍ  أَبِي  بْنُ  إِسْمَاعِيلُ  حَدَّثَنَا 
بْنِ اللهِ  عَبْدِ  عَنْ  عُتْبَةَ،  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  بْنِ  اللهِ  عُبَيْدِ  عَنْ  شِهَابٍ، 
عَبَّاسٍ قَالَ: »أَقْبَلْتُ رَاكِبًا عَلَى حِمَارٍ أَتَانٍ، وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ
إِلَى بِمِنًى  يُصَلِّي  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  اللهِ صَلَّى  وَرَسُولُ  الِلاحْتِلَلامَ، 
الْلأَتَانَ وَأَرْسَلْتُ  الصَّفِّ  بَعْضِ  يَدَيْ  بَيْنَ  فَمَرَرْتُ  جِدَارٍ،  غَيْرِ 

ذَلِكَ عَلَيَّ"« يُنْكِرْ  فَلَمْ  فَدَخَلْتُ فِي الصَّفِّ،  تَرْتَعُ، 
"بابٌ: متى يصح سماع الصغير" سماعه للحديث، للعلم.

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



أراد البخاري أن البلوغ ليس شرطًا في تحمل الحديث.
ابن عن  مالك،  حدثنا  قال:  أويس،  أبي  بن  إسماعيل  "حدثنا 
بن الله  عبد  عن  عتبة،  بن  الله  عبد  بن  الله  عبيد  عن  شهاب، 
أويس أبي  بن  وإسماعيل  تقدموا،  كلهم  الإسناد  رجال  عباس" 

البخاري وغيره. ضعيف ومتابَع عند 
أتان" حمار  على  "راكبا  كوني  حال  "أقبلت"  عباس  ابن  "قال" 
حمار أتان التي هي الأنثى من الحمار، يقال لها أتان، عندنا يقول
لها الناس حمارة وهي لغة ضعيفة، اللغة الأشهر هي الأتان، ولما
يميز أتان" حتى  "حمار  فقال:  والأنثى،  الذكر  يشمل  الحمار  كان 
لك نوع الحمار الذي كان يركبه وهي أتان يعني أنثى "وأنا يومئذ
بلغ ما  يعني  الشرعي،  البلوغ  "الاحتلام"  قاربت  أي  ناهزت"  قد 
لكنه قارب البلوغ "ورسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي بمنى" منى معروفة في
بها يراق  يعني  يُمنى  الدماء،  من  بها  يراق  لما  بذلك  مكة، سميت 
سترة غير  إلى  أي:  جدار"  غير  "إلى  منى  فسميت  الدماء  من 
نفى الطريقة،  بهذه  يعبرون  لكن  جدار؛  وغير  جدار  من  أصلًلا 

الجدار ومراده نفي السترة كلها قاله الشافعي.
قال: (أي إلى غير سترة) أصلا (وسياق الكلام يدل عليه؛ لأن ابن
يدي بين  المرور  أن  على  الاستدلال  معرض  في  أورده  عباس 
"والنبي صلى الله عليه وسلم بلفظ:  البزار  رواية  ويؤيده  يقطع صلاته،  لا  المصلي 
ابن الحافظ  كلام  هذا  انتهى  يستره")  شيء  ليس  المكتوبة  يصلي 

حجر.
أخرجه البزار وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه أيضًا، وهذا الذي

فهمه الشافعي هو الصواب.
وهذا الحديث هو الدليل على أن اتخاذ السترة ليس واجبًا، سيأتي

هذا الكلام في هذه المسألة في موضعها ان شاء الله.
من صف  الصف"  "بعض  قُدام  أي  يدي"  بين  "فمررت  قال: 
أي ترتع"  الأتان  "وأرسلت  صلى الله عليه وسلم  النبي  مع  المصليين  صفوف 
تركتها تأكل ما تشاء "فدخلت في الصف، فلم يُنكر ذلك علي" أي
الله صلى الله عليه وسلم ولا ينكره عليه رسول  لم  بين يدي بعض الصف  مروره 
غيره، وأخبر رضي الله عنه أنه في ذلك الوقت قد قارب البلوغ،

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



يعني في السن التي يُنكر عليه فيها لو كان قد أتى منكرًا يفسد على
المصليين صلاتهم، ومع هذا فلم ينكر عليه أحد، لا النبي صلى الله عليه وسلم ولا

أحد من الصحابة؛ فإذًا يستدل بهذا الفعل على الجواز.
-  في الحديث:

ما ترجم له البخاري أن التحمل لا يشترط فيه كمال الأهلية،   §
مثلًلا كافرًا  كان  أو  التحمل  وقت  في  بالغًا  يكن  لم  لو  حتى 
يقبل منه ما يؤديه بعد كمال الأهلية، يعني سماعه للحديث لو
ويحفظ، يعقل  لكنه  صغير  وهو  سمعه  أو  كافر  وهو  سمعه 
سماعه في هذه الحالة يُقبل منه بعد أن يبلغ وبعد أن يُسلم إذا
الأهلية كاملة عندما بد أن تكون  التحديث لا  يعني  به،  حدّث 
أن الموضوع  في  المهم  هذا،  يشترط  لا  السماع  أما  يحدّث، 
بقية الشروط، يكون قد حفظ وأتقن، وثم بعد ذلك لا يشترط 

العبد والفاسق والكافر إلى آخره... يُلحق بالصبي طبعًا 
فإن قيل: التقييد بالصبي والصغير في الترجمة لا يطابق حديث

ابن عباس؟
البالغ، وذِكر الصبي أجاب أهل العلم: (بأن المراد بالصغير غير 
يتعلق الصغير  لفظ  يكون  أن  ويُحتمل  التوضيح،  باب  من  معه 
بهما معًا) قصة يتعلق  الصبي  التي ستأتي (ولفظ  بقصة محمود) 

ابن عباس وقصة محمود.
وسيأتي طبعًا موضوع سترة المصلي إن شاء الله.

من وهو  به،  الزهري  عن  طرق  من  الشيخان  أخرجه  الحديث 
الله. أحاديث الموطأ الموصولة عند مالك رحمه 

حَدَّثَنِي قَالَ:  مُسْهِرٍ  أَبُو  حَدَّثَنَا  قَالَ:  يُوسُفَ  بْنُ  مُحَمَّدُ  "حَدَّثَنِي 
بْنِ مَحْمُودِ  عَنْ  الزُّهْرِيِّ،  عَنِ  الزُّبَيْدِيُّ،  حَدَّثَنِي  حَرْبٍ،  بْنُ  مُحَمَّدُ 
الرَّبِيعِ قَالَ: عَقَلْتُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَجَّةً مَجَّهَا فِي

وَجْهِي، وَأَنَا ابْنُ خَمْسِ سِنِينَ مِنْ دَلْوٍ"
يقال لهما محمد للبخاري  هما شيخان  "حدثنا محمد بن يوسف" 

بن يوسف:
الفريابي وهذا تقدم.

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



والبيكندي وهو المراد هنا، فهذا محمد بن يوسف البيكندي، كيف
أبي عن  رواية  له  ليست  فالفريابي  بشيخه،  مسهر،  بأبي  عرفناه؟ 
كان وإن  مسهر،  أبي  عن  رواية  له  الذي  هو  والبيكندي  مسهر، 
الراوي عنهما واحد وهو البخاري، روى عن هذا وعن هذا، إذًا لا
لأن بشيخهما؛  نميز  أن  استطعنا  لكننا  به؛  نميز  أن  نستطيع 
أحدهما يروي عنه والآخر لا يروي عنه، لو أن كليهما يروي عنه
بينهم لنميز  أخرى  قرائن  إلى  ونحتاج  الأمر  في  إشكال  في  لصار 
من هو، لكن على كل حال إيش ما دار يدور على ثقة، سواء في

الفريابي أو البيكندي.
ثقة التابعين،  أتباع  عن  يروي  البخاري،  أحمد  أبو  هو  البيكندي، 

البخاري. روى له 
بن مسهر  بن  الأعلى  عبد  هو  مسهر  أبو  مسهر"  أبو  حدثنا  "قال: 
عبد وجده  الدمشقي،  مسهر  أبو  الغساني  مسهر  بن  الأعلى  عبد 

ذُرَامَة. أبا  الأعلى يكنى 
لاحظ اسمه هو :عبد الأعلى بن مسهر، جده عبد الأعلى بن مسهر؛
مسهر أبو  كنيته  هذا  بينهما،  تفرق  حتى  الكنية  لك  يذكرون  لذلك 

ذُرامة. أبو  الحفيد، الجد كنيته 
وهذا يروي عن أتباع التابعين ثقة حافظ إمام مات سنة 218 روى

له الجماعة.
قال أبو داود صاحب السنة السجستاني قال فيه: (كان من ثقات
الناس، رحم الله أبا مسهر لقد كان من الإسلام بمكان، حُمِل على
المِحْنة فأبى، وحُمِل على السيف فمُدَّ رأسُه وجُرِّد السيف فأبى أن

يجيب، فلما رأوا ذلك منه حمُل إلى السجن فمات)
وقال ابن حبان: (وكان إمام أهل الشام في الحفظ والإتقان ممن
في الشام  أهل  يرجع  كان  وإليه  وأنبائهم  بلدي  أهل  بأنساب  عَنى 
الشام في  التعديل  جرح  إمام  كان  لشيوخهم)  والتعديل  الجرح 

(وكان يحيى بن معين يفخّم في أمره).
الخولاني الله  عبد  أبو  أبرش  حرب"  بن  محمد  حدثني  "قال: 
أتباع عن  يروي  دمشق،  قضاء  ولي  لقريش  مولى  الحمصي 
له روى  ومئة  وتسعين  أربع  أو  اثنتين  سنة  مات  ثقة،  التابعين، 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



الجماعة.
الهذيل أبو  الزبيدي،  عامر  بن  الوليد  بن  الزُبيدي" محمد  "حدثني 
التابعين، ثقة حافظ فقيه، من أثبت أتباع  الحمصي القاضي، من 
الناس في الزهري، مات سنة ست أو سبع وأربعين ومئة، روى له

الجماعة سوى الترمذي.
قد تجده  حقها،  يعطيها  لم  الحافظ  التقريب  في  التراجم  بعض 
نقول لذلك  حقه؛  المحدث  تعطي  لا  بكلمات  أحوالهم  لخص 
التراجم تحتاج إلى التقريب بعض  انتبهوا، أحيانًا يكون هناك في 
الناس في أثبت  الزبيدي هذا ثقة حافظ فقيه من  تعديل، مثل هذا 
في جاء  ما  حسب  على  حقه  في  يقال  أن  ينبغي  هكذا  الزهري 

الله. ترجمته رحمه 
أحيانًا الحافظ بن حجر نفسه يخالف قوله في غير التقريب فيعطي

الراوي حقه في غير التقريب.
"عن الزهري" الإمام تقدم محمد بن مسلم بن شهاب.

"عن محمود بن الربيع" بن سراقة بن عمرو الأنصاري الخزرجي
أبو نُعيم أو أبو محمد معدود في أهل المدينة، صحابي صغير جُل

روايته عن الصحابة، مات سنة 97 وقيل غير ذلك.
النبي "من  أي عرفت وحفظت  "عَقَلت"  الربيع  بن  "قال" محمود 
يكون لا  وقيل:  نفخ،  مع  الفم  من  الماء  إرسال  المج:  مجة"  صلى الله عليه وسلم 
المجة هذه  يطير،  وانفخ؛  في فمك  ماء  به، ضع  يتباعد  مجًّا حتى 
الربيع بن  في وجه محمود  بها  "في وجهي" رمى  فيه  "مجها" من 
قال: "وأنا ابن خمس سنين، من" ماء "دلو" وكان من بئرهم التي

في دارهم.
قال قوام السنة الأصبهاني: المج: الصب، يقال: مج الشراب من

فيه إلى صبا
قال: فيه جواز مداعبة الصبي، إذ داعبه النبي صلى الله عليه وسلم فأخذ ماء   §
النبي الدلو بفمه فمجه في وجهه. حمل قوام السنة فعل  من 
صلى الله عليه وسلم على أن هذا مداعبة منه صلى الله عليه وسلم لهذا الصغير، وبعضهم قال:

فعله لبركة الماء الخارج من فيه صلى الله عليه وسلم.
www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



ابن خمس سنين يصح كان  إذا  الصبي  أن  دليل  وفيه  قال:    §
بن محمود  لأن  الله؛  رحمه  البخاري  مراد  وهذا  سماعه، 
السن. بهذا  روايته  وثبتت  بالرواية،  صحبته  ثبتت  الربيع 

انتهى.
§  وقال المهلب: فيه جواز سماع الصغير وضبطه للسنن.

في علموه  فيما  يكبروا  أن  بعد  الصبيان  وفيه: جواز شهادة    §
انتهى. حال الصغر. 

تقدم ما  غير  الفوائد  من  الحديث  هذا  (وفي  حجر:  ابن  قال    §
الإمام وزيارة  الحديث  مجالس  الصبيان  إحضار  جواز 

أصحابه في دورهم، ومداعبته صبيانهم.
ابن خمس ومن كان يكون  تسميع من  بعضهم على  به  (واستدل 
من أقل  كان  إذا  التحديث  مجلس  يعني  له حضور)  يكتب  دونها 
خمس كان  إذا  أما  المجلس،  حضر  أنه  له  يكتب  سنين  خمس 

بأنه سمع. سنين فما فوق يكتب له 
قال: (وليس في الحديث ولا في تبويب البخاري ما يدل عليه، بل

الذي ينبغي في ذلك اعتبار الفهم) هو هذا الصحيح.
هل الضابط في سماع الصغير خمس سنوات فما فوق وأقل من
هذا لا؟ أم الضابط هو الفهم؟ هو هذا، الصحيح هو التمييز، متى
بين ويميز  والحمار،  البقرة  بين  يميز  بدأ  أنه  الصبي  من  علمنا 
أقل من خمس سنين، لو كان  الأمور يصح سماعه عندئذ؛ حتى 
في الله  شاء  إن  سيأتي  كما  عنه  الله  رضي  الزبير  بن  الله  عبد 
صحيح البخاري أنه حدّث بحكاية بينه وبين أبيه حصلت في سن
الرابعة، أقل من خمس سنوات قبلت منه؛ وذلك لأنه كان في ذاك
الوقت مميز، يستطيع أن يحفظ ويعرف ما الذي يحصل، هذا هو
لكن ضابطًا؛  ليست  سنوات  الخمس  إذًا  الصحيح،  الضابط 
محمود بن الربيع كان في ذاك الوقت خمس سنوات وميز؛ لكن

هل فيه أنه أقل لم يكن مميزًا؟! ما فيه.
قال: (فمن فهم الخطاب سمع وإن كان دون ابن خمس وإلا فلا،
مظنة أنها  الخمس  بتحديد  أرادوا  أنهم  الظاهر  رشيد:  ابن  وقال 
لذلك، لا أن بلوغها شرط لا بد من تحققه والله أعلم، وقريب منه

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



أنها مظنة لا والمرجَّح  أو سبع،  التمييز بست  الفقهاء سن  ضبط 
انتهى. تحديد) 

هذه في  يكون  أنه  الغالب  في  لكن  خلاص؛  تحديدًا  ليست  يعني 
في هو ضابطًا  وليس  للتمييز،  مظنة  الأمر  فمجرد  ميّز  قد  السن 

المسألة.
الحديث متفق عليه روياه من طرق عن الزهري به.

وذِكر السن -خمس سنوات- تفرد به الزُبيدي عن الزهري، وذكر
فيها ليس  الزهري  عن  الواردة  الطرق  لكن  يقويه؛  ما  الحافظ 

خمس سنوات.
وورد في الصحيح تحمل عبد الله بن الزبير عن أبيه وهو دون هذه

السن كما ذكرنا.
قال ابن حجر: (وإذا تحرر هذا فقد اعترض المهلب على البخاري
بني يوم  والده  روايته  في  الزبير  ابن  حديث  هنا  يذكر  لم  لكونه 
قريظة، ومراجعته له في ذلك، ففيه السماع منه وكان سنه إذ ذاك
ثلاث سنين أو أربعًا، فهو أصغر من محمود) يعني لماذا ما ساقه

البخاري هنا؟
ذِكر فكان  شيء،  لسماع  ضبطه  محمود  قصة  في  (وليس  قال: 
بن محمود  هنا  يعني  المعنيين)  لهذين  أولى  الزبير  ابن  حديث 
الربيع ما ذكر أنه سمع حديثًا من النبي صلى الله عليه وسلم، إنما ذكر المجة، أما
- الزبير  ابن  بحديث  يأتي  أن  الأولى  فكان  ذكر شيء،  الزبير  ابن 

هكذا يقول المهلب-
لا النبوية  السنن  نقل  أراد  إنما  البخاري  بأن  المنيّر:  ابن  (أجاب 
الأحوال الوجودية، ومحمود نقل سنة مقصودة في كون النبي صلى الله عليه وسلم
تثبت شرعية  فائدة  إياه  رؤيته  مجرد  في  بل  وجهه؛  في  مجة  مج 
من سنة  نقل  فيها  فليس  الزبير  ابن  قصة  وأما  صحابيًا،  كونه 
"وصاحب أنشد:  ثم  الباب،  هذا  في  تدخل  حتى  النبوية  السنن 
مسدد جواب  (وهو  الحافظ:  قال  انتهى)  فيه"  بالذي  أدرى  البيت 
الترجمة في  السماع  بلفظ  المقصود  أن  قبلُ  قدمناه  ما  وتكملته 
أن ذكر  ثم  التقرير)  أو  الفعل  نقل  من  منزلته  يُنزَّل  ما  أو  هو، 
الزركشي رحمه الله قال: (يحتاج المهلب إلى ثبوت أن قصة ابن

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000



الزبير صحيحة على شرط البخاري) قصة ابن الزبير موجودة في
صحيح البخاري، وهذا الذي رد عليه الحافظ ابن حجر، فقال هي
مثل ينكر  كيف  منه  عجب  وهذا  البخاري،  صحيح  في  موجودة 
انتهى الكلام المراد هنا. هذا؟ أو يعترض بمثل هذا الاعتراض؟ 
والله أعلم نكتفي بهذا القدر، أسأل الله التوفيق لنا ولكم والحمد

لله.

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 19:11:52 +0000


