
تفريغ شرح صحيح البخاري-23، كتاب العلم، الحديث 68 و69 و70 و71

الدرس الثالث والعشرون/السبت بتاريخ: - 29/03/1445
14/10/2023

الحمد لله رب العالمين، أما بعد:
شرح صحيح دروس  من  والعشرون  الثالث  الدرس  اليوم  فمعنا 

الثامن والستين. الله بالحديث  نبدأ إن شاء  البخاري، 
ومصيبة جديدة  نازلة  بالمسلمين  تنزل  عندما  نذكِّر  ذلك  وقبل 
قبلها، ما  وينسون  بها  ويهتمُّون  النَّاس  أنظار  إليها  تتوجه 

بالجديدة. وينشغلون 
ومن الأسَدي  والعدوان  تسيل،  السوريين  إخواننا  دماء  مازالت 
حالفه لايزال متسلطًا عليهم متجبِّرًا فيهم، فلا تنسَوا الدعاء لهم ولا
تنقطعوا عنه فالدعاء فيه خير كثير، والله سبحانه وتعالى يستجيب
دعاء من شاء من عباده، فلعل الله يستجيب لأحدنا فيهم فيخفف

عنهم ما هم فيه.
وأن يثبِّتهم،  وأن  ينصرهم،  أن  وتعالى  سبحانه  الله  فنسأل 
يصبِّرهم، وأن يردَّهم إلى ديارهم آمنين سالمين بإذنه تعالى، والله

أعلم.
بِالْمَوْعِظَةِ يَتَخَوَّلُهُمْ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  النَّبِيُّ  كَانَ  مَا  "بَابُ 

يَنْفِرُوا لَلا  وَالْعِلْمِ كَيْ 
أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ، عَنِ الْلأَعْمَشِ، عَنْ يُوسُفَ قَالَ:  بْنُ  حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ 
أَبِي وَائِلٍ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

يَتَخَوَّلُنَا بِالْمَوْعِظَةِ فِي الْلأَيَّامِ؛ كَرَاهَةَ السَّآمَةِ عَلَيْنَا"
يتعهَّد أي:  يتخوَّلهم"  صلى الله عليه وسلم  النبي  كان  ما  "باب  الله:  رحمه  قال 
لا كي  "والعلم  بالعواقب  والتذكير  بالنصح  "بالموعظة"  أصحابه 
ينفروا" أي: لئلا يملوا عنه ويتباعدوا منه، أي: لا يُديم وعظهم؛ بل
للموعظة فيها  ينشَطون  التي  حالاتهم  ينظر  أحيانًا،  بها  يتخولهم 

www.alqayim.net1Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



والذكر فيعظهم فيها، ولا يكثر عليهم حتى لا يصيبَهم الملل، يريد
المداومة عليه والله أعلم تعليم طريقة الوعظ والتذكير وهي عدم 
لا فيعظهم حتى  ورغبتِهم،  النَّاس  نشاط  تحرِّي وقت  بل  يوم؛  كل 
أحوال مراعاة  من  فيه  لابد  العلم  تعليم  وكذلك  وينفروا،  يسأموا 

الفائدة ولا يسأموا منه. المتعلِّمين كي تحصلَ 
"حدثنا محمد بن يوسف" هو ابن واقدٍ بنِ عُثمانَ الضَّبِّي مولاهم،
أبو عبد الله الفريابي، نزيل قَيساريَّة من ساحل الشام، يروي عن

أتباع التابعين، ثقة فاضل مات سنة 212 روى له الجماعة.
عن وسُئل  مَعين  بن  يحيى  (سمعت  خَيثَمة:  أبي  بنُ  بكر  أبو  قال 
القطَّان، يحيى  خمسة:  هم  فقال:  أثبت؟  أيُّهم  الثوري  أصحاب 
دُكَين، بن  الفضلُ  نُعَيم  وأبو  مَهدي،  المبارك، وابن  ووكيع، وابن 
وأبو الله،  وعبيد  عقبة،  بن  قبيصةُ  حُذَيفة  وأبو  الفِريابي،  وأما 
الرزَّاق وطبقتُهم فهم كلُّهم في الزُّبَيري، وعبد  عاصم، وأبو أحمد 
سفيان بعضُهم قريبٌ من بعضٍ، وهم ثقاتٌ كلُّهم دون أولئك في

الضبط والمعرفة)
فجعل أصحاب سفيان هنا في هؤلاء الذين ذكرهم جعلهم طبقتين:
طبقة عليا، وطبقة أدنى منها، وهذه الطبقة الثانية هي التي وضع

فيها محمد بن يوسف الفِريابي الذي معنا.
قال البخاري رحمه الله: (رأيت قومًا دخلوا على محمد بن يوسف
الفريابي فقيل لمحمد بن يوسف: يا أبا عبد الله إنَّ هؤلاء مرجئة)

أي: الذين دخلوا عليك (فقال: أخرجوهم، فتابوا ورَجَعوا)
بمجالستهم يقبلون  لا  البدع،  أهل  يتعاملون مع  السلف  هكذا كان 

ولا الدخولَ عليهم.
وقال أحمد العِجْلي: (سألتُ الفريابي: ما تقول؟ أبو بكرٍ أفضل أو
لُقمان؟ فقال: ما سمعت هذا إلا منك، أبو بكرٍ أفضل من لقمان)

-بناء على أنَّ لقمان ليس نبيًا-
وقال العِجلي أيضًا: قال بعض البغداديين: أخطأ محمد بن يوسُف

في خمسينَ ومئةِ حديثٍ من حديث سفيان.
حديث وله  إفرادات،  الثَّوريِّ  عن  (له  عَدِيٍّ:  بن  أحمد  أبو  وقال 

www.alqayim.net2Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



على الثوري  سفيانَ  في  الفريابي  تقدَّم  وقد  الثوري،  عن  كثير 
بالثوري أعلم  الفريابي  وقالوا:  ونظرائه،  الرزَّاق  عبد  مثلِ  جماعةٍ 
منهم، ورحل إليه أحمد بن حنبل فلما قَرُبَ من قَيْسارية نُعِيَ إليه،
فعدَل إلى حمص، وكان رحل إليه قاصدًا... والفريابي فيما يتبيَّن

صدوقٌ لا بأس به)
الناس اجتمع  وقد  يومًا  الثوري  سفيان  لي  (قال  الفريابي:  قال 

عليه: يا محمد ترى هؤلاء ما أكثرهم؟)
(ترى قال:  عند سفيان،  العلم  يطلبون  جاؤوا  عمَّن  عمَّن؟  الكلام 
الذي هذا  يتركون  وثلثٌ  يموتون،  (ثلثٌ  كُثُر  أكثرهم)  ما  هؤلاء 

أقلَّ من ينجُب) الثلث الآخِر ما  يسمعونه، ومنَ 
الذي لكنْ  كثير؛  العلم  يطلبون  العلم  طلبة  العلم،  طلبة  حال  هذا 
ينجُب فيه ويستفيد ويُفيد قِلَّةٌ نَوادِرٌ، حتى إن بعض أهل العلم ذكر
أن أمامَه كان آلافٌ فقالوا له: كم ينجُبُ منهم؟ قال: خمسة، قال

الراوي: فما نجَب منهم إلا خمسة، هذه سنَّة الله في خلقه.
- إمام  الثَّوري  مسروقٍ  بن  سعيد  ابن  هو  سفيان"  أخبرنا  "قال: 

الله الكوفي. أبو عبد  تقدم- 
في أحمد  رواه  وقد  الثوري،  هو  "سفيان"  (قوله:  حجر:  ابن  قال 
كان وإن  الفريابي  يوسف  بن  محمد  لكنْ  عُيَيْنَة؛  ابن  عن  مسنده 
أنَّ كما  الثوري،  به  يريد  يُطلِق  حين  فإنه  السُفيانَين  عن  يروي 
البخاري حيث يُطلِق محمدَ بنَ يوسُفَ لا يريد به إلا الفريابي، وإن
كان يروي عن محمد بن يوسف البيكندي أيضّا وقد وَهِمَ من زعم

أنه هنا البيكندي) انتهى.
الخلاف حاصل لكنْ -على كل حال- كيفما دار الإسناد دار على

ثقة، وهم مُتابَعون .
"عن الأعمش" سليمانُ بنُ مِهران الأسدي الكاهِلي ثقة حافظ أحد
في صحيح ليس  شعبة  هنا  عنه  روى  لكنْ  مُدلِّس؛  الحديث  أئمة 
البخاري هذا الحديث رواه عنه شُعبَة في غير الصحيحين، وصرَّح
بالسماع في صحيح البخاري، وهو مُتابَعٌ عند مسلم وغيره، فزال
الإشكال تمامًا بحمد الله، هي واحدة من هذه الثلاث تُزِيل إشكال

التَّدليس فكيفَ إذا اجتمعت؟!
www.alqayim.net3Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



- عالم  عابد  حجّة  ثقة  الأسدي  سلَمة  بن  شقيق  وائل"  أبي  "عن 
تقدّم.-

النبي صلى الله عليه وسلم كان  "قال:  -تقدَّم-  عنه  الله  مسعود" رضي  ابن  "عن 
يتخولنا" يعني يتعاهدنا "بالموعظة في الأيام" فكان يراعي الأوقات
في وعظنا، فلا يفعله كل يوم "كراهة السآمة علينا" هذا هو السبب
أنه ما كان يداوم على موعظتهم صلى الله عليه وسلم، أي يطلب أحوال الصحابة
التي ينشَطون فيها للموعظة فيعِظُهم ولا يُكثِر عليهم فيمَلُّوا فيفوت

مقصودها.
الحديث متفق عليه.

يُراعيَ الشيخ أحوال الطلبة حتى لا يملوا من هذا هو الأصل: أن 
دائمًا الحديث هو  هذا  في  هنا  الذي ذكره  هذا  لكنْ هل  الدروس؛ 
النبي صلى الله عليه وسلم في ذات ولا يصِحُّ غيرُه؟ لا، فقد جاء في الصحيح أن 
يوم صلى الفجر ثم قام فيهم خطيبّا حتى أذَّن الظهر، فنزل فصلَّى
أذَّن العصر، فنزل فصلَّى العصر، ثم الظهر، ثم قام خطيبًا حتى 
فيهم صلى الله عليه وسلم نهار كامل وهو يخطب  المغرب،  أذَّن  قام خطيبًا حتى 
قال الراوي: فأخبرنا النبي صلى الله عليه وسلم بكل شيء كان وسيكون، وأكثرنا
علمًا أحفظنا -وهو حذيفة قائل هذا الكلام- وسيأتي هذا الحديث

إن شاء الله.
إذًا هذا ليس على عمومه، يجوز أيضًا الإطالة إذا علم الشيخ من

تلاميذه الصبر على الإطالة، وعدم الملل.
قال المؤلف رحمه الله: "حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ قَالَ: حَدَّثَنَا يَحْيَى
بْنُ سَعِيدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو التَّيَّاحِ، عَنْ أَنَسٍ، عَنِ
النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: »يَسِّرُوا وَلَلا تُعَسِّرُوا، وَ بشّروا

وَلَلا تُنَفِّرُوا"«
"حدَّثنا محمَّدُ بنُ بشَّار" هو ابن عُثمانَ العَبْدي، أبو بكر البَصْري
بُنْدَار، وإنما قيل له بُندار لأنه كان بُندار الحديث، أي مُكثرًا منه،
ثم دونه  هو  مَن  منه  يشتريه  الشيء  من  مُكثِرًا  يكون  من  البندار 
ثقة التابعين، هو  أتباع  يروي عن  السَّمعاني،  أبو سعدٍ  قاله  يبيعه؛ 

مات سنة 252، روى له الجماعة.
"قال: حدثنا يحيى" وفي روايةٍ "ابنُ سعيد" -هكذا عندي- النسخة

www.alqayim.net4Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



والأصيل ذر  أبي  رواية  في  هامشها  وفي  يحيى،  يديَّ  بين  التي 
في ومثبتة  سعيد"  "ابن  زيادةَ:  الواقد  أبي  عن  السمعاني  ورواية 
ثقة القطَّان  سعيدٍ  أبو  فُرُّوخ،  ابن  هو  سعيد:  ابن  النسخ،  بعض 
الجرح في  العالم  المعروف  الإمام  هو  معروف،  إمام  حافظ 

والتعديل.
أمير الإمام،  بِسْطَام  أبو  الحجَّاج  ابن  هو  شعبة"  حدثنا  "قال: 

المؤمنين في الحديث.
تابعي البَصْري  الضُّبَعي  بن حُمَيدٍ  يزيد  التيَّاح"  أبو  "قال: حدثني 

ثَبت، مات سنة 128، روى له الجماعة. ثقة 
"عن أنس" ابن مالكٍ رضي الله عنه -تقدَّم- "عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:
»يَسِّروا" هذا أمرٌ بالتيسير من اليسر نقيض العسر، "ولا تُعسِّروا"

ولا تشدِّدوا.
يلزم من قوله صلى الله عليه وسلم يسِّروا أن لا تعسِّروا فلماذا ذكرَها؟ قال: يسِّروا
النهي يستلزم  بالشيء  الأمر  تعسروا،  لا  يعني  يسِّروا  تعسِّروا؟  ولا 
عن ضدِّه كما مرَّ معكم في أصول الفقه، وعرفتم الفرق هناك بين
النهي يستلزم  بالشيء  والأمر  ضده،  عن  نهيٌ  بالشيء  الأمر  قولنا 

عن ضده، من عرف عرف، من لم يعرف يراجع، إي نعم.
لكنْ الظاهر أنه ذكره ونصَّص عليه تأكيدًا؛ ليؤكِّد هذا.

نقيض وهي  بالخير،  الإخبار  وهي  البِشَارة،  من  أمر  بشّروا"  "و 
وهو التنفير،  عن  نهي  تُنفِّروا"«  "ولا  بالشَّر،  الإخبار  وهي  النِّذارة 
الهروب والفرار، يعني اسلكوا ما فيه اليسر والسهولة سواءٌ كان
ولهذا الناس،  من  غيركم  مع  بمعاملاتكم  أو  بأعمالكم  يتعلق  مما 
كان النبي صلى الله عليه وسلم من هديه أنه ما خُيِّرَ بين أمرين إلا اختار أيسرَهما
ما لم يكن إثمًا، فإن كان إثمًا كان أبعد الناس عنه، فاختر الأيسر
الناس، في المعاملات مع  العبادات، في  لك في كل أحوالك، في 
بنا الله عز وجل منا ويريده  اليسر هو الذي يريده  كل شيء، لأن 

العُسْرَ﴾ يُريدُ بكمُ  اليُسْرَ ولا  بِكُمُ  اللَّهُ  ﴿يُريدُ 
فمثلًلا إذا كان لك طريقان إلى المسجد: أحدهما صعب فيه شوك
تسلك أن  فالأفضل  سهل،  والثاني  وأشياء...،  وحجارة  وحصًى 
تحج وأن  بالطائرة  تحج  أن  لك  ميسر  الحج  وكذلك  الأسهل، 

www.alqayim.net5Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



كان ما  فكل  لك،  وأسهل  أيسر  هذا  لأن  بالطائرة  حج  بالسيارة، 
أيسر فهو أفضل ما لم يكن إثمًا، لِما قالته أم المؤمنين رضي الله
عنها، أما إذا كان فعل العبادة لا يتأتى إلا بمشقة وهذه المشقة لا
فالأجر تأخذه،  زائد  أجر  فهذا  مشقة  على  وفعلتها  عنك  تسقطها 
يرفع المكاره  على  الوضوء  إسباغ  مثل  المشقة،  قدر  على 
إمكان مع  الأصعب  إلى  يذهب  الإنسان  كون  لكن  الدرجات، 
الأسهل هذا خلاف الأفضل، فالأفضل اتباع الأسهل في كل شيء،

هكذا أراد الله سبحانه وتعالى وهذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم بهذا.
تُعَسِّروا" أي لا تسلكوا طرق العسر، لا في عباداتكم، ولا في "ولا 
معاملاتكم مع الناس، ولا في غير ذلك... فإن هذا منهي عنه، فلا
تعسر؛ ولهذا لما رأى النبي صلى الله عليه وسلم رجلًلا واقفًا في الشمس سأل عنه
قالوا: يا رسول الله هو صائم، نذر أن يصوم ويقف في الشمس،
فنهاه، وقال: لا تقف في الشمس؛ لأن هذا فيه عسر على الإنسان

ومشقة والرسول صلى الله عليه وسلم قال: »لا تعسروا.«
"و بشّروا" يعني اجعلوا طريقكم دائمًا البشارة، بشّروا أنفسكم و
ومن بالجنة،  آمن  من  بشّر  وغيرك،  نفسك  بشّر  غيركم،  بشّروا 
أطاع بالقبول، ومن دعا بإجابة الدعاء، ومن مرض بالشفاء، ومن
غيرك وبشّر  بهذا،  نفسك  بشّر  الشهادة،  أو  بالنصر  خرج مجاهدًا 
أيضًا، فاجعل طريقك هكذا فيما تعامل به نفسك، وفيما تعامل به
على السرور  وأدخل  نفسك،  على  السرور  أدخل  البشارة،  غيرك، 

غيرك، فهذا هو الخير.
ولا الصالحة،  الأعمال  عن  الناس  تنفروا  لا  يعني  تنفِّروا"«  "ولا 
في حتى  عليها،  شجعوهم  بل  السليمة؛  الطرق  عن  تنفروهم 
أكثر بالجماعة  الإمام  يطيل  أن  ذلك  ومن  تنفروهم،  لا  العبادات، 
إذا صلى مع الله عنه كان  من السنة، فإن معاذًا بن جبل رضي 
النبي صلى الله عليه وسلم صلاة العشاء ذهب إلى قومه فصلى بهم وأطال، فدخل
يومًا في الصلاة فأطال فيها، فانصرف رجل فصلى وحده وقيل:
نافق فلان، فذهب رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم ثم إن معاذًا أتى إلى النبي
صلى الله عليه وسلم فقال له: »أفَتَّانٌ أنت يا معاذ؟« لماذا قال له: »أفتَّانٌ أنت يا
لأجل الجماعة  صلاة  ترك  دينه؟  عن  هذا  الرجل  تفتن  معاذ؟« 
إطالتك؛ إذن هذا فيه تنفير، فما فيه تنفير للناس عن دينهم ابتعد

عنه، ولا تسلكه.
www.alqayim.net6Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



منكم »إن  بالناس:  الجماعة  صلاة  في  يطوّل  فيمن  صلى الله عليه وسلم  وقال 
الضعيف فيهم  فإن  فليتجوز  بالناس  صلى  ما  فأيكم  منفرين 
والكبير وذا الحاجة« فالتنفير لا ينبغي، فلا تنفر الناس؛ بل لِن لهم
حتى في الدعوة إلى الله عز وجل، لا تدعهم إلى الله دعوة منفر، لا
خالفت خطأ  على  أنت  فلان  يا  خطأ:  على  إنسانًا  رأيت  إذا  تقل 
وفعلت وكذا وأنت عصيت الله سبحانه وتعالى وأنت فيك وفيك
تتقبله طيبًا  سهلًلا  أسلوبك  اجعل  منفر،  أسلوب  هذا  لا،  وفيك، 

النفوس.
فيها تسلك  والآخر،  أنت  واحدة  إليها  تصل  أن  تريد  التي  الغاية 
مسلك الغلظة والشدة والتنفير، والآخر يسلك فيها مسلك السهولة
منهي الأولى  المطلوبة،  هي  الثانية  فهذه  الطيبة  والكلمة  والليونة 
يُقبل منك ويُقبل من الآخر. الغالب لا  تنفيرًا، وفي  عنها لأن فيها 
الناس يألفك  حتى  واللين  بالهُون  الدعوة  دائمًا  مطلوب  فهذا 
ويقبلوا منك، وأنت في الأصل تفعل ذلك طاعة للنبي صلى الله عليه وسلم تُبشّر ولا
امش حالاتك،  في  واستحضره  جيدًا  احفظه  الحديث  هذا  تُنفِّر، 

على هذه الطريقة.
قال الشُّرَّاح: (والمراد تأليف من قرُب إسلامه، وترك التَّشديد عليه
بتلطُّفٍ يكون  أن  ينبغي  المعاصي  الزَّجر عن  الابتداء، وكذلك  في 
إذا الشيء  بالتدريج؛ لأن  يكون  أن  ينبغي  العلم  تعليم  ليُقبَل، وكذا 
بانبساط وتلقاه  فيه  يدخل  من  إلى  حُبِّبَ  سهلًلا  ابتداءه  في  كان 

وكانت عاقبته غالبًا الازدياد بخلاف ضده والله تعالى أعلم)
العلم إعطاء  هنا،  الحديث  هذا  ذكر  من  البخاري  مراد  هذا  لعل 

بيُسر وسهولة.
في الناس  من  كثير  فيه  يقع  الذي  الخطأ  لنا  يُبيِّن  الحديث  هذا 
وعدم وكلامهم،  أساليبهم،  في  منفرين  يكونون  فهم  دعوتهم، 
مواقع على  موجود  وهذا  المسائل،  طرح  في  الحكمة  إحسانهمُ 
كان وإن  صحيحة،  غير  شرعية،  غير  أساليب  بكثرة،  التواصل 
يكون أحيانًا  يذكره  الذي  والحُكم  صحيح،  المتكلم  مقصود 
جهة من  أصاب  قد  يكون  فهذا  منفر،  أسلوبه  لكنَّ  صحيحًا؛ 

تنفِّروا« النبي صلى الله عليه وسلم: »ولا  وأخطأ من جهة وخالف قول 

www.alqayim.net7Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



لا بد من الأسلوب الحسن، وأفضل ما تفعله يا كاتب الإنترنت؛ بل
متى يعرفون  العلماء  العلماء،  يفعله  ما  تلتزم  أن  الواجب  هو 
يتكلمون، وكيف يتكلمون، ما الكلمة التي ينبغي أن تُقال، وهل هو
عندك من  المسائل  تقتحم  فلا  بوقتها،  ليس  أم  وقتها  الوقت 
أنك هذا  منها  كثيرة،  مخالفات شرعية  في  فتقع  بمفردك  وتخترع 

الفتن. النَّاس في  تُوقِع  فتَّانًا  تكون منفِّرًا، وتكون 
الناس اليوم كثير منها يعبد الله على حرف، كثير من الناس على
تفعل هذا، بأسلوبك  أنت  فتُهلكه  تدفعه فتوقعه  بأُسلوبك  أنت  هذا، 
من عظيمة  أشياء  على  تتألَّفه  الناس  بعض  بكثرة،  موجود  وهذا 
العقائد ويأتي شخص ينفِّره على مسألة أخفِّ من المسائل التي هو
في سببًا  تكون  وربَّما  منفِّر  سيء  أسلوب  هذا  فيها،  حرْف  على 
وقوع هذا في النار، وربما في كفره أيضًا وردَّته عن الإسلام، لا بدَّ

أن تكون حكيمًا في تصرُّفك.
الله تُعسِّروا« ﴿يريد  الباب، وهو: »يسِّروا ولا  آخر شيء في هذا 
بكم اليسر ولا يريد بكم العسر﴾ تعلَّقَ بهذه الأدلَّة العامَّة: أصحاب
الآن فقهي  مذهب  فقهي،  منهج  هذا  التيسير  منهج  التيسير،  منهج 
أسهل انتقاء  على  ماذا؟  على  يعتمد  المذهب  وهذا  نتج،  حديثًا 
الأقوال لأهل العلم في المسألة، يعني إذا جاءت مسألة علميَّة فيها
أربعة أقوال ينظرون إلى أسهل هذه الأقوال ويتمسَّكون به ويُفتون
به، حتى وإن صادم الدَّليل؟ نعم حتى وإن صادم الدليل، لا يهمُّهم

الدَّليل.
على ولا  صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  قال  الله،  قال  على  يقوم  لا  الفقه  هذا 
إجماع، ولا على قياس، ولا على شيء، الذي يهمُّه ماذا؟ هل وُجِد
عالِمٌ قال بهذا القول أم لا؟ هذا هو منهجهم، وهذا المنهج هو قريبٌ
تتبَّع الله عنهم: من  السلف رضي  فيه  قال  الذي  المنهج  جدًّا من 

الدين. النهاية يخرج من  الرُّخص تزندق، لماذا؟ في 
بحِلِّ أخذ  بقول من  قال  الموسيقى،  بحِلِّ  أخذ  بقول من  قال  فإذا 
وهو البار  سيدخل  المـُتعة،  نِكاح  بحلِّ  قال  من  بقول  قال  النَّبيذ، 
وهذا واقع  هذا  النتيجة،  هذه  حرامًا، صحيح؟  يفعل  لا  بأنه  يعتقد 
هذه حُجَّتهم  التيسير،  منهج  هو  هذا  هذا،  مثل  يُطبّق  من  موجود 
التيسير من  بدَّ  لا  إذن  الله،  من شرع  ليست  المشقَّة  وأنَّ  الأدلة، 

www.alqayim.net8Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



الناس ورفع المشقة. على 
موضوع المشقة موضوع طويل، لكنْ المشقة باختصار أنواع:

من أنواع المشقة ما هو ملازم للعبادة غالبًا، غالبًا لا ينفكُّ عنها،
الجهاد فيه مشقة أم ليس فيه مشقة؟ الوضوء وخاصَّةً في الأجواء
الباردة فيه مشقة أم ليس فيه مشقة؟ الخروج إلى المسجد لصلاة
الجمعة أو غيرها فيه مشقة أو ليس فيه مشقة؟ فيه، والصيام فيه
مشقة أم ليس فيه مشقة؟ الحج فيه مشقة أم لا؟ كلُّه فيه مشقة، إذا
أردت أن تأخذ هذه الكلمة رفع المشقة إذن ليس هناك عبادات،

ذهب كل الدين، ما هو المقصود بالمشقة؟
ضبطها ضوابط  ولها  المـُعتاد،  عن  خارجة  هي  التي  المشقة 
العلماء عند شرح هذه القاعدة: "المشقة تجلب التيسير" وهي من
القواعد الفقهية وشرَحَها العلماء وفصَّلوا فيها، وضبطوا المشقة،
متى المشقة يجب أن تُحتَمل ولا تسقُط العبادة بها ومتى تُحتَمل،
هذا لكنْ  القاعدة،  هذه  شرح  في  موضوعها  طويلة  تفصيلات 
المنهج منهج فاسد وهو منتشر اليوم، هذا منهج فقهي منتشر، إذا
علمت أن صاحبه ينتهج هذا المنهج فابتعد عنه وفرَّ منه فهذا ليس
صاحب دين، هذا لا يفتي بقال الله قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ بل يفتي
المذاهب لا حتى  الأسهل،  الأيسر  على  بناءً  عمرو  وقال  زيد  بقال 
يأخذ بالمذاهب، لا تهمه المذاهب، يهمه هل يوجد قول لعالم من
العلماء قال بالقول الذي هو عليه أم لا؟ وهذا القول يجب أن يكون
المسألة فقط، هؤلاء خطيرون جدًا على يسيرًا، أسهل الأقوال في 
دين الله سبحانه وتعالى، ميَّعوا الدين وضيَّعوا النَّاس وكانوا سببًا

عظيمًا في هذا.
عن طرُقٍ  من  وغيرُهما  الشَّيخان  أخرجه  عليه،  متفق  الحديث 

به. شُعبة 
قال المؤلف رحمه الله: "بَابُ مَنْ جَعَلَ لِلأَهْلِ الْعِلْمِ أَيَّامًا مَعْلُومَةً

جَرِيرٌ، حَدَّثَنَا  قَالَ:  شَيْبَةَ  أَبِي  بْنُ  عُثْمَانُ  "حَدَّثَنَا  الله:  رحمه  قال 
فِي النَّاسَ  يُذَكِّرُ  اللهِ  عَبْدُ  كَانَ  قَالَ:  وَائِلٍ  أَبِي  عَنْ  مَنْصُورٍ،  عَنْ 
أَنَّكَ لَوَدِدْتُ  الرَّحْمَنِ،  عَبْدِ  أَبَا  يَا  رَجُلٌ:  لَهُ  فَقَالَ  خَمِيسٍ،  كُلِّ 
أَنْ أَكْرَهُ  أَنِّي  ذَلِكَ  مِنْ  يَمْنَعُنِي  إِنَّهُ  أَمَا  قَالَ:  يَوْمٍ؟  كُلَّ  ذَكَّرْتَنَا 

www.alqayim.net9Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



عَلَيْهِ اللهُ  النَّبِيُّ صَلَّى  كَانَ  كَمَا  بِالْمَوْعِظَةِ  أَتَخَوَّلُكُمْ  وَإِنِّي  أُمِلَّكُمْ، 
بِهَا؛ مَخَافَةَ السَّآمَةِ عَلَيْنَا" يَتَخَوَّلُنَا  وَسَلَّمَ 

يومًا جعل  من  يعني  معلومة"  أيَّامًا  العلم  لأهل  جعل  من  "بابُ 
ففعله لطلابه،  الشرعي  العلم  لتعليم  معلوماتٍ  أيَّامًا  أو  معلومًا 

جائز، له أصل.
قال الشُّرَّاح: (وكأنَّه أخذ هذا من صنيع ابن مسعود في تذكيره كل
أورده) الذي  الحديث  الله ذلك من  استنباط عبد  أو من  خميس، 

انتهى.
إبراهيم بن "حدثنا عثمان بن أبي شيبة" هو عثمان بن محمد بن 
عثمان العبسي مولاهم، أبو الحسن ابن أبي شيبة الكوفي، أخو أبو
أبي بكر، أكبر من  أبي شيبة وكان  أبي شيبة والقاسم بن  بكر بن 

أبو بكر بن أبي شيبة صاحب المصنف هذا أخوه.
رحل إلى مكَّةَ والرَّي وكتب الكثير وصنَّف المسند والتفسير ونزل
بعض عليه  أنكروا  حافظ،  ثقة  التابعين،  أتباع  عن  يروي  بغداد، 
التِّرمذي، سوى  الجماعة  له  روى   239 سنة  مات  الأحاديث، 

اليوم والليلة" النَّسائي روى عنه في "عمل  وسوى 
الكوفي الضَّبِّي  قُرْطٍ  ابن  الحميد  ابنُ عبد  "قال: حدَّثنا جرير" هو 
أتباع من  وقاضيها،  الرَّي  نزيلُ  القاضي،  الرَّازي  الله  عبد  أبو 
التَّابعين، ثقة، توفي سنةَ 188 وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.

قال أبو القاسم اللالكائي: مُجمَعٌ على ثقته.
رُبَيّعةَ وقيل غير ذلك، بن  الله  المعتمر بن عبد  "عن منصور" هو 
من حافظ،  ثقة  التَّابعين،  أتباع  من  الكوفي،  عِتاب  أبو  السُّلَمي 
النَّخَعي، وممَّن قيل فيه: لا يروي إلا عن إبراهيم  الناس في  أثبتِ 

ثقة، وفيه تشيُّع، مات سنة 132 روى له الجماعة.
الكوفة وكأنَّ أهل  أثبتَ  الحديث، كان  ثبْتٌ في  (ثقةٌ  العِجْلي:  قال 
على أُكرِه  مُتعبِّد رجل صالح،  أحد،  فيه  يختلف  لا  القِدْحُ،  حديثَه 
روى عمرٍو،  بن  يزيدُ  ولَّلاه  شهرين،  عليها  فقضى  الكوفة  قضاء 
ولم قليل،  تشيُّعٌ  فيه  الألفين، وكان  أقلَّ من  الحديث  منصور من 
يكن بِغالٍ، وكان قد عَمِشَ من البُكاء، وصام منصور ستِّين سنة

www.alqayim.net10Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



يجلس في مجلس وثلاثين ومئة، وكان  اثنتين  توفي سنه  وقامها، 
يا قال:  يديه فقضى قضيَّتَهما  بين  الخصمان  فإذا جلس  القضاء 
هذان، إنَّكما تختصمانِ إليَّ في شيء لا علمَ لي به فانصرِفا وأُعفيَ
عن القضاء، وقالت فتاةٌ لأبيها: يا أبتِ، الأُسطُوانة التي كانت في
بالليل يصلي  منصور  ذاك  بُنيَّة  يا  قال:  فعلت؟  ما  منصور  دار 

انتهى. فمات) 
كانت تظنه أسطوانة من كثرة ما كان يقوم الليل رحمه الله.

"عن أبي وائل" هو شقيق ابنُ سَلَمة ثقة عالم -تقدَّم.-
عنه الله  رضي  الصحابي  مسعود  ابن  هو  الله"  عبد  كان  "قال: 

"يُذكِّر الناس في كل" يوم "خميس" في الأُسبوع، "فقال له رجل"
النَّخَعي، وفي الله  يُشبِه أن يكون هو يزيد بن عبد  قال ابن حجر: 

سياق المـُصنِّف في أواخر الدَّعَوات ما يُرشِد إليه.
"يا أبا عبد الرحمن، لودِدت" اللام هذه واقعة في جواب القسم،
في جواب قسم محذوف أي والله لوددت أي لأحببت "أنَّك ذكَّرتنا
كلَّ يوم، قال ابن مسعود: أمَا" أما هذه تأتي على وجهين: أحدُهما
أن يكون حرف استفتاح بمنزلة ألا ويكثُر قبل القسم، والثاني: أن

يكون بمعنى حقًا وهي هنا من القسم الأوَّل.
في أُذكِّركم  أن  ما طلبت  أفعل  أن  أي من  ذلك"  يمنعني من  "إنّه 
"وإنِّي إملالَكم وضجرَكم  أكره  أي  أمِلَّكم"  أن  أكره  "أنِّي  يوم  كل 
يتخوَّلنا صلى الله عليه وسلم  النبي  كان  كما  "بالموعظة  أتعهَّدكم  أي  أتخوَّلُكم" 
"مخافةَ يُكثِر  ولا  والقبول  النَّشاط  أوقات  في  بالموعظة  أي  بها" 

نَمَلَّ. السآمةِ علينا" مخافةَ أن 
من عنهم  الله  رضي  الصحابة  عليه  كان  ما  (فيه  الشُّرَّاح:  قال 
الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم والمحافظةِ على سنَّته على حسب معاينتهم لها
منه وتجنُّبِ مخالفته لعلمهم بما في موافقته من عظيم الأجر وما
نحن إليه  ووفَّقنا  ذلك  على  الله  أعاننا  ذلك)  بعكس  مخالفته  في 

وأنتم.
الحديث متفق عليه من حديث أبي وائل عن ابن مسعود.

قال المؤلف رحمه الله: "بَابٌ: مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهْهُ فِي
www.alqayim.net11Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



الدِّينِ
قال رحمه الله: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ عُفَيْرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ، عَنْ
يُونُسَ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: قَالَ حُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: سَمِعْتُ
يَقُولُ: وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  النَّبِيَّ صَلَّى  سَمِعْتُ  يَقُولُ:  مُعَاوِيَةَ خَطِيبًا 
وَاللهُ قَاسِمٌ  أَنَا  وَإِنَّمَا  الدِّينِ،  فِي  يُفَقِّهْهُ  خَيْرًا  بِهِ  اللهُ  يُرِدِ  »مَنْ 
يُعْطِي، وَلَنْ تَزَالَ هَذِهِ الْلأُمَّةُ قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ اللهِ لَلا يَضُرُّهُمْ مَنْ

خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ«"
"بابٌ: من يرد الله به خيرًا يفقِّهه" أي: يُفَهِّمه "في الدين"

فَهِم إذا  فِقهًا  يفقَه  الرَّجل  فَقِه  يُقال:  الفهم،  هو  الأصل  في  الفقه 
بعلم خاصّا  العُرف  وجعله  عالمـًا،  فقيهًا  صار  إذا  وفقُه  وعَلِم، 

الشريعة، يعني فقيه بالشريعة ومُخصَّصًا بعلم الأحكام.
الفقه في الشرع: فهم الشريعة بشكل عام، فهم القرآن، فهم السنَّة
بشكل كامل، الشريعة كلها. بالمعنى الاصطلاحي: هو فهم الأحكام
لكن اصطلاحي؛  معنى  هذا  العقائد،  دون  خاصّة  الشرعية 
بشكل الشريعة  علِّمْه  يعني  الدين  في  فَقِّهْه  هنا  بالفقه  المقصود 

كامل.
هذا التبويب هو لفظ الحديث، ومُراده بيانُ فضل التفقُّه في الدِّين،

فالمتفقِّه في الدين أراد الله به خيرًا.
"حدَّثنا سعيدُ بن عُفَير" هو سعيد بن كثير بن عفير، عندما تبحث
عنه في كتب الرجال لا تجده في ترتيبه سعيد بن عفير، تبحث الآن
عُفَيرًا ليس  الأب  تجده،  لا  العين  بحرف  الأب  ثم  كلمة سعيد  في 

الأب هو كثير، سعيد بن كثير بن عفير.
بن عفير في سعيد  لك  هذا، يضعه  تُنبِّه على  الرجال  بعض كتب 

أنَّه في سعيد بن كثير تجده. ويُنبِّهك على 
هو سعيد بن كثير بن عفير بن مسلم الأنصاري مولاهم أبو عثمان
التابعين، أتباع  عن  يروي  به،  لشُهرته  جدِّه  إلى  نُسب  المصري، 
له وروى   ،226 سنة  مات  والتاريخ،  بالأنساب  عالم  صدوق، 

القدَر. البخاري ومسلم والنَّسائي وأبو داوود في 
القُرَشي بن مسلم  بن وهب  الله  عبد  هو  وَهْب"  ابن  "قال: حدَّثنا 

www.alqayim.net12Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



أتباع عن  يروي  الفقيه،  المِصري  محمد  أبو  مولاهم  الفِهْري 
ُمحدِّث، وفقيه عابد إمام، صاحب سنة، من التابعين، ثقة حافظ 
أثبت الناس في مالك، في حديثه عن ابن جُرَيج شيء، مات سنة

197 روى له الجماعة.
فجَنَّن القضاء  ابن وهب  (عُرِضَ على  الأعلى:  بن عبد  يونسَ  عن 
نفسه) يعني جعل نفسه مجنونًا (ولزِم بيته، فاطَّلع عليه رِشْدينُ بنُ
(وهو مصر  أهل  من  المعروفين  العلماء  أحد  سعد  وابن  سعدٍ) 
إلى تخرُج  لا  لمَ  محمد،  أبا  يا  له:  فقال  داره  صحن  في  يتوضَّأ 
إليه الله صلى الله عليه وسلم؟ فرفع  الله وسنة رسول  بكتاب  بينهم  الناس تقضي 
العلماء أن  علمت  أمَا  عقلك؟  انتهى  هاهنا  إلى  وقال:  رأسه 

يُحشَرون مع الأنبياء، وأن القضاة يحشرون مع السلاطين؟)
بن وهْب الله  الصحيحين عبد  (ليس في  المـُلَقِّن:  ابن  قال  فائدة: 
بن الله  عبد  ماجه:  وابن  التِّرمذي  وفي  أفرادهما،  من  فهو  غيرُه 
تميمٍ عن  وهب  بن  الله  عبد  النَّسائي  وفي  تابعيٌ،  الأسدي  وهب 
وهْب بن  الله  عبد  الصحابة  وفي  مَوهَب،  ابن  وصوابه  الداري، 

انتهى. خمسة، فاعلم ذلك) 
الله بن وهب في الصحيحين فما إذا مرَّ بك عبد  يعني باختصار 

في إلا هو هذا، هذا الإمام، إمام فقيه عالم محدِّث.
الناس أثبت  له منكرات من  ثقة  العَيلِي  يزيد  ابن  هو  يونس"  "عن 

الزُّهري -تقدَّم- وهذه روايته عن الزهري. في 
"عن ابن شهاب" هو محمد بن شهاب الزهري الإمام معروف.
"قال: قال حُمَيد بن عبد الرحمن" هو ابن عوف ثقة -تقدَّم.-

"سمعت معاويةَ" هو ابن أبي سفيان، أول مرة يمر بنا.
عبد بن  شمس  عبد  بن  أميَّة  بن  حرب  بن  صخر  سفيان:  وأبو 

مَناف -تقدم وتقدَّم نسبُه.-
عبد بن  شمس  عبد  بن  ربيعة  بن  عُتبَة  بنت  هِنْدُ  هي  معاوية  أم 

مناف.
يُكْنَى أبا عبد الرحمن.

www.alqayim.net13Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



وليست هي التي أمرت بقتل حمزة، هذا كذب، وردت فيه روايات
ضعيفة؛ لكنَّ الرَّافضة استغلوا هذا وقرَّروه؛ لذلك هو الذي اعْتُمد
الباطل، الكثير من  الذي فيه  الفاسد  الفيلم  الرسالة، هذا  في فيلم 
وكان من ضمن الذين أقرُّوه مجموعة من الرافضة؛ لذلك لابد من
الحذر من هذا الفيلم وما فيه من باطل، ومنها قصة سيف علي بن
أبي طالب رضي الله عنه، أخرجوه بشوكة، هذا باطل، هذا الذي
له شوكة هكذا هذا هو الخُنْجَر الذي فيه قُتِل عمر رضي الله عنه،
المهِمُّ سيأتي الله عنه.  أبي طالب رضي  هذا ليس سيف علي بن 

الله ونحن مارِّين. أشياء كثيرة الآن معنا إن شاء 
مُطْعِم؛ ابنُ  حمزَة  بقتل  أمر  الذي  أنَّ  البخاري  صحيح  في  جاء 
أن بهذا  يريدون  إنَّما  عنها،  الله  رضي  عتبة  بنت  هند  وليست 
أن مع  عنهم  الله  وأمه رضي  وأبيه  معاوية  على  الصُّدور  يُوغروا 
-صحابي مطعم  بن  جُبَير  كان  لو  حتى  بشيء،  يضرهم  لا  هذا 
قبله ولا يجُبُّ ما  ثم أسلمت، الإسلام  لو كانت هند  جليل- حتى 
يُقْبَل لا  كيف  قُبِل  وحشي  إسلام  كان  إذا  ذلك  في  عليهم  ضَير 

إسلام غيره -على كل حال- هذا سيأتي في موطنه إن شاء الله.
الحَسَبة الكَتَبة  من  كان  الفتح،  عام  أسلم  الرحمن،  عبد  أبا  يُكنَى 

أَجْلَح. الفُصَحاء، حليمًا وقورًا، وكان طويلًلا أبيضَ 
أجلح: إذا سقطت مُقدِّمة شعر رأس الرجل يُسمَّى أجلح، انحصر

الشعر عن جانبَي رأسه.
وصحِب النبي صلى الله عليه وسلم، وكتب له، هو كاتب النبي صلى الله عليه وسلم، كاتب الوحي،
ولَّلاه عمر الشام بعد أخيه يزيد ابن أبي سفيان، وأقرَّه عثمان، ثم
استمرّ، ولم يُبايع عليًا، ثم حاربه واستقلَّ بالشام، ثم أضاف إليها
صالح لما  استقلَّ  ثم  الحَكَمين،  بعد  بالخلافة  تسمَّى  ثم  مصر، 
وأربعين، إحدى  سنة  معه  ممن  وجماعة  الحسن  وبايعه  الحسن، 
واجتمع عليه الناس، فسُمِّيَ ذلك العام عام الجماعة، مات معاوية
ونصفًا، سنة  عشرة  تسعَ  خلافته  وكانت  ستين،  سنة  رجب  في 
لثمانٍ الخميس  يوم  بها  ودُفِن  بدمشق  توفِّي معاوية  وقال آخرون 

بقِينَ من رجب سنة تسع وخمسين.
قال أبو عمر ابن عبد البَرِّ: روى عنه من الصحابة طائفة وجماعة

من التابعين بالحجاز والشام والعراق.
www.alqayim.net14Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



الرافضة به  فُتِن  جليل،  فاضل  صحابي  سفيان  أبي  بن  معاوية 
وهذه عنه،  الله  رضي  طالب  أبي  بن  لعلي  لحربه  فيه  وطعنوا 
القصة وما حصل فيها وتفصيلاتها كلها ستأتي معنا إن شاء الله،
شاء إن  بنا  سيمر  الكثير  الشيء  العلم  من  البخاري  ففي صحيح 
الله من تفسير وتاريخ وحِكايات وقصص حصلت في زمن النبي

صلى الله عليه وسلم وبعده أشياء كثيرة جدًا، هذا الكتاب مليء بالعلم النافع.
قال أبو عمر ابن عبد البر: روى عنه من الصحابة طائفة وجماعة

من التابعين بالحجاز والشام والعراق.
قال الأَوزاعي: أدركَتْ خلافة معاوية جماعةً من أصحاب رسول

الله صلى الله عليه وسلم لم ينزِعوا يدًا من طاعة ولا فارقوا جماعة. انتهى.
أقرُّوا بخلافة معاوية رضي الله عنه، ولو كانت باطلة ما فعلوا.

البخاري" عن عِكرِمة: قلتُ لابن عباس: إن معاوية وفي "صحيح 
صحب "إنه  رواية:  وفي  فقيه.  إنه  عباس:  ابن  فقال  برَكعة،  أوتر 

الله صلى الله عليه وسلم". رسول 
يعني ما يفعل ذلك عبثًا، هو فاهم للذي يعمله وأن هذا سنَّة.

عِمران بن  المـُعافى  (سمعت  عمَّار:  بن  الله  عبد  بن  محمد  قال 
أو أبي سفيان  بن  معاوية  أفضل  أيهما  وأنا حاضر:  وسأله رجل 
معاوية من  يوم  وقال:  كأنه غضب،  فرأيته  العزيز؟  عبد  بن  عمرُ 
أفضل من عمرَ بن عبد العزيز، ثم التفت إليه فقال: تجعل رجلًلا
من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم مثل رجل من التابعين؟) يعني ما لك؟ ما
لك عقل؟ كيف ساوى هذا بهذا؟ وقال: (لا يُقاس بأصحاب رسول
وحي على  وأمينه  وكاتبه  معاوية صاحبه وصهره  أحد،  الله صلى الله عليه وسلم 
أصحابي لي  »دَعوا  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  قال  وقد  وجل،  عز  الله 
والناس والملائكة  الله  لعنة  فعليه  سبَّهم  فمن  وأصهاري، 

الله. انتهى كلامه رحمه  أجمعين(« 
هذا الحديث الذي ذكره سيأتي الكلام عليه في موضعه إن شاء

الله.
سفيان أبي  بن  (معاوية  السلف:  من  وغيره  نافع  بن  الربيع  وقال 
سَتْرُ أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا كَشف الرجل السَّتر اجترأ على ما

www.alqayim.net15Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



وراءَه)
ماذا يعني؟ يعني أن معاوية هو البوابة التي يدخلون فيها على هدم
الدين، فمن طعن في معاوية طعن في بقية الصحابة، ومن طعن
في الصحابة ماذا يحصل في الدين؟ ينتهي، من حمل الدين؟ من
الذي بلَّغنا الكتاب والسنة؟ هم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا طُعِن في
بقيَ ما  أكثرهم فساق،  أو  أكثرهم كفار  وقيل  النبي صلى الله عليه وسلم  أصحاب 
دين، وهذا ما تريده الرافضة، الرافضة أرادوا أن يصلوا إلى هنا
يُدخِلوا أن  فممكن  -زعموا-  عليًا  قتل  لأنه  بمعاوية  أولًلا  فبدأوا 
على قلوب الناس ويُغْروها ثم بعد ذلك إذا تمكنوا من ذلك صعدوا
انتهى أسقطوهم  فإذا  عنهم  الله  الصحابة رضي  بقية  إلى  وارتقَوا 
الدين ضاع، وهذا ما تقوله الرافضة، يقولون أكثر الصحابة كفَّار؛

لذلك كفَّرهم علماء الإسلام.
هذا قول من الأقوال التي كفروا بها، وكفروا بأقوال كثيرة، جمعتُ
الشيعة كفر  بيان  في  الشرعية  "الحقيقة  كتاب  في  منها  الكثير 

الإمامية".
وقال عبد الله بن المبارك: (معاوية عندنا مِحنَة، فمن رأيناه ينظر
محمد أصحاب  على  أعني  القوم  على  اتَّهمناه  شَزَرًا  معاوية  إلى 
رأيناه (فمن  منه  موقفَهم  فننظر  الناس،  بها  نمتحِن  محنة  صلى الله عليه وسلم) 
ينظر إلى معاوية شزرًا) يعني هكذا ينظر بطرف عينه هكذا نظرة
عنه، الله  رضي  معاوية  في  فيه  تكفينا  القرينة  هذه  فقط  حاقد، 
في طعن  من  لذلك  صلى الله عليه وسلم؛  النبي  لأصحاب  عدو  أنه  عندئذٍ  نعرف 

الدين. اتَّهمناه على  معاوية 
العاص بن  معاويةَ وعمرَو  انتقص  أحمد عن رجل  الإمام  وسُئل 
وله خبيئة سوء، إلا  يجترأ عليهما  لم  (إنه  قال:  له رافضي؟  أيُقال 
وما يُبغِض أحدٌ أحدًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا وله داخِلة
سوء). وقال: (إذا رأيت رجلًلا يذكُر أحدًا من أصحاب رسول الله

صلى الله عليه وسلم بسوءٍ فاتَّهمه على الإسلام).
السلف النهاية، ومِثل هذا كثير عن  يريدها في  التي  النتيجة  وهذه 
من أحمر،  اليوم خط  يقال  كما  عندنا  فمعاوية  عنهم،  الله  رضي 
الله سبحانه وتعالى، ولا نقبل قولًلا في اتَّهمناه على دين  جاء فيه 
أحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، هؤلاء قوم قد اصطفاهم الله لصحبة

www.alqayim.net16Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



بطريقة هكذا  صلى الله عليه وسلم  النبي  صحِبوا  ولا  هكذا،  عبثًا  جاؤوا  ما  نبيه، 
ربنا انتقاهم  وتعالى،  سبحانه  الله  من  لحكمة  لا،  فوضويَّة،  عبثيَّة 
الناس بعد الأنبياء والرسل. نبيه، فهم خير  تبارك وتعالى لصحبة 
"خطيبًا" حال كونه خطيبًا "يقول: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: »مَن
تعرِفون الخيرات،  يشمَل جميع  عام  لفظ  هذا  خيرًا"  به  اللَّهُ  يُرِدِ 
في نكرة  »خيرًا«  لنُفصِّل،  داعي  لا  صحيح؟  أين،  العموم  أنتم 
دين في  فقيهًا  يجعله  أي:  الدِّين"  في  "يفقِّهه  تعُمُّ  الشرط  سياق 
الإسلام، والمراد: الفقه النافع الذي يؤدي إلى العمل، وليس مجرد

الفقه هكذا.
مفهوم المـُخالفة في هذا الحديث: من لم يرد الله به خيرًا لا يفقهه
في الدين، والناس في هذا الفقه في الدين بين مُستَقِلٍّ ومُستكثِر،
فانظر نصيبك من هذا الحديث واسعَ للاستزادة، ولا تكتفِ بالقليل
الدنيا خير  يشمل  هذا  والخير  بالخير،  بماذا؟  متعلق  فالأمر 

والآخرة.
يَعْلى حديث معاوية من وجه آخَر قال ابن حجر: (وقد أخرج أبو 
ضعيف وزاد في آخره: »ومن لم يتفقه في الدين لم يبال الله به«
فقيهًا ولا يكون  لا  دينه  أمور  يعرف  لم  من  لأن  والمعنى صحيح؛ 
ذلك وفي  الخير،  به  أُريد  ما  بأنه  يُوصف  أن  ويصِحُّ  فقه،  طالب 
في التفقه  ولفضل  الناس،  سائر  على  العلماء  لفضل  ظاهر  بيان 

انتهى كلامه. العلوم)  الدين على سائر 
"وإنما أنا قاسم" أي أقْسِم بينكم ما أمرني الله بقسمته كالأموال.

لمن شيء  كل  يعطي  المال،  ويعطي  العلم،  يعطي  يُعطي"  "والله 
للنبي وليست  لله،  لمن؟  القِسمة  فأمرُ  يريد،  الذي  وبالقدَر  شاء، 
يُقسِّم فقسَّم، ونحن كذلك، من صارت إليه صلى الله عليه وسلم، النبي مأمور أن 
وتعالى، سبحانه  الله  أمر  كما  يُقسِّم  أن  عليه  يجب  شيء  قسمة 
فالقسمة ليست إليك، القسمة لله، أنت مأمور أن تُقسِّمها كما أمر

الله سبحانه وتعالى.
قال: "ولن تزال هذه الأمة" أي: أمته صلى الله عليه وسلم -أمة الإجابة- والمراد:
من أي: جماعة  أمتي«  من  »طائفة  رواية:  في  جاء  كما  بعضها، 

أمتي.
www.alqayim.net17Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



"قائمةً على أمر الله" أي: متمسكةً بدينه الذي شرعه ثابتة عليه
عاملة به.

"لا يضرُّهم من خالفهم" لا يحرِفهم ويُضِلُّهم عن دينهم من خالفهم
من الكفار والمبتدعة.

الله وهم على هذا، وأمر أمر  يأتي  أن  إلى  الله"«  أمرُ  يأتيَ  "حتَّى 
الله هذا هي الرِّيح الطيِّبة اللَّيِّنة التي تأتي في آخر الزمان فتقبِض
أرواح المؤمنين، وهذا قبل قيام الساعة بقليلٍ، حيث لا يبقى على
وجه الأرض إلا الكفار، وعليهم تقوم الساعة، وهذا كله جاءت فيه

أحاديثٌ ستأتي إن شاء اللّه.
يبعث ريحًا من اللّه  :-أن  أبي هريرة»  الحديث -حديث  منها هذا 
إيمانٍ« حبةِ  مثقال  قلبه  في  أحدًا  تدع  لا  الحرير  من  ألين  اليمن 
الله وجاء في الحديث: »لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض 
الريح بعد  كله  هذا  الخلق«  شرار  على  إلا  الساعة  تقوم  ولا  الله، 

الريح الطيّبة. الطيبة، وهذه الطائفة آخرها في وقت 
الريح هذه  تأتي  حتى  يعني  الله"«  أمر  يأتي  »"حتى  قوله:  فإذًا 

الطيبة.
يريد أنّ هذه الأمة آخر الأمم، وأنّ عليها تقوم السّاعة، أي أنّ هذه

الأمٌة لا نبيَّ بعد نبيها، فهي آخر الأمم بهذا المعنى.
وإن ظهرت أشراط الساعة وضعف الدِّين فلا بد أن يبقى من أمته

من يقوم به؛ لقوله: »ولا يضرهم من خالفهم.«
قال الإمام أحمد عن هذه الطائفة: (إن لم يكونوا أهل الحديث فلا

أدري من هم).
أهل الحديث ما المقصود بالحديث؟ الكتاب والسنة، بعض الناس
الكتاب لا،  فقط،  السنّة  أنّها  يظن  الحديث  أهل  كلمة  يسمع  لمـا 
وحديث حديثًا،  هذا  كتابه  سمى  وتعالى  سبحانه  الله  والسنّة، 
الكتاب أهل  الحديث:  أهل  فهم  حديث،  هذا  صلى الله عليه وسلم  اللّه  رسول 
وكما الله،  أمرهم  كما  والسنّة  الكتاب  يفهمون  الذين  والسنّة، 
أمرهم رسول اللّه صلى الله عليه وسلم على فهم السلف الصَّالح رضي اللّه عنهم،
المنهج كتب  شروح  في  كلّه  هذا  فصّلنا  الحديث،  أهل  هم  هؤلاء 

www.alqayim.net18Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



المقررة في المعهد.
وقال القاضي عياض -في شرح كلام الإمام أحمد:- (أهل السنّة
يشتغلون الذين  الحديث  أهل  ليس  الحديث)  مذهب  يعتقد  ومن 
بالحديث تصحيح وتضعيف، لا، المقصود بأهل الحديث هم الذين
يعتقدون عقيدة أهل الحديث، ويسيرون على طريقة أهل الحديث،

هذا تفسير القاضي عياض نفسه.
شاء إن  موطنه  في  سيأتي  كما  العلم  أهل  بأنهم:  البخاري  وجزم 

اللّه.
أنَّهم: أهل الحديث لكن أشار في موضعٍ آخر في كتابٍ آخر إلى 

أيضًا.
الأول، الوقت  في  الحديث  أهل  أئمة  ذكر  عليهم،  أمثلةً  ذكر  ولمـّا 

فيريد المعنى الذي ذكره الإمام أحمد وغيره من السلف.
مطّرف: وقال  الشام،  في  أنهم  البخاري:  في  معاذ  عن  تقدم  قد 

أنهم أهل الشام. كانوا يرون 
حديث: »هم في بيت المقدس وأكناف بيت المقدس« لا يصح.

لكن هذا يدل على أنهم في الشام، وليس المقصود بأنهم في الشام
أنّ غير الشام لا يوجد فيها.

يوجدون لكن  منهم؛  تخلو  لا  الشام  أنّ  الشام:  في  أنهم  المقصود 
أيضًا في بلادٍ أخرى من بلاد الإسلام وغير بلاد الإسلام، يوجدون
هذا منهم،  تفرغ  لا  الشام  لكنّ  هنا،  وتارةً  هنا  تارةً  العالم  في 

بأنّهم في الشام. المقصود 
يعني لاتزال؟  ماذا  يعني  طائفةٌ«  »لاتزال  قوله:  في  الطائفة  وهذه 
باستمرارية، هي باقية مستمرة من عهد النبي صلى الله عليه وسلم إلى أن تأتي هذه
الفلانية الجماعة  لي  تقول  تأتي  لمـّا  هذا  بعد  الطيبة،  الريح 
والجماعة الفلانية انظر عمر هذه الجماعة كم؟ عمرها مئة سنة، أو
هي هذه  بأنّ  لي  وتقول  تأت  لا  سنة،  مئتان  أو  وعشرون،  مئة 
الطائفة المنصورة، مباشرةً أول ما تفكر فكر في هذه القضية، إذا
أن وإلى  هذا  يومنا  وإلى  النبي صلى الله عليه وسلم  عهد  من  الجماعة  هذه  كانت 

الريح الطيبة تكون هذه الطائفة المنصورة. تأتي 
www.alqayim.net19Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000



فانسَ ثلاثة  أو  مئتين  أو  بمئة  ينتهي  تاريخها  أن  وجدت  إذا  أما 
أنها هي هذه المقصودة. أبدًا  الموضوع، ولا تفكر 

تأخذوا لا  الفقرة،  هذه  شرح  في  الشُّراح  تخبط  من  هنا  واحذروا 
السلف، فهم  على  شرحوها  الذين  السنّة  أهل  عن  إلا  شرحها 
فرقته إدخال  أراد  فرقةٍ  من  كان  من  فكل  فقط خذوا،  وبشّرحهم 

فيها، أو أراد حصر هذه الطائفة في جماعته.
لا، العبرة بتفسير السلف لها، ماذا قالوا؟ كما جاء في كلام الإمام

أحمد وغيره من الأئمة، يوضح لنا من هي هذه الطائفة.
-  من الفوائد المستنبطة من الحديث:

سائر على  الفقه  وفضل  الناس  سائر  على  العلماء  فضل    §
فيجتنبون عباده  من  تعالى  يخشونه  الذين  لأنهم  العلوم؛ 
وعِظم والوعيد  بالوعد  لمعرفتهم  طاعته  ويديمون  معاصيه 

النعمة.
§  وأنّ الإسلام لا يذل وإن كثر مطالبوه.

الباقية وهي المنصورة  الطائفة  وأن الإجماع حجّة؛ لأن هذه    §
في الأمة  تجتمع  أن  يمكن  فلا  زمان،  كل  في  باقية  على حق 
هذه لأن  لماذا؟  حقًا،  ويكون  إلا  قولٍ  على  الأزمان  من  زمن 

الجماعة معهم، إذن فالقول حقٌ.
§  وفي هذا الحديث إخباره صلى الله عليه وسلم بالمغيبات، وقد وقع ما أخبر به
وللّه الحمد، فلم تزل هذه الطائفة من زمنه إلى يومنا هذا وهي

باقية إن شاء اللّه إلى أن تخرج هذه الريح.
الحديث متفقٌ عليه وله شواهدٌ، والكلام عن هذه الطائفة وحديثُها
نكتفي في هذا أكثر من ذلك،  اللّه بطريقةٍ موسعةٍ  سيأتي إن شاء 

للّه. اليوم، والحمد 

www.alqayim.net20Tue, 13 Jan 26 17:05:23 +0000


