
تفريغ شرح صحيح البخاري-22، كتاب العلم، الحديث 66 و67

الدرس الثاني والعشرون/يوم الأربعاء بتاريخ: -26/03/1445
11/10/2023

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور
أنفسنا وسيئات أعمالنا، أما بعد.

غزة، في  أهلنا  عن  يفرج  أن  وتعالى  سبحانه  الله  نسأل  فبداية، 
فمصابهم عظيم، فعدو الله المتسلط عليهم لا يرقب في مؤمن إلًّلا
يكفي ما  وأهله  الإسلام  على  والحقد  الكفر  من  وعندهم  ذمة،  ولا 

لإبادة أمة كاملة لو استطاعوا.
بما كلٌّ  بعضًا،  بعضهم  ينصر  أن  المسلمين  على  فالواجب 
منه فأكثروا  بهيّن،  وليس  الدعاء،  إلا  لنا  حيلة  ولا  استطاع، 

الله سبحانه وتعالى عنهم. وداوموا عليه إلى أن يفرج 
أن يجب  بأعمالنا،  كله  والضعف  الوهن  من  أصابنا  الذي  هذا 
لوجد هؤلاء  يوجد  لم  فلو  قبل كل شيء،  أنفسنا  على  اللوم  نضع 
كما الأمم  عليكم  »تداعى  صلى الله عليه وسلم:  النبي  أخبر  كما  والأمر  غيرهم، 
يا رسول قالوا: أمن قلة نحن يومئذ  إلى قصعتها«،  تداعى الأكلة 

أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل.« الله؟ قال: »لا، 
وصف دقيق جدًا، هذا الحال الذي نعيشه، نحن كثر ولكننا غثاء

كغثاء السيل.
السيل عند جريانه يحمل معه ما لا فائدة منه من أوساخ وقش

وغيرها، هذا هو غثاء السيل.
هذا الوصف هو ينطبق على حال هذه الأمة في هذا الزمن، وذلك

لبعدها عن دين الله.
إلا المسلمين  على  الكفرة  تسلط  فيها  حاصلة  تحصل  وما 
لما دخلوا دمشق منتصرين حاملين الدرداء  أبي  ويحضرني قول 
الكافر، فما العدو  التي غنموها من  العبيد والإماء والأموال  معهم 

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



كان منه رضي الله عنه إلا أن بكى، فقالوا: عجبًا، أوَتبكي في يوم
أهون ما  الملوك،  أبناء  "هؤلاء  قال:  وأهله؟  الإسلام  فيه  الله  أعز 
الخلق على الله إذا هم أضاعوا أمره" ما أهون الخلق على الله إذا

هم أضاعوا أمره.
يعني قيمتهم وقدرهم عند الله سبحانه وتعالى يذهب بسبب إضاعة

أمره.
وحالنا اليوم كما ترون، بعد شديد عن الله، وانشغال في الدنيا

وانهماك بها وكثرة معاصي.
حالة عجيبة، فليس عجيبًا أن يسلط الله علينا أمثال هؤلاء اليهود
من والرافضة  والنصيرية  الشرق،  من  والرافضة  الغرب،  من 

أُحطنا بهم. الشمال، 
في المسلمين  بلاد  في  أطماع  مآرب،  غايات،  له  هؤلاء  من  وكلٌّ 
هؤلاء فحرب  شيء،  كل  قبل  دينهم  وفي  أعراضهم  وفي  دمائهم 

الذين سميت حربهم دينية. جميعًا 
لأنهم مسلمون، وعندهم المسلمين:  نفوسهم على  في  الذي  الحقد 
في كتبهم في عقائدهم ما يقررون فيه أن قتل المسلم السني قربة

يتقربون بها إلى الله.
فإذا أردنا أن ينصرنا الله سبحانه وتعالى وأن يرفع عنا هذا البلاء
وأن يمكننا من رقاب هؤلاء فيجب علينا أن نرجع إلى الله سبحانه

وتعالى، توبوا إليه، العواطف والصراخ والزعيق لا يأتي بشيء.
إليه، والرجوع  وتعالى  سبحانه  الله  إلى  الصادقة  التوبة  إنما 
الصدق في هذا عقيدة وعملًلا هو الذي يؤتي ثماره، وقتها عندما
نرفع أيدينا إلى الله يا رب، يستجيب لنا، أما الآن نفزع إلى الدعاء
أجسادنا وغذيت  حرام،  مشربنا  حرام،  مطعمنا  ولكن  نعم، 

لنا؟! أنّى يستجاب  لنا!  بالحرام ثم نريد أن يستجاب 
والله المستعان، ونسأل الله الفرج من عنده.

وصلنا عند الحديث السادس والستين.
"بَابُ مَنْ قَعَدَ حَيْثُ يَنْتَهِي بِهِ الْمَجْلِسُ وَمَنْ رَأَى فُرْجَةً فِي الْحَلْقَةِ

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



فَجَلَسَ فِيهَا"
"حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكٌ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ
أَبِي طَلْحَةَ: أَنَّ أَبَا مُرَّةَ مَوْلَى عَقِيلِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ أَخْبَرَهُ: عَنْ أَبِي
الْمَسْجِدِ فِي  جَالِسٌ  هُوَ  بَيْنَمَا  اللهِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولَ  »أَنَّ  اللَّيْثِيِّ:  وَاقِدٍ 
اللهِ رَسُولِ  إِلَى  اثْنَانِ  فَأَقْبَلَ  نَفَرٍ،  ثَلَلاثَةُ  أَقْبَلَ  إِذْ  مَعَهُ،  وَالنَّاسُ 
فَأَمَّا صلى الله عليه وسلم،  اللهِ  رَسُولِ  عَلَى  فَوَقَفَا  قَالَ:  وَاحِدٌ،  وَذَهَبَ  صلى الله عليه وسلم، 
الْلآخَرُ: وَأَمَّا  فِيهَا،  فَجَلَسَ  الْحَلْقَةِ  فِي  فُرْجَةً  فَرَأَى  أَحَدُهُمَا: 
اللهِ رَسُولُ  فَرَغَ  فَلَمَّا  ذَاهِبًا.  فَأَدْبَرَ  الثَّالِثُ:  وَأَمَّا  خَلْفَهُمْ،  فَجَلَسَ 
إِلَى فَأَوَى  أَحَدُهُمْ  أَمَّا  الثَّلَلاثَةِ؟  النَّفَرِ  أُخْبِرُكُمْ عَنِ  أَلَلا  قَالَ:  صلى الله عليه وسلم 
وَأَمَّا مِنْهُ،  اللهُ  فَاسْتَحْيَا  فَاسْتَحْيَا  الْلآخَرُ  وَأَمَّا  اللهُ،  فَآوَاهُ  اللهِ 

اللهُ عَنْهُ"« فَأَعْرَضَ  فَأَعْرَضَ  الْلآخَرُ 
"باب:" حكم "من قعد حيث ينتهي به المجلس" أي: مجلس العلم،
"ومن رأى فرجة" مجلس العلم، والفرجة: هي الخلل بين الشيئين،
بعض وجوز  اللام،  بإسكان  العلم  حلْقة  الحلقة"  "في  فسحة  أي: 
اللغة فتحها، قال العسكري: هي كل مستدير خالي الوسط. أهل 

"فجلس فيها" أي: في الفرجة، والمراد: بيان أدب الطالب في
الجلوس في مجلس العلم.

هذه آداب الجلوس في مجلس العلم.
"حدثنا إسماعيل" هو بن أبي أويس، ضعيف، البخاري ينتقي له،

وهو متابع عند البخاري برقم ٤٧٤ وغيره، تقدم.
"قال: حدثني مالك" هو إمام دار الهجرة، تقدم.

النجاري الأنصاري  طلحة"  أبي  بن  الله  عبد  بن  إسحاق  "عن 
ثقة، التابعين،  أتباع  من  لأمه،  مالك  بن  أنس  أخي  ابن  المدني، 
حجة، له جمع من الإخوة يروى عنهم العلم، هو أشهرهم وأرفعهم
الإخوة في  المصنفة  الكتب  في  تجدونهم  حديثًا،  وأكثرهم 
والأخوات، وتقدم ذكرها، وذكر بعضهم ابن عبد البر في التمهيد،

مات سنة ١٣٢، وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.
"أن أبا مرة مولى عقيل بن أبي طالب" اسم أبي مرة: يزيد،

حجازي، مشهور بكنيته، تابعي، ثقة، روى له الجماعة.
www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



واختلف الله صلى الله عليه وسلم،  الليثي" صاحب رسول  واقد  أبي  "أخبره عن 
في اسمه، يلتقي مع النبي صلى الله عليه وسلم في كنانة بن خزيمة بن مدركة بن
في شهوده اختلف  عدنان،  بن  معد  بن  نزار  بن  بن مضر  إلياس 
بدرًا، شهد مع النبي صلى الله عليه وسلم بعض المشاهد، وقاتل معه، وشهد بعده
اليرموك، ثم جاور بمكة سنة، وتوفي بها سنة ٦٨، وهو ابن خمس
المهاجرين، بمقبرة  ودفن  سنة،  سبعين  ابن  هو  وقيل:  وستين، 

روى له الجماعة.
المسجد المسجد"  في  جالس  هو  بينما  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  "أن 
النبوي، "والناس معه، إذ أقبل ثلاثة نفر" أي: ثلاثة رجال، النفر:

ما بين الثلاثة إلى العشرة، أي: جاء ثلاثة رجال إلى المسجد.
"فأقبل اثنان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم" أي: جاءا إلى مجلس النبي صلى الله عليه وسلم

"وذهب واحد" ولم يأت إلى مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم.
"قال" أبو واقد "فوقفا على رسول الله صلى الله عليه وسلم" أي: وقفا على مجلس
الله "فلما وقفا على رسول  الموطأ وغيره:  الله صلى الله عليه وسلم، وفي  رسول 
صلى الله عليه وسلم سلما" يستفاد منه: أن الداخل يبدأ بالسلام، وأن القائم يسلم

على القاعد كما جاء مصرحًا به في أحاديث أخرى.
"فأما أحدهما فرأى فرجة" هي بضم الراء وبفتحها أيضًا، فيقال:
على دليل  هذا  الحلقة"  "في  الفسحة  وهي:  لغتان،  وفَرجة،  فُرجة 
عنهم الله  الصحابة رضي  يتحلق  كان  العلم،  في مجالس  التحلق 
في مجلس العلم مع النبي صلى الله عليه وسلم "فجلس فيها" هذا الأول وجد فرجة

في الحلقة فجلس في هذه الفرجة.
فأدبر الثالث  وأما  خلفهم  "فجلس  الثاني  الرجل  الآخر"  "وأما 

التولي. ذاهبًا" أي ذهب ولم يجلس معهم، والإدبار: هو 
»ألا "قال:  به  مشتغلًلا  كان  مما  صلى الله عليه وسلم"  الله  رسول  فرغ  "فلما 
أخبركم عن النفر الثلاثة؟"« كأنهم قالوا: أخبرنا عنهم. فقال صلى الله عليه وسلم:
السنة قوام  قال  الله"«  فآواه  الله  إلى  فأوى  أحدهم  »"أما 
الأصبهاني في شرحه على البخاري وقد طبع مؤخرًا، وقوام السنة
بيان في  الحجة  كتاب  صاحب  المجددين،  أحد  إمام،  معروف 
المحجة، الأصبهاني، قال: (وقوله: أوى إلى الله: غير ممدود) يعني
ليس آوى، أوى، ليس بالمدة، بالهمزة (فآواه الله -بالمد-، (يقال:

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



أويت إليه أي انضممت إليه) هذا أصل الكلمة في اللغة، آواه إليه:
ضمه إليه، قال: (قال الله عز وجل: ﴿إذ أوى الفتية إلى الكهف﴾
آويت فلانًا أي ضممته إلّي -بالمد-، قال الله تعالى: ﴿ألم يجدك

يتيمًا فآوى﴾) انتهى.
اقتصر قوام السنة في شرح هذا الحديث على هذا الكلام، ما زاد

عليه.
هذا المعنى للكلمة، والمقصود من الكلام أن هذا الرجل لجأ إلى

الله سبحانه وتعالى فيسر الله له.
من حياء  المزاحمة  ترك  الشراح:  قال  فاستحيا"«  الآخر  »"وأما 
الرسول صلى الله عليه وسلم ومن أصحابه، فما زاحم، استحيى وجلس في الخلف
كما هي عادة من يستحي، لا يدخل مع القوم، يجلس خلفهم، هذا

قول في شرح هذا الحديث، وهو الأقرب.
وعند الحاكم: "فمضى الثاني قليلًلا ثم جاء فجلس"

عن الذهاب  من  استحيا  أو  الشراح:  ذكره  الذي  الآخر  والمعنى 
الثالث، الظاهر الأول أقرب. المجلس كما فعل رفيقه 

تبارك لله  ثابتة  لله صفة  الاستحياء  صفة  منه"«  الله  »"فاستحيا 
فـ المخلوقين،  كاستحياء  لا  وعظمته،  بجلاله  يليق  كما  وتعالى 

﴿ليس كمثله شيء﴾
الله لنفسه في كتابه، وكما أثبتها  لله كما  فنثبت صفة الاستحياء 
أثبتها له نبيه صلى الله عليه وسلم، على مراد الله وعلى مراد رسول الله صلى الله عليه وسلم، من
في أصلنا  هو  كما  تعطيل  ولا  تمثيل  ولا  تحريف  ولا  تكييف  غير 

الأسماء والصفات.
ولا شك أنه من استحيا الله منه: رحمه وصفح عنه وأحسن اليه،
ولوازم شيء  الاستحياء  الاستحياء،  هي  ليست  ولكن  لوازم؛  هذه 
الاستحياء شيء آخر، نعم، هذه لوازم، من استحيا منه الله سبحانه
وتعالى فعل به هذا، لا إشكال في ذلك، لكن الإشكال مع المحرفين

هو أنهم يريدون معنى الاستحياء هي هذه اللوازم.
معناها هكذا يفسرونه، الجهمية يحرفون هذه الصفة ويفسرونها

بلوازمها.
www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



الكثير من الشراح سلكوا مسلك الجهمية في هذه الصفة، يقولون:
استحيا الله منه: رحمه ولم يعاقبه.

»"وأما الآخر"« الذي هو الثالث »"فأعرض"« عن مجلس رسول
عنه"« الله  »"فأعرض  مدبرًا  ولّى  بل  إليه،  يلتفت  ولم  صلى الله عليه وسلم  الله 
الجزاء من جنس العمل، هذه قاعدة عليها أدلة كثيرة، هذه منها،

يجازيك الله سبحانه وتعالى كما عملت، أو من جنس عملك.
سبحانه لله  الإعراض  صفة  إثبات  فيه  عنه"«  الله  »"فأعرض 

يليق بجلاله وعظمته. وتعالى على ما 
ولم رحمه  أي  منه«  الله  »)فاستحيا  الله:  رحمه  الإثيوبي  قال 
ابن الحافظ  ابن حجر،  الحافظ  يعني من؟  الفتح)  في  قاله  يعاقبه، 
النووي أشعري سيأتي، سنذكر لكم بشكل صريح حجر أشعري، 
أشعريتهما حتى بعد ذلك من يقول لك ليسوا أشاعرة قل له هات
الذي ما  ذلك  بعد  ثم  أشاعرة،  أنهم  على  البينة  عندي  هذه  البينة، 
جعلك تنفي عنهم الأشعرية؟ هذه إحدى المواضع التي سلكوا فيها

مسلك الأشاعرة
(قاله في الفتح، وقال النووي: »فاستحيا الله منه:« أي رحمه ولم

يعذبه بل غفر ذنوبه)
باللازم فسروا  هم  لك  يقول  ينازعك  ممكن  لو شاء شخص  -هنا 
ليس وكذلك  يثبتونها،  ولا  الصفة  ينفون  أنهم  ذلك  معنى  وليس 
صريحًا في كونهم أشاعرة، ولكن سيأتي معكم ما هو صريح بإذن
النووي (وقيل الإثيوبي عن  ينقله  الكلام هنا ما زال  (وقيل:)  الله، 
في الأول  صاحبه  بدرجة  يلحقه  ولم  قالوا:  بالثواب،  جازاه 
الفضيلة الذي آواه وبسط له اللطف وقربه، انتهى، قال الجامع عفا
الله عنه) -هذا الكلام للإثيوبي بعد أن نقل كلام النووي وابن حجر
والنووي الحافظ  أوّل  (هكذا  قال:  عليهما-  يعقب  أن  يريد  الآن 
الإعراض وكذا  المعاقبة،  وعدم  بالرحمة  وجل  عزّ  الله  استحياء 
عليه، الله  سخط  يعني  عنه:  الله  أعرض  فسروا  بالسخط)  الآتي 
قال: (وهذا تفسير باللازم، ويستلزم نفي صفة الاستحياء) يستلزم،
لكن هل التزموا ولا لأ؟ هم التزموا، نعم يلتزمون هذا، لا يثبتون لله
سبحانه وتعالى هذه الصفات، قال: (والإعراض عن الله) يستلزم
نفي صفة الاستحياء، والإعراض عن الله تعالى (وهذا غير مقبول؛

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



لله سبحانه ثابتتان  بل الصواب أن صفتي الاستحياء والإعراض 
وتعالى على الوجه اللائق به دون تأويل).

"الفتح" هامش  في  كتب  حيث  المحققين  بعض  أجاد  (وقد  قال: 
تعقبًا له ما حاصله: قوله: »فاستحيا الله منه« أي رحمه، وقوله:
للاستحياء التفسير  هذا  في  عليه،  أي سخط  عنه«  الله  »فأعرض 
والإعراض من الله عدول عن ظاهر اللفظ بغير موجب) يعني أنهم
هذا ترك  عليهم  يوجب  عندهم شيء  يوجد  ولا  اللفظ  تركوا ظاهر 
صحيح لدليل  إلا  الظاهر  يترك  أن  لأحد  يجوز  لا  لأنه  الظاهر؛ 
يوجب عليه ترك الظاهر، قال: (والحامل على ذلك عند من قال به:
هو اعتقاد أن الله لا يوصف بالحياء ولا بالإعراض حقيقة، لتوهم

أن إثبات ذلك يستلزم التشبيه) كما هي شبهة المحرفين.
قال: (وليس كذلك، بل القول في الاستحياء والإعراض كالقول في
في صلى الله عليه وسلم  رسوله  له  أثبته  أو  لنفسه  وجل  عزّ  الله  أثبته  ما  سائر 
هو ذلك  في جميع  والواجب  الصفات،  من  الصحيحة  الأحاديث 
»إن الحديث:  في  ورد  وقد  المخلوقات،  مماثلة  نفي  مع  الإثبات 
ربكم تبارك وتعالى حيي كريم يستحيي من عبده إذا رفع يديه إليه
والترمذي« داود  أبو  رواه  صحيح،  حديث  صفرًا«  يردهما  أن 

انتهى)
تحريف وعن  الإعراض،  عن  كلامه  الله  رحمه  الإثيوبي  أكمل  ثم 

"الفتح" ورد عليه أيضًا بزيادة عن هذا. صفة الإعراض في 
من الفوائد المستنبطة من هذا الحديث:

أن الداخل يبدأ بالسلام، وأن القائم يسلم على القاعد، وإنما   §
لم يذكر رد السلام عليهما اكتفاء بشهرته، والله أعلم؛ لأنهما
سلما، لكن ما جاء في الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة ردوا
أمر هذا  لأن  اختصره  الراوي  لعل  قالوا:  السلام،  عليهما 

مشهور ومعلوم.
ومنها: جواز التخطي إلى الفُرَج في حلقة العالم، إن وجدت   §
فرجة في الحلقة يجوز التخطي من أجل الوصول إليها، وترك

التخطي إلى غير الفرج.
قال ابن عبد البر رحمه الله: وليس ما جاء من حَمد التزاحم في

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



مجلس العالم والحض على ذلك بمبيح تخطي الرقاب إليه) يعني
الجلسة؛ وتكثف  المجلس  في  تزاحم  الأمرين:  بين  تجمع  أن  تريد 

الرقاب من أجل ذلك. لكن لا يعني ذلك أنك تتخطى 
سماع إلى  التخطي  يجوز  لا  كما  الأذى،  من  ذلك  في  (لما  قال: 
الخطبة في الجمعة والعيدين ونحو ذلك، فكذلك لا يجوز التخطي
ويثير فائدة  العالم  من  قربه  يفيد  رجلًلا  يكون  أن  إلا  العالم  إلى 
علمًا، فيجب حينئذ أن يتفسح له لئلا يؤذي أحدًا حتى يصل إلى
الشيخ، ومن شرط العالم أن يليه من يفهم عنه، لقول رسول الله
صلى الله عليه وسلم: »ليليني منكم أولو الأحلام والنهى« يعني في الصلاة وغيرها،
تبديل معنى ليفهموا عنه، ويؤدوا ما سمعوا كما سمعوا من غير 
الجمعة: يوم  للمتخطي  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  قول  وفي  تصحيف،  ولا 

»آذيت وآنيت(« يعني تأخرت، آذيت وتأخرت.
(بيان أن التخطي أذى ولا يحل أذى مسلم بحال في الجمعة وغير
الانضمام العالم:  في مجلس  الركب  في  التزاحم  ومعنى  الجمعة، 
ومن مراكبهم،  على  بعض  إلى  بعضهم  القوم  ينضم  والالتصاق، 
تقدم إلى موضع فهو أحق به إلا أن يكون ما ذكرنا من قرب أولي
الفهم من الشيخ فيفسح له، ولا ينبغي له أن يتباطأ ثم يتخطى إلى
الشيخ ليرى الناس موضعه منه فهذا مذموم، ويجب على كل من
العالم مجلس  إلى  والبكور  بالتبكير،  إليه  يتقدم  أن  موضعه  علم 

انتهى. كالبكور إلى الجمعة في الفضل) 
العلم، الأدب في مجالس  استحباب  (وفيه  الفتح:  في  الحافظ  قال 
وفضل سد خلل الحلقة كما ورد الترغيب في سد خلل الصفوف
خشي فإن  يؤذ،  لم  ما  الخلل  لسد  التخطي  وجواز  الصلاة،  في 
استحب الجلوس حيث ينتهي كما فعل الثاني، وفيه الثناء على من
زاحم في طلب الخير، قال: وفيه جواز الإخبار عن أهل المعاصي
الحديث وفي  الغيبة،  من  يعد  لا  ذلك  وأن  عنها  للزجر  وأحوالهم 
في والمذكر  العالم  وجلوس  والذكر  العلم  حلق  ملازمة  فضل 
به ينتهي  حيث  والجلوس  المستحي  على  الثناء  وفيه  المسجد، 
المجلس، ولم أقف في شيء من طرق هذا الحديث) الكلام للحافظ
الحديث على تسمية واحد من أقف في شيء من طرق هذا  (ولم 

انتهى. الثلاثة المذكورين، والله تعالى أعلم) 

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



العالم لأصحابه وغيرهم استحباب جلوس  وفيه  العلم:  أهل  وقال 
العلم فيذاكرهم  أفضل،  والمسجد  للناس،  ظاهر  بارز  في موضع 
والخير، وفيه الثناء على من فعل جميلًلا فإنه صلى الله عليه وسلم أثنى على الاثنين

في هذا الحديث.
هذا آخر ما أردنا ذكره في هذا الحديث.

الحديث متفق عليه من طريق مالك، عن إسحاق به، وله طرق عن
مالك في الموطأ وغيره، وأخرجه مسلم من طريق يحيى بن أبي

كثير، عن إسحاق به.
قال المؤلف رحمه الله:

"بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: »رُبَّ مُبَلَّغٍ أَوْعَى مِنْ سَامِعٍ"«
ابْنِ عَنِ  عَوْنٍ،  ابْنُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  بِشْرٌ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  مُسَدَّدٌ  "حَدَّثَنَا 
سِيرِينَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ، عَنْ أَبِيهِ: ذَكَرَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم
قَعَدَ عَلَى بَعِيرِهِ، وَأَمْسَكَ إِنْسَانٌ بِخِطَامِهِ أَوْ بِزِمَامِهِ قَالَ: »أَيُّ يَوْمٍ
هَذَا؟((! فَسَكَتْنَا حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ سِوَى اسْمِهِ. قَالَ: »أَلَيْسَ
حَتَّى فَسَكَتْنَا  هَذَا؟«  شَهْرٍ  »فَأَيُّ  قَالَ:  بَلَى.  قُلْنَا:  النَّحْرِ؟«  يَوْمَ 
قُلْنَا: بِذِي الْحِجَّةِ؟«  فَقَالَ: »أَلَيْسَ  بِغَيْرِ اسْمِهِ.  أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ  ظَنَنَّا 
حَرَامٌ بَيْنَكُمْ  وَأَعْرَاضَكُمْ  وَأَمْوَالَكُمْ  دِمَاءَكُمْ  »فَإِنَّ  قَالَ:  بَلَى. 
كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ

الْغَائِبَ، فَإِنَّ الشَّاهِدَ عَسَى أَنْ يُبَلِّغَ مَنْ هُوَ أَوْعَى لَهُ مِنْهُ"«
"باب: قول النبي صلى الله عليه وسلم: »رب مبلغ أوعى من سامع"«

هذا الحديث وصله البخاري نفسه بهذا اللفظ من حديث أبي بكرة
برقم ١٦٥٤ قال: "خطبنا النبي صلى الله عليه وسلم يوم النحر، قال: »أتدرون أي
الغائب، الشاهد  فليبلغ  اشهد،  »اللهم  آخره:  في  وقال  هذا«؟  يوم 
يضرب كفارًا  بعدي  ترجعوا  فلا  سامع،  من  أوعى  مبلغ  فرب 

بعضكم رقاب بعض"«
وهذا الباب بمعنى الحديث الذي سيذكره فيه، بمعناه.

»"رب:"« حرف جر، يستعمل للتقليل والتكثير، وهو هنا للتقليل.
»"رب"« مبلَّغ إليه عني، أي بلغه الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم شخص

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



فهو مبلغ، »"أوعى"« أي: أفهم بمعناه وأعلم بفقهه »"من سامع"«
أي ممن سمع الحديث قبله.

به غيره ويكون غيره الحديث ويحدث  يعني: ربما شخص يسمع 
به أفقه للحديث منه، هذا معنى الكلام. هذا الذي حدثه 

قال المهلب: "فيه أنه يأتي في آخر الزمان من يكون له من الفهم
لأن رب الأقل  في  يكون  ذلك  أن  إلا  تقدم  لمن  ليس  ما  العلم  في 

انتهى. للتقليل"  موضوعة 
وتستعمل للتكثير، ولكن التقليل هنا هو المراد.

"حدثنا مسدد" هو ابن مسرهد، ثقة، تقدم.
"قال: حدثنا بشر" هو ابن المفضل بن لاحق الرقاشي مولاهم، أبو
إسماعيل البصري، من أتباع التابعين، ثقة، حافظ، فقيه، عابد، له
ثقة كان  سعد:  بن  محمد  وقال  سنة،  صاحب  الأئمة،  عند  شأن 

كثير الحديث عثمانيًا.
عثمان يقدم  أنه  هنا  عثماني  فمعنى  سنة،  صاحب  قال:  العجلي 
لا الفضل  في  خالفها  ومن  السنة،  وهي  الفضل،  في  علي  على 
وأما من الحديث،  يبلغه  لم  لعله  الصحيح،  على  السنة  من  يخرج 
الخلافة أحقية  في  عثمان  على  عليًا  فقدم  الخلافة  في  خالفها 
من واحد  غير  هذا  على  نص  مبتدعًا،  فيصير  السنة  من  فيخرج 

العلم. أهل 
من يخرج  لا  الرجل  يقولون  الذين  المميعة  على  رد  هذا  وفي 
السلفية من  أخرجوه  وثلاثة،  وأصلين  أصل  بمخالفة  السلفية 

بأصل واحد.
ذُكر عنده رحمه الله أحد الجهمية، فقال: (لا تذكروا ذاك الكافر)

أعيان يكفّرون  كانوا  السلف  أن  على  الآثار  من  كغيره  يدل  هذا 
أحد يدعيه  كما  لا  الأعيان،  على  الأحكام  وينزلون  الجهمية، 
ويجعل الأعيان شبه مستحيل،  على  التنزيل  يجعل  الذي  المميعة، 
أيش؟ والتفسيق كلها عبارة عن  والتبديع  الكفر  الأحكام هذه من 
نسأل غلو،  وهذا  المعينين،  على  تنزل  لا  عامة  أحكام  عن  عبارة 

العافية، وضلال أيما ضلال. الله 
www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



توفي سنة 186 أو 187، روى له الجماعة.
عون أبو  أرطبان،  بن  عون  بن  الله  عبد  عون"  ابن  حدثنا  "قال: 
البصري، من أتباع التابعين، رأى أنس بن مالك، ولم يثبت له منه
أو  150 سنة  مات  المناقب،  كثير  إمام،  فقيه  حافظ  ثقة  سماع، 

151، روى له الجماعة.
قال سفيان الثوري: ما رأيت أربعة اجتمعوا في مصرٍ مثل أربعة
ابن الله  وعبد  التيمي  وسليمان  ويونس  أيوب  بالبصرة  اجتمعوا 

عون.
وقال وهيب: دار أمر البصرة على أربعة فذكر هؤلاء.
وقال العجلي: أهل البصرة يفخرون بأربعة فذكرهم.

وقال الأصمعي عن شعبة: ما رأيت أحدا بالكوفة إلا وهؤلاء
الأربعة أفضل منه، فذكرهم.

وقال أبو عبيد عن عبد الرحمن بن مهدي: ما كان بالعراق أحد
أعلم بالسنة من ابن عون.

وقال مسلم بن ابراهيم عن طرة بن خالد: كنا نعجب من ورع ابن
سيرين فأنساناه ابن عون.

زمانه أهل  سادات  من  عون  بن  الله  عبد  (وكان  حبان:  ابن  قال 
أهل على  وشدة  السنة  في  وصلابة  ونسكًا  وورعًا  وفضلًلا  عبادة 

انتهى. البدع) 
منقبة عند السلف الشدة على أهل البدع، يذكرونها له، الصلابة في

السنة ما كانت إلا بعلم وتقوى وورع.
وقال ابن سعد: كان ثقة وكان عثمانيًا وكان كثير الحديث ورعًا،

كان يقدم عثمان على علي كما هي السنة.
قال ابن عون: (لا يمكّن أحد منكم أذنيه من هوى أبدًا)

يعني لا تسمع كلام أهل الأهواء أبدًا، لأنه هذا خطير.
يتعلموها أن  السنة  هذه  ولإخواني:  لنفسي  أحبهن  (ثلاثة  وقال: 

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



ويدع عنه،  الناس  ويسألوا  يتفهموه  أن  والقرآن  عنها،  ويسألوا 
الناس إلا من خير).

قال معاذ بن مكرم: (رآني ابن عون مع عمرو بن عبيد في السوق
فما رأيتك  قد  إني  أما  فقال:  إليه،  فاعتذرت  قال:  عني،  فأعرض 
زادني) خلاص شوفتك بعيني مع عمرو بن عبيد رأس من رؤوس

أهل البدع.
قال ابن عون: (من يجالس أهل البدع أشد علينا من أهل البدع).

فهو منهجهم،  خطورة  لك  ويبين  المميعة،  على  شديد  القول  هذا 
وينقل بالناس،  يغرر  هذا  لأن  أنفسهم،  البدع  أهل  من  علينا  أشد 
الحق بين  يساوي  أن  ويريد  بالباطل  الحق  ويخلط  الشبهات، 

الله. والباطل كما قال الأوزاعي رحمه 
"عن ابن سيرين" هو محمد ابن سيرين، إمام، تقدم.

الثقفي الحارث  بن  رُفَيْع  بكرة"  أبي  بن  الرحمن  عبد  "عن 
أبوه أطعم  بالبصرة،  الإسلام  في  ولد  مولود  أول  وهو  البصري، 
أهل البصرة جزورًا فكفتهم، يعني كانوا قلة، تابعي، ثقة، توفي سنة

٩٦، روى له الجماعة.
"عن أبيه" أبو بكرة رُفَيْع بن الحارث، صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم

ورضي الله عنه، تقدم.
بكرة أبو  أبوه  كان  الرحمن  عبد  يقول  يعني  بكرة،  أبو  "ذكر" 
"قعد على بعيره" أثناء حديثه، وأنه صلى الله عليه وسلم  "ذكر النبيَّ صلى الله عليه وسلم"  يحدثهم 

بمنى يوم النحر في حجة الوداع.
الناس، إسماع  إلى  لحاجته  عليه  قعد  وإنما  الشراح:  بعض  قال 
الحاجة تدع  لم  إذا  منابر محمول على  اتخاذ ظهورها  فالنهي عن 

إليه.
يعني ورد في حديث أنه نهى صلى الله عليه وسلم عن اتخاذ ظهور الدواب منابر،
إذا قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  فعل  وبين  بينه  يجمع  أن  هذا  الشارح  فأراد 

دعت الحاجة إلى ذلك فلا بأس.
طبعًا هذا موقوف على صحة الحديث الذي ورد في النهي.

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



"وأمسك إنسان بخطامه أو بزمامه" أمسك إنسان بالحبل المربوط
به الجمل.

من هذا الإنسان؟ قيل: عمرو بن خارجة، وقيل: أبو بكرة، وقيل:
بلال، والله أعلم.

"بخطامه أو بزمامه" الشك من الراوي.
الخطام والزمام معناهما واحد، وهو الحبل الذي تشد به الحلقة

التي تكون في أنف البعير.
وقال أهل اللغة: والخطام كل ما وضع في أنف البعير ليُقاد به.

وفائدة إمساك الزمام: حتى لا ينفر البعير ويضطرب ويزعج
الراكب.

صلى الله عليه وسلم النبي  أنه"  ظننا  حتى  فسكتنا  هذا؟«  يوم  »"أي  صلى الله عليه وسلم  "قال" 
لنا. باسم غير الاسم المعروف  "سيسميه سوى اسمه" 

هذا؟« شهر  »فأي  قال:  بلى،  قلنا:  النحر؟«  يوم  »أليس  "قال: 
بذي »أليس  فقال:  اسمه،  بغير  سيسميه  أنه  ظننا  حتى  فسكتنا 
بعد وسكوته  عنه،  سأل  ما  عن  سؤاله صلى الله عليه وسلم  بلى."  قلنا:  الحجة؟« 
بكليتهم عليه  وليقبلوا  أفهامهم  لاستحضار  كان  منها  سؤال  كل 
هذا بعد  لذلك  للتنبيه؛  يعني  عنه،  يخبرهم  ما  عظمة  وليستشعروا 

مبالغة في تحريم هذه الأشياء. قال: »"فإن دماءكم"«  قال: 
الدماء والأموال معروفة، »"فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم"« 
والأعراض: جمع عرض، وهو موضع المدح والذم من الإنسان،

سواء كان من نفسه أو في سلفه.
»"بينكم حرام"« الدماء والأموال والأعراض هذه ذوات، والتحريم
إلى أيش؟  إلى  يعود  ولكن  العلم،  أهل  يقول  الذوات،  إلى  يعود  لا 
تقدير إلى  فنحتاج  هذا  على  بناء  المحرم،  هو  بها  فعلكم  الأفعال، 
الكلام، وهذا أيش يسمى عند الأصوليين؟ دلالة كلمة حتى يصح 
الاقتضاء، فبدلالة الاقتضاء يقال: فإن سفك دماءكم وأخذ أموالكم
حرام، حق  بغير  فيها  والطعن  وعيبها  أعراضكم  في  والقدح 
فالمحرم من الدماء سفكها بغير حق، والمحرم من الأموال أخذها

بغير حق، والمحرم من الأعراض الطعن فيها بغير حق.
www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



»"كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا"« وهي مكة.
شبّه الدماء والأموال والأعراض في الحرمة باليوم والشهر والبلد
أمر والبلد  والشهر  اليوم  حرمة  لأن  التشبيه؟  هذا  لماذا  لماذا؟ 
غير نفوسهم  في  ثابت  أمر  هذه  وتحريم  مشهور،  عندهم  معلوم 
هذا، تحريم  أسلافهم  عادة  أسلافهم،  عن  أصلًلا  مأخوذ  مزعزع، 
والظاهر أنهم أخذوه من دين إبراهيم عليه السلام، بخلاف الأنفس
كانت هذه  الجاهلية،  في  يستبيحونها  كانوا  والأعراض  والأموال 
مستباحة عندهم، فكانت من عادات العرب الغارة، شيء معتادين
عليه، إغارة بعضهم على بعض، وأخذ الأموال وسبي النساء وقتل
وشبهها الشرع  في  فحرمها  مألوف؛  عندهم  طبيعي  شيء  الرجال 
لهم بالشيء المستقر الثابت المشهور عندهم حتى يعلموا حرمتها

وعظمة انتهاكها عند الله تبارك وتعالى.
أعظم من المسلم  دم  فحرمة  وإلا  التحريم،  في أصل  هنا  التشبيه 
حرمة حشيش الحرم، وقتل صيد الحرم، حرمة دم المسلم أعظم
أصل يشبه  أن  هنا،  المراد  هو  التحريم  فأصل  بكثير  هذا  من 

التحريم هذا بهذا.
الوجوب هنا  وهو  للوجوب،  والأمر  بالتبليغ،  أمر  هذا  »"ليبلغ"« 
إيصال والتبليغ:  الباقين،  عن  سقط  البعض  به  قام  إذا  الكفائي، 

الغائب. الخبر إلى 
عن »"الغائب"«  يبلغ  المجلس،  في  الحاضر  أي  »"الشاهد"« 
المجلس »"فإن الشاهد"« الحاضر »"عسى أن يبلغ مضن"« أي

الذي »"هو أوعى له"« أي: للحديث »"منه."«
الصحابة رضي الله عنهم بلغوا كما أمروا، جميع ما سمعوه من
ولله الشريعة  فجاءت  سنته،  من  شيئًا  يكتموا  ولم  صلى الله عليه وسلم،  النبي 
ثم أُمر عن ربه،  النبي صلى الله عليه وسلم كما  بلغها  الحمد كاملة من كل وجه، 
بلغها الصحابة رضي الله عنهم عن نبيه، ثم التابعون عمّن قبلهم،
وهكذا إلى يومنا هذا ولله الحمد، مازال علماؤنا بفضل الله يرثون

هذا العلم بعضهم عن بعض إلى النبي صلى الله عليه وسلم.
قال المهلّب: (فيه من الفقه أن العالم واجب عليه تبليغ العلم لمن
عزّ الله  أخذه  الذي  الميثاق  وهو  يفهمه،  لا  لمن  وتبيينه  يبلغه،  لم 

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



الناس ولا يكتمونه. ليبيّنونه  العلماء  وجل على 
وقال: (وفيه أنه قد يأتي في آخر الزمان من يكون له من الفهم في
"رب" لأن  الأقل  في  يكون  ذلك  أن  إلا  تقدمه  لمن  ليس  ما  العلم 

للتقليل) موضوعة 
قلنا رب تأتي للتكثير أيضًا، بل قال بعضهم: هي في الأكثر عرفًا

للتكثير.
لكن على كل حال، الأقوى دلالة.

قال: (وعسى موضوعة للطمع وليست لتحقيق الشي)
استعمال كلمة عسى قوت التقليل هنا في هذا الموضع.

كان وإن  عنه  يؤخذ  أن  يجوز  والعلم  الحديث  حامل  أن  (وفيه 
في ما  عنه  فيؤخذ  وأداه  حفظه  وأتقن  حفظه  إذا  معناه)  جاهلًلا 
إشكال إذا كان يجهل معناه، ويجوز له أن يؤدي بالمعنى إذا كان
أن عليه  يجب  بمعناه  عارفًا  يكن  لم  إذا  أما  بس،  بمعناه،  عارفًا 
يحفظ لفظه وأن يؤديه بلفظه، (وهو مأجور في تبليغه محسوب في

زمرة أهل العلم إن شاء الله)
من أولى  وأنه  مقبول،  الراوي  تفسير  أن  (وفيه  المنيِّر:  ابن  وقال 
المتأخر كون  قال  والسلام  الصلاة  عليه  لأنه  المتأخر  اجتهاد 
أفقه أنهم  الأكثر  وإلا  يعني،  قليل  المتقدم)  على  النظر  مرجح 

وأعرف بمعنى الأحاديث ممن بعدهم.
هذه بعض فوائد الحديث، وسيأتي بطوله إن شاء الله تعالى.

أبي حديث  من  عليه  متفق  وهو  بصريون،  كلهم  رواته  الحديث 
بكرة، وله شواهد في الصحيحين وغيرهما.

"بَابٌ: الْعِلْمُ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ لِقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَلا
وَرَّثُوا الْلأَنْبِيَاءِ  وَرَثَةُ  هُمْ  الْعُلَمَاءَ  وَأَنَّ  بِالْعِلْمِ،  فَبَدَأَ  اللهُ﴾  إِلَّلا  إِلَهَ 
الْعِلْمَ، مَنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظٍّ وَافِرٍ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَطْلُبُ بِهِ عِلْمًا

سَهَّلَ اللهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ.
وَقَالَ: الْعُلَمَاءُ﴾  عِبَادِهِ  مِنْ  اللهَ  يَخْشَى  ﴿إِنَّمَا  ذِكْرُهُ:  جَلَّ  وَقَالَ 

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



مَا نَعْقِلُ  أَوْ  نَسْمَعُ  كُنَّا  لَوْ  الْعَالِمُونَ﴾ ﴿وَقَالُوا  إِلَّلا  يَعْقِلُهَا  ﴿وَمَا 
يَعْلَمُونَ الَّذِينَ  يَسْتَوِي  ﴿هَلْ  وَقَالَ:  السَّعِيرِ﴾  أَصْحَابِ  فِي  كُنَّا 
خَيْرًا بِهِ  اللهُ  يُرِدِ  »مَنْ  صلى الله عليه وسلم:  النَّبِيُّ  وَقَالَ  يَعْلَمُونَ﴾  لَلا  وَالَّذِينَ 

بِالتَّعَلُّمِ« الْعِلْمُ  وَإِنَّمَا  يُفَهِّمْهُ في الدين، 
وَقَالَ أَبُو ذَرٍّ: لَوْ وَضَعْتُمُ الصَّمْصَامَةَ عَلَى هَذِهِ وَأَشَارَ إِلَى قَفَاهُ ثُمَّ
ظَنَنْتُ أَنِّي أُنْفِذُ كَلِمَةً سَمِعْتُهَا مِنَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَبْلَ أَنْ تُجِيزُوا عَلَيَّ

لَلأَنْفَذْتُهَا.
وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ ﴿كُونُوا رَبَّانِيِّينَ﴾ حُلَمَاءَ فُقَهَاءَ.

وَيُقَالُ: الرَّبَّانِيُّ الَّذِي يُرَبِّي النَّاسَ بِصِغَارِ الْعِلْمِ قَبْلَ كِبَارِهِ "
إلا يقبل  لا  والعمل  القول  والعمل"  القول  قبل  العلم  "باب: 
يقبل حتى  والمتابعة  الإخلاص  شرطان،  والمتابعة،  بالإخلاص 
تحقيقهما، بكيفية  بالعلم  إلا  تحقيقهما  يمكن  ولا  والقول،  العمل 
على مقدمًا  العلم  كان  لذلك  يبطلهما؛  أو  ينقصهما  بما  والعلم 

القول والعمل.
القول على  مقدم  فالعلم  أمر،  كما  الله  عبادة  يمكنه  لا  فالجاهل 
يكن لم  إذا  والعمل  يعمل،  أن  قبل  يتعلم  أن  والعمل، فيجب عليه 
على هدي النبي صلى الله عليه وسلم فهو مردود »من عمل عملًلا ليس عليه أمرنا
تعلم من  بد  فلا  مردود،  فهو  خالصًا  يكن  لم  وإذا  رد«  فهو 

الإخلاص وتعلم الشرك وأنواع الشرك حتى ينجي عمله منه.
بها ينجو  التي  والعقيدة  بالتوحيد  كالعلم  عيني  واجب  منه  العلم 
أداء بكيفية  والعلم  بها،  إلا  النار  من  ينجو  ولا  النار،  من  العبد 
به قام  إذا  كفائي  واجب  ومنه  والصيام،  كالصلوات  الواجبات 

الباقين كعلم المواريث. البعض سقط عن 
يسأل عن لا  العامة،  كثير من  يفعله  ما  لكم خطأ  يظهر  هنا  ومن 
المسألة إلا بعد أن يعملها، فيقع فيها قولًلا وعملًلا أو عملًلا ثم بعد
أن ينهي عمله يأتي ويسأل عما فعل، هذا خطأ، الواجب أن تسأل
عملك ويكون  العمل  تعمل  ربما  لأنك  العكس،  لا  تعمل؛  أن  قبل 

باطلًلا فيذهب عليك.
والذي لا يتعلم مطلقًا هذا ذنبه أعظم، هذا معرض، لا عذر له،

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



فيؤاخذ كأنه لم يعمل.
أي: بالعلم"  إله إلا الله﴾ فبدأ  أنه لا  الله تعالى: "﴿فاعلم  "لقول 
حيث قال: ﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله﴾ ثم قال: ﴿واستغفر لذنبك﴾

فجاء العمل بعد العلم.
والخطاب هنا وإن كان للنبي صلى الله عليه وسلم فهو متناول لأمته، كما هو

معلوم.
استدل بهذه الآية سفيان بن عيينة على فضل العلم، أخرج البيهقي
في الشعب من طريق أبي سهل المدائني، قال: قال سفيان: وسأله
رجل، فقال: يا أبا محمد! العلم أفضل أم العمل؟ قال: العلم، أما
واستغفر الله  إلا  إله  لا  أنه  ﴿فاعلم  وجل:  عز  الله  قول  تسمع 

بالعلم قبل العمل. لذنبك﴾ فبدأ 
نقطة من ابن  الحلية، وأخرج  في  نعيم  أبي  وله طريق أخرى عند 
سمعت يقول:  المديني  بن  علي  سمعت  قال:  البخاري،  طريق 
سفيان بن عيينة يقول: إن الله أمر بالعلم قبل الإيمان لقوله تعالى:

﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله﴾
من "العلم،  الأنبياء  أي  ورّثوا"  الأنبياء،  ورثة  هم  العلماء  "وأن 
أخذه" أي: أخذ العلم، "أخذ" من ميراث النبوة "بحظ وافر" أي:

بنصيب كامل، الحظ: هو النصيب، والوافر: التام الكامل.
قال الشراح: ومناسبته للترجمة من جهة أن الوارث قائم مقام

المورث فله حكمه فيما قام مقامه فيه.
أي: به"  "يطلب  طريق  في  مشى  من  يعني:  طريقًا"  سلك  "ومن 
بالطريق "علمًا" أي: شرعيًا، قاصدًا به وجه الله جازاه الله عليه
إلى يوفقه  بأن  الدنيا  في  أو  الآخرة  في  طريقًا"  له  "سهل  بأن: 
بتسهيل بشارة  هو  أو  الجنة"  "إلى  الموصلة  الصالحة  الأعمال 

العلم على طالبه؛ لأن طلبه من الطرق المواصلة إلى الجنة.
والترمذي وغيرهم عن قيس داود  وأبو  هذا حديث أخرجه أحمد 
بن كثير، قال: قدم رجل من المدينة على أبي الدرداء وهو بدمشق،
فقال: ما أقدمك يا أخي؟ فقال: حديث بلغني أنك تحدثه عن رسول
الله صلى الله عليه وسلم، قال: أما جئت لحاجة؟ قال: لا، قال: أما قدمت لتجارة؟

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



فإني قال:  الحديث؟  هذا  طلب  في  إلا  جئت  ما  قال:  لا،  قال: 
علمًا فيه  يبتغي  طريقا  »من سلك  يقول:  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  سمعت 
سلك الله به طريقًا إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضى
في ومن  السموات  في  من  له  ليستغفر  العالم  وإن  العلم،  لطالب 
الأرض حتى الحيتان في الماء، وفضل العالم على العابد كفضل
القمر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء
لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا إنما ورثوا العلم، فمن أخذ به أخذ بحظ

وافر« وهو حديث فيه اضطراب.
وأخرج مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة: »ومن سلك
طريقا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقا إلى الجنة« وهي

قطعة من حديث آخر.
قال ابن حجر: (ولم يفصح المصنف بكونه حديثًا، فلهذا لا يعد في
تعاليقه) لا يقال هذا حديث علقه البخاري لا هو قاله من عنده، لأن

المعنى الذي ذكره البخاري صحيح.
أي: العلماء﴾"  عباده  من  الله  يخشى  ﴿إنما  ذكره:  جل  "وقال 
العلماء، فمن الله من علم قدرته وسلطانه، وهؤلاء هم  يخاف من 
علم قدرته وسلطانه وأنه قادر على عقابه، وقادر على فعل ما يريد:
هم بهذا  الناس  وأعلم  عقابه،  من  فرارًا  أطاعه  خافه  ومن  خافه، 
وصفاته الله  بأسماء  معرفتك  زادت  فكلما  العاملون،  العلماء 

وقدرته زادته خشيتك له.
هذا هو العلم النافع، وليس مجرد جمع المعلومات، الفضائل كلها
الله طاعة  إلى  يؤدي  الذي  النافع،  العلم  في  كلها  معك  تمر  التي 
سبحانه وتعالى، وليس جمع المعلومات، جمع المعلومات يحسنه
اليوم اسمهم  قوم  يوجد  المعلومات،  يجمع  الكافر  أحد حتى  كل 
تجده مستشرق  يهود،  منهم  وكثير  كفار  وهم  المستشرقون 
بروفيسور في مرتبته في علم الشريعة الإسلامية موجود وهو كافر
جمع دراسة  ويتقنها  الإسلامية  الشريعة  يدرس  لكن  كفره،  على 

معلومات.
وهذا موجود في أهل البدع، ورؤوس أهل البدع كثر، بدع كفرية أو
بدع فسقية، هذا علم غير نافع فليست له الفضائل المذكورة، أما
الفضائل المذكورة كلها للعلم النافع، فمن كان أعلم كان أخشى

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



لله سبحانه وتعالى فلذا قال عليه الصلاة والسلام: »أنا أخشاكم
بالله سبحانه وتعالى. لله وأتقاكم له« فهو أعلم من الجميع 

بطاعته عقابه  فيتقي  الله  يخاف  (إنما  الله:  رحمه  الطبري  قال 
العلماء بقدرته على ما يشاء من شيء، وأنه يفعل ما يريد؛ لأن من
أن منه  خشية  ورهبه  فخافه  معصيته  على  بعقابه  أيقن  ذلك  علم 
الله سبحانه وتعالى. العلم الذي يؤدي إلى خشية  يعاقبه) هذا هو 
خشية العلم  "رأس  الآثار:  في  المعروف  (ومن  السمعاني:  وقال 
به الله علمًا، وبالاغترار  أيضًا: "كفى بخشية  المعروف  الله" ومن 
جهلا"، ويقال أول كلمة في الزبور: رأس الحكمة خشية الله، وعن
ابن عباس قال: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء﴾ أي من يعلم
ملكي وعزي وسلطاني، وعن بعضهم: الذين يعلمون أن الله على
كل شيء قدير، وعن بعض التابعين قال: من لم يخش الله فليس
بقدر الله  من  واستحِ  عليك،  قدرته  بقدر  الله  خف  ويقال:  بعالم، 

الله. انتهى كلامه رحمه  قربه منك) 
في به  فيراد  العلم  وأما  الله:  رحمه  تيمية  ابن  الإسلام  شيخ  قال 
من به  متصف  هو  وبما  نفسه  به  العلم  أحدهما:  نوعان:  الأصل 
تبارك الحسنى  أسماؤه  عليه  دلت  وما  والاكرام  الجلال  نعوت 
لا الله  خشية  أوجب  القلب  في  رسخ  إذا  العلم  وهذا  وتعالى، 
الله يثيب على طاعته ويعاقب على محالة، فإنه لا بد أن يعلم أن 
أبي حيان القرآن والبيان، وهذا معنى قول  به  معصيته كما شهد 
التيمي -أحد أتباع التابعين:- العلماء ثلاثة: عالم بالله ليس عالمـًا
وبأمر بالله  وعالم  بالله،  عالمـًا  ليس  الله  بأمر  وعالم  الله،  بأمر 
الله، فالعالم بالله الذي يخشى الله، والعالم بأمر الله الذي يعرف
الحلال والحرام، وقال رجل للشعبي: أيها العالم، فقال: إنما العالم
من يخشى الله، وقال عبد الله ابن مسعود: كفى بخشية الله علما
العلم بالله  بالعلم  يراد  الثاني:  والنوع  بالله جهلا،  بالاغترار  وكفى 
بالأحكام الشرعية كما في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم: أنه ترخص في
شيء فبلغه أن أقوامًا تنزهوا عنه فقال: »ما بال أقوام يتنزهون عن
وفي وأخشاكم«  بالله  لأعلمكم  إني  والله  فيها؟  أترخص  أشياء 
رواية: »والله إني لأخشاكم لله وأعلمكم بحدوده« فجعل العلم به

هو العلم بحدوده) انتهى المراد.

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



الخلاصة: العلم نوعان:
النوع الأول: وهو العلم بالله الذي يؤدي إلى الخشية والعمل.

والنوع الثاني: علم بالأحكام الشرعية.
والعلماء الذين يعلمون الأحكام الشرعية ثلاثة أنواع:

 -1عالم ملة: وهم أصحاب النوع الأول، العلماء العاملون الذين
يتبعون شرع الله وما يحبه ويرضاه ويفتون به وإن خالف أهواءهم
وأهواء الناس وأهواء ولاة الأمور، ولا يهمهم إلا رضا الله سبحانه

وتعالى.
قد أمر  وهذا  العلماء،  هؤلاء  شراء  الناس  من  الكثير  يحاول  لهذا 
الأموال عليهم  عرضت  فضلاء  أئمة  ومنهم  مشايخنا،  به  أخبرنا 
فتاويهم تكون  أن  مقابل  في  كثيرة  أشياء  والأراضي  والبيوت 

أنا أذكر لكم هذا للتحذير. لمصلحة الجهلة الممولة، 
الناس عند  مسموعة  وكلمة  دعوة  له  صارت  إذا  العلم  طالب 
يتعرض لهذا البلاء، يُشترى أو يحاول أطراف شراءه، سواء دولة،
المسموعة، كلمته  تشتري  أن  تحاول  جهة  أي  حزب،  جمعية، 
فيعرضون عليه الأموال وعروض مغرية ليشتروا كلمته، وحصل

عند المشايخ هذا الشيء.
مالًلا من أحد يقبل  ما  الشيخ مقبل  الله  لذلك كان شيخنا رحمه 
يشترط عليه شرطًا، حتى لا يجعل كلمته مأسورة لأحد، وهذا مهم

جدًا.
مثلًلا عندك  أنت  تكون  تفعل؟  ماذا  الجهات  بعض  خبث  ومن 
الالتزامات وتكثر  الطلبة  ويكثر  توسع  طلبة،  عندك  معهد  مركز 
ماذا يفعلون؟ يمدونك في البداية بلا شرط، ويعطونك، وأنت توسع
وتنفق تزيد الالتزامات عليك، فيأتون في وسط الطريق ويمسكون،
فينبغي على قد حصل،  الخبث  هذا  نقطع،  أو  الشرط  على  توافق 

العلم أن يكون فطنًا لمثل هذه الأفعال. طالب 
تكون حتى  أبدًا،  كلمتك،  أسر  تريد  جهة  أي  من  مالًلا  تأخذ  لا 
غير دخلك  يكون  أن  أخرى، حاول  لا لأي جهة  فقط،  لله  كلمتك 
مرتبط بأي جهة من الجهات، لا بد للإنسان من معيشة، لكن خذ

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



أي في  للقطع  مستعدًا  وكن  عليك  تشترط  لا  بها  تثق  جهة  من 
لحظة، هذا أمر مهم جدًا لطلبة العلم، أنبه عليه لأنه حاصل، وقد

أسر الكثير من طلبة العلم بهذه الطريقة وضاعوا.
ويرضاه، الله  يحب  بما  يفتي  الذي  الدين،  وعالم  الملة  عالم  هذا 
شهواته، يتبع  ولا  هواه،  يتبع  لا  الأمر،  في  الله  رضا  عن  ويبحث 
توافق التي  الفتوى  هي  ما  الله،  يريده  الذي  القول  هو  ما  يهمه 

الله صلى الله عليه وسلم. الله وسنة رسول  كتاب 
وأنت -بالمناسبة في هذا- لا بد أن تجاهد نفسك عندما تأتي تحقق
لمجرد الأقوال  من  لقول  ميلًلا  نفسك  في  ستجد  العلمية  المسألة 
الهوى، لأن نفسك تحب هذا القول، في تلك اللحظة قف مع نفسك
الكتاب من  الأدلة  يوافق  ما  اختيارك  واجعل  هواها  من  وجردها 
والسنة وفهم السلف الصالح رضي الله عنهم، اطرد ما في نفسك

من الهوى.
اتجاه إلى  يتجه  هذا؟  من  يتخلص  حتى  يفعل  ماذا  الناس  بعض 
بالشدة، ليس  الله  دين  باطل،  إلى  باطل  فررت من  الشدة، غلط، 
التساهل بطريقة غير مشروعة، ولا الشدة بطريقة ليس المطلوب 
ترجح أن  استطعت  ما  تعتدل،  أن  منك  مطلوب  مشروعة،  غير 

بالدليل خذ قول عالم ترتضيه في علمه ودينه، خلص وبس.
هذه من الأشياء التي تواجهكم في الدعوة إذا يسر الله عزّ وجل

لكم.
السلطان، عالم  أو  دولة  عالم  فهذا  دولة،  عالم  الثاني:  2 -النوع 
قول من  ينفر  البعض  السلاطين،  علماء  أو  الدولة  عالم  له  يقال 

علماء السلاطين، يقول لك: هذا قول الخوارج.
أخي الاصطلاح قديم هذا عند السلف موجود، بل وقد جاء ذكره
معروف هذا،  يستعملون  فالسلف  الضعيفة،  الأحاديث  بعض  في 

الدولة أو علماء السلاطين لا خلاف في وجوده. علماء 
هؤلاء الذين يفتون السلطان بما يشاء، ذكرهم أكثر من واحد من

أهل العلم منهم ابن تيمية وابن عثيمين وغيرهم.
مثل ابن عثيمين رحمه الله على الدولة الشيوعية لما قامت كان

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



ما تحلل  الإسلامية  الشريعة  كيف  بطرق  ويفتونهم  علماؤها،  لها 
الأصول على  ليس  الشيوعية  الأصول  على  الشيوعية،  تريده 
الدول عند  لذلك  الحرام؛  لهم  وأحلوا  لهم،  أفتوا  الإسلامية، 
العلمانية الآن علماء يفتون لهم كما تشاء، يحللون الحرام، موجود
هؤلاء أن  الله  رحمه  عثيمين  ابن  الشيخ  ذكر  وقت،  كل  هذا، 

اليوم. موجودون من قديم، موجودون 
هذا يسمى عالم دولة أو عالم سلطان أو علماء سلطان أو مشايخ
سلاطين، كله نفسه تسمية واحدة، المشكلة ليست في التسمية مع
الوصف هذا  ينزلون  كانوا  أنهم  الخوارج  في  المشكلة  الخوارج، 
تكفيرهم في  خالفوهم  لأنهم  السنة  وعلماء  السنة  مشايخ  على 

واستباحتهم دماء المسلمين بس.
هنا الإشكال، أما عالم الدولة وعلماء السلاطين هؤلاء لا يختلف

أحد في وجودهم.
هؤلاء الذين يرون ما الذي تريده الدولة ويفتون لها بالتفصيل كما

تشاء بالضبط، ويتبعون المتشابه كما هي العادة معروفة.
يريد الناس،  الأمة؟  تحب، من  ما  الأمة  يفتي  هذا  أمة:   -3وعالم 
شعبية عند الناس وكلمة مسموعة عند الناس بطريقة غير شرعية،
الذين هؤلاء  كثير جدًا، من  اليوم  وهذا  يحبون،  بما  الناس  فيفتي 
يتبعون منهج التيسير، سيأتي الكلام عليه في موضعه إن شاء الله.
منهج التيسير في الفقه، خذ بالأيسر خذ بالأسهل، يعني إذا عندك
ثلاث أقوال للعلماء انظر أسهلها وخذ به، حتى وإن خالف الدليل؟
نعم، العبرة ليس بالدليل عندهم، العبرة عندهم بالأسهل من أقوال
العلماء، وهذا هو نفسه الذي قال فيه السلف رضي الله عنهم: من
العلماء، بزلات  يأخذون  وهؤلاء  تزندق،  العلماء  زلات  تتبع 

ويتتبعونها لأنها أسهل.
هذا عالم الأمة ينظر ما الذي يحبه الناس -عامة الناس- ويفتيهم
الربوية، البنوك  في  الربا  تحليل  مثل  أيضًا،  بالمتشابه  ويتعلق  به، 
الدولة، مصالح الفقراء وتقوي  وتنفع  الاقتصاد  تدعم  لهم  يبررون 

مقدمة إلى آخره...
هؤلاء هم أنواع العلماء الموجودين.

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



نضربها الأمثال  ﴿وتلك  العالمون﴾"  إلا  يعقلها  ﴿وما  "وقال: 
للناس وما يعقلها إلا العالمون﴾ قال ابن كثير: (أي: وما يفهمها)
يفهم الأمثال التي يضربها الله للناس (ويتدبرها إلا الراسخون في
النار لخزنة  قالوا  النار  أهل  "﴿وقالوا﴾"  منه)  المتضلعون  العلم 
به جاؤنا  ما  الرسل  من  نسمع﴾"  كنا  "﴿لو  لهم  محاورتهم  في 

سماعًا ننتفع به "﴿أو نعقل﴾" عقل من يميز بين الحق والباطل.
ذلك من  المقصود  ليس  هذا؛  مثل  في  القرآن  في  تسمع  عندما 
السماع الذي هو إدراك الصوت، هذا موجود عندهم، وبه أصلًلا
أبي إلى  انظر  أُقيمت عليهم الحجة، فيسمعون ويعقلون، يفهمون، 
له ذكر  إليه؟  يدعوكم  الذي  ما  سأله  هرقل  له  ذكر  لما  سفيان 
أيش وعارفين  فاهمين  هم  إليه،  يدعوهم  الذي  ما  بالتفصيل 
القضية؛ لكن أيش المقصود من نفي السماع والعقل هنا؟ السماع
الذي العقل  والعمل،  القبول  إلى  يؤدي  الذي  السماع  ينفع،  الذي 
الباطل. التفريق بين الحق والباطل، واتباع الحق وترك  يفهمون 

القرآن عندما تجده واردًا السماع والعقل في  بنفي  المقصود  هذا 
وأصل السماع  وأصل  العقل  أصل  أما  الكفار،  عن  نفيه  في 
الإبصار كلها موجودة، وأُقيمت عليها الحجة بهذا؛ لكن المقصود
له، عقل  لا  كأنه  بعقله  ينتفع  لا  الذي  لأن حقيقة  ينفع؛  ما  بالنفي: 

ينتفع بما سمع؛ كأنه لا سمع له، وهذا المقصود. الذي لا 
كنا لو  النار  أهل  من  كنا  ما  السعير﴾"  أصحاب  في  كنا  "﴿ما 
نسمع أو نعقل، قال ابن كثير: (أي: لو كانت لنا عقول ننتفع بها)
أَوْ بِهَا  نَنْتَفِعُ  عُقُولٌ  لَنَا  كَانَتْ  لَوْ  (أَيْ:  لك؟  يفسرون  كيف  رأيت 
نَسْمَعُ مَا أَنْزَلَهُ اللَّهُ مِنَ الْحَقِّ، لَمَا كُنَّا عَلَى مَا كُنَّا عَلَيْهِ مِنَ الْكُفْرِ
بِهِ جَاءَتْ  مَا  بِهِ  نَعِي  فَهْمٌ  لَنَا  يَكُنْ  لَمْ  وَلَكِنْ  بِهِ،  وَالِلاغْتِرَارِ  بِاللَّهِ 
اتِّبَاعِهِمْ) هكذا المقصود. إِلَى  يُرْشِدُنَا  لَنَا عَقْلٌ  وَلَلا كَانَ  الرُّسُلُ، 

كلام من  المراد  هذا  العلم)  أهل  أوصاف  (وهذه  حجر:  ابن  قال 
أهل أوصاف  هذه  لأن  الأدلة،  لهذه  وذكره  الله  رحمه  البخاري 
العلم، فالمعنى: لو كنا من أهل العلم لعلمنا ما يجب علينا فعملنا

به فنجونا.
"﴿هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ﴾"

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



قال الطبري: (يقول تعالى ذكره: قل يا محمد لقومك: هل يستوي
الذين يعلمون ما لهم في طاعتهم لربهم من الثواب، وما عليهم في
معصيتهم إياه من التبعات، والذين لا يعلمون ذلك، فهم يخبطون
بسيئها يخافون  ولا  خيرا،  أعمالهم  بحسن  يرجون  لا  عشواء،  في 

شرا؟ يقول: ما هذان بمتساويين).
هذا لا يساوي هذا، فمن الباطل تسوية أهل الصلاح بأهل الفساد،
الناس أن  تقول  التي  المنهجية  هذه  بطلان  على  تدل  الآية  هذه 
سواء، لا، الناس ليسوا سواء، فلا يجوز أن يوضع أهل الحق وأهل
الأرض الفساد،  وأهل  الكفر  أهل  ومنزلة  مرتبة  نسبة  في  الصلاح 
وهذا الصلاح،  أهل  بها  الناس  وأولى  وتعالى،  الله سبحانه  أرض 

الله. الموضوع سيأتي في موطنه إن شاء 
الدين"« في  يفهمه  خيرًا  بها  الله  يرد  »من  صلى الله عليه وسلم:  النبي  "وقال 
من أكثر  في  كتابه  في  الحديث  هذا  الله  رحمه  البخاري  وصل 
وسيأتي مسلم،  وكذا  عنه،  الله  رضي  معاوية  حديث  من  موضع 

الله ونتحدث عنه هناك. الباب الذي يلي هذا إن شاء  في 
»"وإنما"« تحصيل »"العلم بالتعلم"« بطلبه من الأنبياء وورثتهم،

وأخذه عنهم.
جاء هذا اللفظ في أحاديث بعضها مرفوع، وبعضها موقوف، جاء
بن وأنس  الدرداء،  وأبي  هريرة،  وأبي  مسعود،  وابن  معاوية،  عن 
مالك، وعن شداد بن أوس أن رجلًلا قال: يا رسول الله، ماذا يزيد
العلم؟ قال: »التعلم« والمرفوع كله ضعيف، والموقوف على في 

الدرداء منقطع لا يصح. أبي 
عالمـًا، يولد  لا  أحدًا  (إن  قوله:  من  مسعود  ابن  عن  والصحيح 
أبي وابن  "العلم"  في  بن حرب  زُهير  أخرجه  بالتعلم)  العلم  وإنما 
أبي عن  وغيرهم...  "الزهد"  في  وأحمد  "المصنف"،  في  شيبة 

الأحوص به، وإسناده صحيح.
"وقال أبو ذر" الغفاري رضي الله عنه "لو وضعتم الصمْصَامَةَ"
"على واحد،  حد  له  الذي  وقيل:  ينثني،  لا  الذي  الصارم  السيف 
"كلمة أُمضي  أي:  أُنْفِذُ"  أني  ظننتُ  ثم  قفاه-  إلى  -وأشار  هذه 
أن قبل  "علي"  السيف  تُجيزوا"  أن  قبل  صلى الله عليه وسلم  النبي  من  سمعتها 

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



"لأنفذتها" لأمضيتها وقلتها. تكملوا قتلي، أو تقطعوا رأسي 
لو عندي كلمة عن النبي صلى الله عليه وسلم وأريد أن أقولها وتريدون أن تقطعوا
رأسي -وضعتم السيف على عنقي كي تقطعوا رأسي- واستطعت

أن أخرج هذه الكلمة لأخرجنها.
المراد به: أنه يُبلّغ ما تحمّله في كل حال، ولا ينتهي عن ذلك ولو
المشقة واحتمال  العلم،  تعليم  الحث على  فيه  القتل،  أشرف على 

فيه، والصبر على الأذى طلبًا لثوابه.
هذا التعليق أخرجه ابن سعد في "الطبقات الكبرى" وإسحاق بن
في والدارمي  "الأموال"  في  زنْجَويه  وابن  "مسنده"  في  راهُويه 
"مسنده" وغيرهم... من طُرق عن الأوزاعي قال: حدثني أبو كثير،
عند جالس  وهو  عنه  الله  رضي  ذر  أبا  "أتيت  قال:  أبي،  حدثني 
رجل فأتاه  يستفتونه،  عليه  الناس  اجتمع  وقد  الوسطى  الجمرة 
فوقف عليه، ثم قال: ألم تُنه عن الفتيا؟" من الذي نهاه؟ نهاه الأمير

"فرفع رأسه إليه فقال: أرقيب أنت علي؟" فذكرَه...
صححه الحافظ في "المطالب العالية" والراجح ضعفه، ففي سنده
ضعف، أبو كثير مالك بن مرثد، وأبوه لو يوثقهما معتبَر، والحافظ

قال في "التقريب" في مرثد هذا: (مقبول) أي: إذا توبع، وإلا فلا.
الَّذِيَ أَنَّ  وَبَيَّنَ  الْوَجْهِ  هَذَا  مِنْ  الْحِلْيَةِ  فِي  (وَرُوِّينَاهُ  الحافظ:  وقال 
رَضِيَ عُثْمَانُ  الْفُتْيَا  عَنِ  نَهَاهُ  الَّذِي  وَأَنَّ  قُرَيْشٍ  مِنْ  رَجُلٌ  خَاطَبَهُ 
اللَّهُ عَنْهُ) ثم ذكر السبب في ذلك وأنه قد حصل خلاف بين أبي ذر
هذا وسيأتي  والفضة،  الذهب  كنز  في  عنه  الله  رضي  ومعاوية 

الله. موضوع مستقل وحده إن شاء 
ثم قال: (وَفِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ أَبَا ذَرٍّ كَانَ لَلا يَرَى بِطَاعَةِ الْلإِمَامِ إِذَا
نَهَاهُ عَنِ الْفُتْيَا لِلأَنَّهُ كَانَ يَرَى أَنَّ ذَلِكَ وَاجِبٌ عَلَيْهِ لِلأَمْرِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم
كَتَمَ مَنْ  فِي حَقِّ  الْوَعِيدَ  أَيْضًا سَمِعَ  وَلَعَلَّهُ  تَقَدَّمَ  كَمَا  عَنْهُ  بِالتَّبْلِيغِ 
العلم الصح،  هذا  نَحْوُهُ)  عُثْمَانَ  مَعَ  لِعَلِيٍّ  وَسَيَأْتِي  يَعْلَمُهُ  عِلْمًا 
الشرعي إذا نهى ولي الأمر العالم عن بث العلم الواجب عليه بثّه:

لا يجوز له أن يطيعه؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.
أخرجه فقهاء"  حكماء  ربانين﴾  ﴿كونوا  عباس:  ابن  "وقال 
وغيرهما من الإيمان"  "شعب  في  والبيهقي  "تفسيره"،  في  الطبري 

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000



مثله، مسعود  ابن  عن  وروي  عنه،  صحيح  وهو  به،  عنه  طُرق 
التعليق. انظروه في تغليق 

الحكمة: هي وضع الشيء في موضعه، والفقيه: العالم بالشريعة.
قال البخاري: "وَيُقَالُ: الرَّبَّانِيُّ الَّذِي يُرَبِّي النَّاسَ بِصِغَارِ الْعِلْمِ

قَبْلَ كِبَارِهِ"
قال الشراح: (وَالْمُرَادُ بِصِغَارِ الْعلم مَا وضح من مسَائِله وبكباره
أَنَّهُ اخْتُلِفَ فِي هَذِهِ النِّسْبَةِ مادق مِنْهَا) وقيل غير ذلك (وَالْحَاصِلُ 
إلى النسبة  هل  الرباني،  التَّرْبِيَةِ)  إِلَى  أَوْ  الرَّبِّ  إِلَى  نِسْبَةٌ  هِيَ  هَلْ 
إلى النسبة  أم  فقهاء-  -حكماء  الأول  التفسير  فيكون  الرب؟ 
الناس...- يربي  الذي  -الرباني  الثاني  التفسير  فيكون  التربية؟ 
وَالْمُرَادُ لِتَعَلُّمِهِ  الْبُخَارِيُّ  حَكَاهُ  مَا  وَعَلَى  لِلْعِلْمِ  هَذَا  عَلَى  (وَالتَّرْبِيَةُ 

الْعلم...) إلى آخره. بِصِغَارِ 
(وَقَالَ ابن الْلأَعْرَابِيِّ: لَلا يُقَالُ لِلْعَالِمِ رَبَّانِيٌّ حَتَّى يَكُونَ عَالِمًا مُعَلِّمًا

عَامِلًلا) انتهى.
قال ابن عثيمين رحمه الله: (نسبة إلى الربِّ، ونسبة إلى التربية،
فالرباني هو من كان عبدًا للرب عزّ وجل، الرباني هو الذي يربي
والمعاملة، والعبادة  والدعوة  بالعلم  الله  شريعة  على  الناس 
فالرباني منسوب إلى التربية وإلى الربوبية، فباعتباره مضافًا إلى
كُونُوا ﴿وَلَكِنْ  تربية،  الإصلاح  إلى  وباعتباره مضافًا  ربوبية،  الله 
رَبَّانِيِّينَ﴾ أي رَبَّانِيِّينَ﴾ أي مخلصين للرب متعبدين له، ﴿كُونُوا 
الله. انتهى كلامه رحمه  مربين للخلق على ما تقتضيه الشريعة) 

لم يذكر البخاري رحمه الله حديثًا في هذا الباب، لعله اكتفى بما
ذَكر، والله أعلم، والحمد لله، نكتفي بهذا القدر.

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 19:26:37 +0000


