
تفريغ شرح صحيح البخاري-17، كتاب الإيمان، الحديث 49,48,47,46

الدرس السابع عشر 24/02/1445ه – 09/09/2023

الحمد لله رب العالمين، أما بعد:

صحيح شرح  دروس  من  عشر  السابع  الدرس  اليوم  معنا 
البخاري، مازلنا في كتاب الإيمان؛ وصلنا عند الحديث السادس

والأربعين "بَابٌ: الزَّكَاةُ مِنَ الإِسْلَلامِ"

"بَابُ: الزَّكَاةِ مِنَ الإِسْلَلامِ

وَقَوْلِهُ: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ
وَيُقِيمُوا الصَّلَلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ القَيِّمَةِ﴾ [البينة: 5]"

الشيخ: عندَكَ "بابُ" بدون تنوين؟ بالرفع؟

القارئ: يوجد الاثنتين، أخذت بالرفع فقط.

الشيخ: تمام، تفضل

القارئ: قال المؤلف رحمه الله:

"حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكُ بْنُ أَنَسٍ، عَنْ عَمِّهِ أَبِي سُهَيْلِ
بْنِ مَالِكٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ سَمِعَ طَلْحَةَ بْنَ عُبَيْدِ اللَّهِ، يَقُولُ: جَاءَ رَجُلٌ
إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم مِنْ أَهْلِ نَجْدٍ ثَائِرَ الرَّأْسِ، يُسْمَعُ دَوِيُّ صَوْتِهِ
فَقَالَ الإِسْلَلامِ،  يَسْأَلُ عَنِ  هُوَ  فَإِذَا  دَنَا،  يَقُولُ، حَتَّى  مَا  يُفْقَهُ  وَلَلا 
فَقَالَ: هَلْ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي اليَوْمِ وَاللَّيْلَةِ.« 
صلى الله عليه وسلم: اللَّهِ  رَسُولُ  قَالَ  تَطَوَّعَ.«  أَنْ  إِلَّلا  »لَلا،  قَالَ:  غَيْرُهَا؟  عَلَيَّ 

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



أَنْ إِلَّلا  »لَلا،  قَالَ:  غَيْرُهُ؟  عَلَيَّ  هَلْ  قَالَ:  رَمَضَانَ.«  »وَصِيَامُ 
عَلَيَّ هَلْ  قَالَ:  الزَّكَاةَ،  صلى الله عليه وسلم  اللَّهِ  رَسُولُ  لَهُ  وَذَكَرَ  قَالَ:  تَطَوَّعَ.« 
غَيْرُهَا؟ قَالَ: »لَلا، إِلَّلا أَنْ تَطَوَّعَ.« قَالَ: فَأَدْبَرَ الرَّجُلُ وَهُوَ يَقُولُ:
وَاللَّهِ لَلا أَزِيدُ عَلَى هَذَا وَلَلا أَنْقُصُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »أَفْلَحَ

إِنْ صَدَقَ"«

الشيخ: قال رحمه الله: "بَابٌ" هكذا بالتنوين في النسخة التي بين
يديّ وقد أُثبِتَ عليها علامة صح أي أنها هكذا صحيحة ليس فيها

خطأ

خِصال من  خَصلةٌ  الزكاة  أي  الإِسْلَلامِ"  مِنَ  الزَّكَاةُ  "بَابٌ: 
الإيمان بمعنى  هنا  الإسلام  طبعًا  شُعَبِه،  من  وشعبة  الإسلام، 

والمؤلف عبَّر بالإسلام لأنه هكذا جاء في الحديث.

الدِّينَ لَهُ  مُخْلِصِينَ  اللَّهَ  لِيَعْبُدُوا  إِلَّلا  أُمِرُوا  ﴿وَمَا  "وَقَوْلُهُ:  قال: 
القَيِّمَةِ﴾ دِينُ  وَذَلِكَ  الزَّكَاةَ  وَيُؤْتُوا  الصَّلَلاةَ  وَيُقِيمُوا  حُنَفَاءَ 

[البينة: 5]"

"﴿وَمَا أُمِرُوا﴾" يعني أهلَ الكتاب من اليهود والنصارى وكل من
بُعث إليهم الرسل أُمِروا بهذا

"﴿وَمَا أُمِرُوا إلَّلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ﴾" يعني إلا أن يعبدوا الله: أي
يخضعوا ويتذلّلوا له بالطاعة

"﴿مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾" أي أُمروا بأن يجعلوا عبادتهم خالصةً له
الشرك عن  ونُهوا  بالتوحيد  فأُمروا  أحد،  فيها  شاركه  لا  وحده 
كقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّلا نُوحِي
أي "﴿حُنَفَاءَ﴾"  قال:  ولهذا  فَاعْبُدُونِ﴾  أَنَا  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  أَنَّهُ  إِلَيْهِ 
مُتحنّفين مائلين عن الشرك إلى التوحيد كقوله تبارك وتعالى: ﴿

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



وَاجْتَنِبُوا اللَّهَ  اعْبُدُوا  أَنِ  رَسُولًلا  أُمَّةٍ  كُلِّ  فِي  بَعَثْنَا  وَلَقَدْ 
كُلِّهَا الْلأَدْيَانِ  عَنِ  (مَائِلِينَ  الله:  رحمه  البغوي  قال  الطَّاغُوتَ﴾، 

الْلإِسْلَلامِ). دِينِ  إِلَى 

"﴿و﴾" أُمروا أن "﴿يقيموا الصلاة﴾" وهي أشرف عبادات البدن
به أُمروا  الذي  "﴿وَذَلِكَ﴾"  المال،  زكاة  الزَّكَاةَ﴾"  "﴿وَيُؤْتُوا 

الدين المستقيم القَيِّمَةِ﴾" أي دين الإسلام،  "﴿دِينُ 

قال ابن كثير رحمه الله: (وَقَدِ اسْتَدَلَّ كَثِيرٌ مِنَ الْلأَئِمَّةِ، كَالزُّهْرِيِّ
فِي دَاخِلَةٌ  الْلأَعْمَالَ  أَنَّ  عَلَى  الْكَرِيمَةِ  الْلآيَةِ  بِهَذِهِ  وَالشَّافِعِيِّ، 

الْلإِيمَانِ)

بِقَوْلِهِ: الْمُرَادَ  لِلأَنَّ  لَهُ  تُرْجِمَ  مَا  عَلَى  دَالَّةٌ  (وَالْلآيَةُ  ابن حجر:  قال 
قَامَ جَاءَ  وَقَدْ  الْمُسْتَقِيمَةُ،  وَالْقَيِّمَةُ  الْلإِسْلَلامِ  دِينُ  الْقَيِّمَةِ﴾  ﴿دِينُ 
تَعَالَى: ﴿أُمَّةٌ قَائِمَةٌ﴾ أَيْ: مُسْتَقِيمَةٌ، وَإِنَّمَا بِمَعْنَى اسْتَقَامَ فِي قَوْلِهِ 
بالزكاة خاصة بِالتَّرْجَمَةِ) يعني البخاري؛ لماذا أتى  الزَّكَاةَ  خَصَّ 
بِالتَّرْجَمَةِ) مع أن كل الزَّكَاةَ  (وَإِنَّمَا خَصَّ  أنها من الإيمان؟ قال: 
ما ذُكر في الآية هو من الإيمان، قال: (لِلأَنَّ بَاقِيَ مَا ذَكَرَ فِي الْلآيَةِ

وَالْحَدِيثِ قَدْ أَفْرَدَهُ بِتَرَاجِمَ أُخْرَى) انتهى كلامه رحمه الله.

هذا الاستدلال من الإمام البخاري رحمه الله بهذه الآية على أن
الأعمال داخلة في الإيمان ليس أول من جاء به كما قال ابن كثير

رحمه الله.

الْلأَفْطَسُ سَالِمٌ  عَلَيْنَا  (قَدِمَ  الْعَبْسِيُّ:  اللَّهِ  عُبَيْدِ  بْنُ  مَعْقِلُ  وقال 
ينشره أن  وأراد  الإرجاء  عليهم  عرض  يعني  فَعَرَضَهُ)  بِالْلإِرْجَاءِ 
بينهم، قَالَ: (فَنَفَرَ مِنْهُ أَصْحَابُنَا نَفَارًا شَدِيدًا) هكذا ينبغي أن يكون
النِّفارُ منها والهروب تأتي بدعة جديدة؛  العلم عندما  موقف طلبة 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



نِفارًا أَشَدَّهُمْ  (وَكَانَ  قال:  خطّافة؛  والشبه  ضعيفة  القلوب  لأن 
فَإِنَّهُ الْكَرِيمِ  عَبْدُ  فَأَمَّا  مَالِكٍ،  بْنُ  الْكَرِيمِ  وَعَبْدُ  مِهْرَانَ  بْنُ  مَيْمُونُ 
عَاهَدَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ أَلَّلا يُؤوِيهِ وَإِيَّاهُ سَقْفُ بَيْتٍ إِلَّلا الْمَسْجِدَ) أُناسٌ
قد علموا خطورة البدعة على دينهم وكانوا أهل تقوى وخشية لله
سبحانه وتعالى وحبًّا لدينهم فكانوا يحرصون عليه أشد الحرص
ويفرُّون من كل ما يضر به، هذه كانت طريقتهم، فلما رقّ الدين
التمييع منهج  نتج  حصل؟  الذي  ما  الكثيرين  قلوب  في  وضَعفَ 
ومجالسة كل من هب ودب حتى انغمس الكثير من الشباب في

البدع والضلالات بسبب هذا المنهج الفاسد.

قال: (قَالَ مَعْقِلٌ: فَحَجَجْتُ فَدَخَلْتُ عَلَى عَطَاءِ بْنِ أَبِي رَبَاحٍ فِي نَفَرٍ
كيف انظر  حَاجَةً)  إِلَيْكَ  لَنَا  إِنَّ  قُلْتُ  قَالَ:  قَالَ:  أَصْحَابِي  مِنْ 
هذه من  نفروا  كانوا  وإن  العلم  لأهل  مباشرةً  المسائل  يرفعون 
العلم لأهل  وردّوها  أعادوها  لكنهم  بدعة،  أنها  علموا  لأنهم  البدعة 
فعرضوها عليهم، لما ذهب إلى عطاء بن أبي رباح؛ مِن أعلم أهل
زمانه في ذاك الوقت وكان في مكة، قال: (قُلْتُ إِنَّ لَنَا إِلَيْكَ حَاجَةً
فَأخلِنا) دعنا مع بعض في فراغ، خلينا وحدنا بعيدين عن الناس،
قال: للناس،  يسمعها  أن  يريد  ما  جديدة  ببدعة  يكلّمه  أن  يريد 
(فَفَعَلَ فَأَخْبَرْتُهُ أَنَّ قَوْمًا قِبَلَنَا) أي من جهتنا (قَدْ أَحْدَثُوا وَتَكَلَّمُوا)
الدِّينِ) مِنَ  لَيْسَتَا  وَالزَّكَاةَ  الصَّلَلاةَ  إِنَّ  (وَقَالُوا:  ببدعة جديدة  أتوا 
قال: الخبر  لهذا  أخرى  رواية  في  كما  الإيمان  من  ليستا  يعني 
(ليستا من الإيمان) (قَالَ: فَقَالَ: أَوَلَيْسَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ ﴿وَمَا
بقية له  -وذكر  الدِّينَ...﴾  لَهُ  مُخْلِصِينَ  اللَّهَ  لِيَعْبُدُوا  إِلَّلا  أُمِرُوا 

انتهى. الدِّينِ)  وَالزَّكَاةُ مِنَ  فَالصَّلَلاةُ  الآية- 

هذا أعلى ممن ذكرهم ابن كثير رحمه الله، عطاء بن أبي رباح هو

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



تابعي تلميذ ابن عباس رضي الله عنه

رجل وسأله  اللَّه،  عبد  أبا  (سمعت  محمد:  بن  جعفر  قال 
خراساني) أبو عبد الله هو أحمد بن حنبل (فقال: إن عندنا قومًا
يقولون: الإيمان قول بغير عمل، وقوم يقولون: قول وعمل، فقال:
ما يقرؤون من كتاب اللَّه: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ
لَهُ الدِّينَ...﴾ الآية) فاستدلّ عليه بهذه الآية، هذا جَمعٌ من السلف
الآية على أن أعمال بهذه  أتباعهم يستدلّون  الله عنهم ومن  رضي 

الجوارح من الإيمان

"حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ" هو ابن أبي أويس، ابن أخت الإمام مالك، تقدم،
الراجح، على  والمتابعات  الشواهد  في  يصلح  ضعيف  وهو 

التفصيل. انتقاءً، وتقدّم  له  انتقى  البخاري 

"قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكُ بْنُ أَنَسٍ" هو ابن مالك بن أبي عامر الأصبحي،
إمام دار الهجرة، إمام من أئمة أهل السنة في زمنه رحمه الله

عامر أبي  بن  مالك  بن  نافع  هو  مَالِكٍ"  بْنِ  سُهَيْلِ  أَبِي  عَمِّهِ  "عَنْ 
تقدّمَ تابعي ثقة،  أبو سهيل المدني،  الأصبحي، 

"عَنْ أَبِيهِ" هو مالك بن أبي عامر الأصبحي، تابعي تقدّم.

"أَنَّهُ سَمِعَ طَلْحَةَ بْنَ عُبَيْدِ اللَّهِ" هو ابن عثمان بن عمرو بن كعب
القرشي غالب  بن  لؤي  بن  كعب  بن  مرة  بن  تيم  بن  سعد  بن 
التيميّ، أبو محمد، يجتمع مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في الجد السابع؛ في
الأب السابع، مثل أبي بكر رضي الله عنه، كان عند وقعة بدر في
تجارة في الشام فضرب له النبي صلى الله عليه وسلم بسهمه وأجره، وشهد أُحُدًا
وأبلى فيها بلاءً حسنًا ووقى النبيَّ صلى الله عليه وسلم بنفسه واتقى النَّبل عنه بيده

حتى شُلَّت.
www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



قال قيس بن أبي حازم: (رأيت يد طلحة شَلًّلاءَ وَقَى بِهَا النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم
يوم أحد)

وهو أحد العشرة المبشَّرين بالجنة وأحد الثمانية الذين سبقوا إلى
الصِّدِّيق، بكر  أبي  يد  على  أسلموا  الذين  الخمسة  وأحد  الإسلام 
من كثير  في  وغالب  متقدم  الشورى،  أصحاب  الستة  وأحد 

المواقف

قال عمر فيه: (تُوُفِّيَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ عَنْهُ رَاضٍ)

وقُتِل طلحةُ رضي الله عنه وهو ابن ثلاث وستين سنة، وقيل غير
ذلك، قُتِلَ يوم الجمل، كانت وقعة الجمل سنة 36هـ

وقيل ثعلبة  بن  ضِمام  هو  الرجل  هذا  قيل:  رَجُلٌ"  جَاءَ  "يَقُولُ: 
بْنُ هُوَ ضِمَامُ  النَّجْدِيُّ  الْلأَعْرَابِيُّ  (وَهَذَا  البر:  عبد  ابن  قال  غيره، 
وَأَبُو عَبَّاسٍ  بن  حَدِيثَهُ  رَوَى  بَكْرٍ  بْنِ  سَعْدِ  بَنِي  مِنْ  السَّعْدِيُّ  ثَعْلَبَةَ 
شَرَائِعِ ذِكرُ  وفيه  هَذَا...  طَلْحَةَ  حَدِيثِ  مِنْ  أَكْمَل   ... هُرَيْرَةَ 

فِيهِ) لَلا شَكَّ  الْحَجُّ  فِيهَا  الْلإِسْلَلامِ  الْلإِسْلَلامِ وَشَرَائِعُ 

اعترض الحافظ ابن حجر في الفتح تبعًا لغيره على من جزم بأنه
معنا الذي  هذا  الحديث  بين  وفارق  قولهم  وردَّ  ثعلبة  بن  ضِمام 
وبين حديث ابن عباس وأبي هريرة الذي ذُكر فيه ضمام بن ثعلبة
وقال ابن حجر تلك حديث وهذا حديث آخر لأن الواقعة مختلفة،
القرطبيّ كما ذكره قاله  للبُلقينيّ شيخه، وقبل ذلك  تبعًا  قال ذلك 
"الهدي" في  قال  لكنه  الإيمان"،  "كتاب  في  "الهدي"  في  الحافظ 
أَن طَلْحَة  (حَدِيث  الصوم:  كتاب  في  ابن حجر-  -الحافظ  أيضًا 
أَعْرَابِيًا جَاءَ تقدم فِي الْلإِيمَان أَنه ضمام بن ثَعْلَبَة وَقيل غَيره) كأنه

جزم هنا أنه ضمام بن ثعلبة مع أنه اعترض سابقًا.

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



نَجْدٍ" أَهْلِ  مِنْ  صلى الله عليه وسلم  اللَّهِ  رَسُولِ  إِلَى  رَجُلٌ  "جَاءَ  حال:  كل  على 
ما تِهامة:  التِّهامة،  الأرض، ضد  من  ارتفع  ما  الأصل:  في  النجد 
الأصل، هذا  الأرض،  من  ارتفع  ما  ونجد:  الأرض،  من  انخفض 
والتهامة هو الغَور يعني المنخفض، سُمِّيَت به الأرض الواقعة بين
تِهامة -أي مكة- وبين العراق؛ سُمّيت هذه الأرض نجد، الآن هي
أرض من  تعتبر  هذه  شابه  وما  الرياض  وأرض  اليمامة  أرض 

نجد.

"ثَائِرَ الرَّأْسِ" أي منتذر شعر الرأس غير مُرَجَّلِه، يعني غير ممشط
شعره

الصوت شدة  الدَّوِيُّ:  يَقُولُ"  مَا  يُفْقَهُ  وَلَلا  صَوْتِهِ  دَوِيُّ  "يُسْمَعُ 
تسمع صوتًا النحل؛  كدويّ  منه شيء،  يُفهَم  فلا  الهواء  في  وبُعدُه 
لكن لا تفهم شيئًا، قال الخطابيّ: (الدَّوِيُّ صَوْتٌ مُرْتَفِعٌ مُتَكَرِّرٌ وَلَلا

يُفْهَمُ وَإِنَّمَا كَانَ كَذَلِكَ لِلأَنَّهُ نَادَى مِنْ بُعْدٍ)

"حَتَّى دَنَا" إلى أن اقترب، فلما اقترب فهموا عليه ما يقول

"فَإِذَا هُوَ يَسْأَلُ عَنِ الإِسْلَلامِ" يسأل عن شرائع الإسلام، ففي رواية
إسماعيل بن جعفر عند البخاري: "فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم بشَرَائِعَ
الإِسْلَلامِ" وفيها أن الرجل سأله عن الصلاة والصيام والزكاة فهذا
يفسر عن ماذا سأل من الإسلام، سأل عن الإسلام، ما هو الإسلام
ببيان النبي صلى الله عليه وسلم  أجابه  لذلك  الذي سأل عنه؟ هي شرائع الإسلام، 

شرائع الإسلام وهي الصلاة والصيام والزكاة.

قال أهل العلم... لماذا سكت النبي صلى الله عليه وسلم عن التوحيد؟ لَم يذكر له
التوحيد مع أن المعروف في أدلة كثيرة أن النبي صلى الله عليه وسلم عندما كان
(سكوتُ قالوا:  بالتوحيد،  معه  يبدأ  لأحد  يذكرها  أو  دعوته  يبدأ 

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



النّبيِّ - صلى الله عليه وسلم - لهذا الأعرابيّ عن ذِكْرِ التّوحيد؛ لأنّه فهم منه قَبُوله
شرائع عن  سأل  جاء  لما  شرائعه)  عن  سأله  حين  به  والاعتقاد 
يعرف وأنه  مسلمًا  كان  أنه  النبي صلى الله عليه وسلم  عَلِمَ  الأعمال  عن  الإسلام؛ 
معنى الإسلام وعرف التوحيد فما احتاج إلى أن يذكره له، قالوا:
(ولو كان ابتداء التّعليم) لو أراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يبتدئه بالتعليم (لبَدَأَهُ
- بغيره  فعل  (كما  التوحيد  مسائل  في  يعني  والأوائل)  بالمبادىء 

صلى الله عليه وسلم(-

البخاري: عند  سهيل  أبي  عن  جعفر  بن  إسماعيل  رواية  في  قال 
فرائض عن  يسأل  الصَّلَلاةِ؟"  مِنَ  عَلَيَّ  اللَّهُ  فَرَضَ  مَاذَا  "أَخْبِرْنِي 

الصلاة خاصة

اليَوْمِ وَاللَّيْلَةِ"« أي اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي  "فَقَالَ رَسُولُ 
هنا لاحظ  والليلة،  اليوم  في  صلوات  خمس  عليك  الله  فرض 
السؤال، ركز عليه جيّدًا لأن فيه رد على من يقول أن هذا فقط في
مِنَ عَلَيَّ  اللَّهُ  فَرَضَ  مَاذَا  "أَخْبِرْنِي  قال:  والليلة،  اليوم  صلوات 
الصَّلَلاةِ؟" ما قال: من الصلاة في اليوم والليلة، لكن أخبره النبي

صلى الله عليه وسلم أنه فرض عليه خمس صلوات في اليوم والليلة

فقال الرجل: "هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟" هذه الصلوات الخمس، هل يجب
علي شيءٌ من جنس الصلاة غير هذه الخمس؟

أَنْ »"إلَّلا  غيرها  عليك  يجب  لا  أي  »"لا"«  له:  صلى الله عليه وسلم  النبي  قال 
تَطَوَّعَ"« أو »"تَطَّوّع"« بتشديد الطاء أو بتخفيفها روايتان وكلاهما
صحيح، ما في إشكال في هذا، يجوز تخفيف الطاء وتشديد الطاء،
باختيارك أي:  بطواعيتك  تفعله  أن  إلا  والمعنى:  تتنفّل،  أي: 
ورغبتك من غير أن يوجبه الشرع عليك، فلك أجر إن فعلت ذلك.

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



تَطَوَّعَ« أَنْ  إِلَّلا  »لَلا  السَّلَلامُ:  عَلَيْهِ  قَوْلِهِ  (وَفِي  البر:  عبد  ابن  قال 
إِنْ وَلَكِنْ  الْخَمْسَ  إِلَّلا  فَرْضٌ  قَالَ مَا عَلَيْكَ  التَّطَوُّعِ كَأَنَّهُ  إِلَى  نَدْبٌ 

تَطَوَّعَتْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكَ) انتهى.

تحية الوتر، وعدم وجوب  العلم على عدم وجوب  أهل  به  استدلَّ 
أي صلاة وجوب  وعدم  العيدين،  وجوب صلاة  وعدم  المسجد، 

من الصلوات إلا هذه الخمس، وهذا هو الصواب.

الله افترض  عمّا  أيش؟  عن  يسأل  الرجل  واضح،  الحديث  هذا 
إلى سنوية،  كانت  سواء  يومية،  كانت  سواء  الصلاة،  من  عليه 
هذه إلا  واجب  عليك  ما  والسلام  الصلاة  عليه  فقال  آخره... 

الخمس، أمر واضح

(أَلَّلا الحديث  هذا  أي  الْفِقْهِ)  مِنَ  أَيْضًا  (وَفِيه  البر:  عبد  ابن  قال 
أَنَّ زَعَمَ  مَنْ  قَوْلِ  رَدُّ  ذَلِكَ  وَفِي  خَمْسَ  إِلَّلا  الصَّلَوَاتِ  مِنَ  فَرْضَ 

انتهى الْوِتْرَ وَاجِبٌ) 

إتمامه يوجب  التطوّع  في  الشروع  إن  قال  من  أيضًا  به  واستَدلَّ 
تمسّكًا بأن الاستثناء فيه متصل، يعني: لو جئت وأردت أن تصوم
صوم نفل وبدأت بالصيام هل يجوز لك أن تقطعه أم يجب عليك
يجب هل  هنا  قالوا  لماذا؟  إتمامه،  يجب  قال  البعض  تُتِمَّه؟  أن 
علي؟ قال: »لا إلا أن تطّوّع« سواء كانت صلاة أو صيامًا أو غير
ذلك، يعني إذا أردت أن تبدأ بصلاة النافلة هل يجوز لك قطعها؟
أن إلا  يعني  تطوع«  أن  إلا  »لا  له:  قال  لأنه  يجوز  لا  هنا:  يقولون 
بناءً تُتِمَّها، هكذا فهموها، هذا  تنفّلت فيجب عليك أن  تتنفّل، فإذا 

على أيش؟ على أن الاستثناء متصل.

الشافعية إليه  ذهب  كما  منقطع  الاستثناء  أن  الصحيح  لكن 

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



إن ولكن  بمعنى:  والأحناف،  المالكية  قول  القول  ذاك  والحنابلة، 
إذًا صار تطوع،  أن  لك  يُستَحبُّ  لكن  أو:  لك،  فهو خير  تطوّعتَ 

عندي هنا الاستثناء منقطع.

ظاهر الحديث ما قال به لا هؤلاء ولا هؤلاء، لأنهم قالوا ظاهره إذا
أخذناه على ظاهره »لا إلا أن تطوع« معنى ذلك أن تطوعك صار
إذًا قالوا: نحمله على أنه إذا واجبًا فقالوا هذا متناقض لا يصح، 
ابتدأ بالتطوع صار لازمًا له، وهذا خطأ، لماذا؟ لأنه ثبت في السنة
كان لأنه  لماذا؟  أفطر  الصيام،  وقطع  نفلًلا  صام  صلى الله عليه وسلم  النبي  أن 
نفلًلا، فثبت بذلك أن التطوع حتى لو بدأت به يجوز قطعه، وجاء
على في شرحي  ذَكَرْتُهُ  هذا واضحًا،  يبيّن  ابن عباس  أثر عن  في 
لبّ الأصول وهناك أطلت الكلام في أدلة كلا الطرفين، فلا يجب
بإتمامها، أُمِرنا  لأننا  والعمرة  الحج  النوافل سوى  إتمام شيء من 
للمالكية خلافًا  المسألة  في  الأدلة  مجموع  عليه  تدل  ما  هذا 
الفقه أصول  في  الأصول  لب  في شرح  فصّلته  القول  والأحناف، 
في مبحث الأحكام التكليفية مبحث المستحب خاصة، هناك من

أراد المسألة بطولها فليرجع إليها.

خلاصة ما ذكرناه، قال النووي رحمه الله: (قال أصحابنا) الذين
هم الشافعية، النووي إذا قال: قال أصحابنا في مسألة فقهية فيعني
فيعني عقائدية  مسألة  في  أصحابنا  قال  قال:  وإذا  الشافعية 
(قَالَ النووي:  قال  للمتكلمين.  نفسه  ينسب  فهو  المتكلمين، 
اسْتِثْنَاءٌ تَطَّوَّعَ«  أَنْ  »إِلَّلا  قَوْلُهُ صلى الله عليه وسلم:  الْعُلَمَاءِ  مِنَ  وَغَيْرُهُمْ  أَصْحَابُنَا 
الْعُلَمَاءِ بَعْضُ  وَجَعَلَهُ  تَطَّوَّعَ  أَنْ  لَكَ  يُسْتَحَبُّ  لَكِنْ  وَمَعْنَاهُ:  مُنْقَطِعٌ 
اسْتِثْنَاءً مُتَّصِلًلا واستدلوا به على أن مَنْ شَرَعَ فِي صَلَلاةِ نَفْلٍ أَوْ
وَلَلا الْلإِتْمَامُ  يُسْتَحَبُّ  أَنَّهُ  وَمَذْهَبُنَا  إِتْمَامُهُ  عَلَيْهِ  وَجَبَ  نَفْلٍ  صَوْمِ 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



انتهى. أَعْلَمُ)  وَاللَّهُ  يَجِبُ 

لكن الله،  إن شاء  الصواب  هو  والحنابلة  الشافعية  إليه  ذهب  ما 
التطوع في  تشرع  أن  إلا  قدّروا:  متصل  الاستثناء  قالوا:  الذين 
فيجب عليك إتمام تطوعك، هذا التقدير عندهم، والتقدير عندنا قد

ذكرناه.

أي فقال-  البخاري،  عند  جعفر  بن  إسماعيل  حديث  وفي 
عن يسأل  الصِّيَامِ؟"  مِنَ  عَلَيَّ  اللَّهُ  فَرَضَ  مَا  "أَخْبِرْنِي  الأعرابي:- 

أيش؟ عن الصيام الواجب.

"قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: »وَصِيَامُ رَمَضَانَ"« أي: وفرض الله عليك
صيام شهر رمضان

شهرِ غيرِ  علي صيامُ  يجب  هل  غَيْرُهُ؟"  عَلَيَّ  هَلْ  الأعرابي:  "قَالَ 
تَطَوَّعَ"« أَنْ  إِلَّلا  "قَالَ: »لَلا،  رمضان؟ 

قال ابن عبد البر رحمه الله: (وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ أَيْضًا مِنَ الْفِقْهِ أَنَّ
لَلا فَرْضَ مِنَ الصِّيَامِ إِلَّلا شَهْرَ رَمَضَانَ وَهَذَا أَمْرٌ مُجْتَمَعٌ عَلَيْهِ)

"قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم الزَّكَاةَ" أي بيّنَ له في جملة ما
بيّن من الفرائض: وجوب الزكاة

"قَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟" من جنس الزكاة غي التي فُرِضَت "قَالَ:
»لَلا، إِلَّلا أَنْ تَطَوَّعَ"«

لَلا أَيْضًا  أَمْرٌ  وَهُوَ  فَرِيضَةٌ  الزَّكَاةَ  أَنَّ  (وَفِيهِ  البر:  عبد  ابن  قال 
موضوعنا ليس  اخْتِلَلافٌ)  تَفْصِيلِهِ  فِي  لَكِنْ  جُمْلَتِهِ  فِي  اخْتِلَلافَ 

الآن

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



رِوَايَةِ فِي  الزَّكَاةَ"  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  "وَذَكَرَ رَسُولُ  ابن حجر: (وقَوْلُهُ:  وقال 
إِسْمَاعِيلَ بْنِ جَعْفَرٍ) هي عند البخاري موجودة (أَخْبِرْنِي بِمَا فَرَضَ
اللَّهُ عَلَيَّ مِنَ الزَّكَاةِ قَالَ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم بِشَرَائِعِ الْلإِسْلَلامِ
يوجد يعني  أُجْمِلَتْ)  أَشْيَاءَ  الْقِصَّةِ  فِي  أَنَّ  الرِّوَايَةُ  هَذِهِ  فَتَضَمَّنَتْ 
أشياء ما ذُكِرَت، ذُكِرَت مجملة (مِنْهَا بَيَانُ نُصُبِ الزَّكَاةِ فَإِنَّهَا لَمْ
تُفَسَّرْ فِي الرِّوَايَتَيْنِ وَكَذَا أَسْمَاءُ الصَّلَوَاتِ وَكَأَنَّ السَّبَبَ فِيهِ شُهْرَةُ
ذَلِكَ عِنْدَهُمْ أَوِ الْقَصْدُ مِنَ الْقِصَّةِ بَيَانُ أَنَّ الْمُتَمَسِّكَ بِالْفَرَائِضِ نَاجٍ
النَّوَافِل) انتهى. الظاهر الثاني هو المراد من القصة لَمْ يفعل  وَإِنْ 

والله أعلم.

هَذَا عَلَى  أَزِيدُ  لَلا  وَاللَّهِ  يَقُولُ:  وَهُوَ  الرَّجُلُ  "فَأَدْبَرَ  طلحة  "قال" 
رواية وفي  أنقص،  ولا  ذَكرتَ  ما  على  أزيد  لا  أي  أَنْقُصُ"  وَلَلا 
إسماعيل بن جعفر: "وَالَّذِي أَكْرَمَكَ، لَلا أَتَطَوَّعُ شَيْئًا، وَلَلا أَنْقُصُ
مِمَّا فَرَضَ اللَّهُ عَلَيَّ شَيْئًا" واضح أنه يريد أن يلتزم بالفرائض ولا
إِنْ صَدَقَ"« »أَفْلَحَ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم:  رَسُولُ  "قَالَ  النوافل  يفعل  أن  يريد 

بالنجاة إن صدق في قوله. أي فاز وظفر 

الصَّلَلاةِ عَلَى  يَزِيدُ  لَلا  أَنَّهُ  الْلأَعْرَابِيِّ  (وَمُرَادُ  رجب:  ابن  قال 
الْمَكْتُوبَةِ، وَالزَّكَاةِ الْمَفْرُوضَةِ، وَصِيَامِ رَمَضَانَ، وَحَجِّ الْبَيْتِ شَيْئًا
الْلإِسْلَلامِ شَرَائِعِ  مِنْ  بِشَيْءٍ  يَعْمَلُ  أَلَلا  مُرَادُهُ  لَيْسَ  التَّطَوُّعِ،  مِنَ 
اجْتِنَابُ فِيهَا  يُذْكَرْ  لَمْ  الْلأَحَادِيثُ  وَهَذِهِ  ذَلِكَ،  غَيْرَ  وَوَاجِبَاتِهِ 
بِهَا يَدْخُلُ  الَّتِي  الْلأَعْمَالِ  عَنِ  سَأَلَهُ  إِنَّمَا  السَّائِلَ  لِلأَنَّ  الْمُحَرَّمَاتِ، 

انتهى. الْجَنَّةَ)  عَامِلُهَا 

عن عمل، سأل السائل عن الواجبات وذكر أنه يريد أن يتقيد بكل
ما فرضه الله عليه لذلك قال له النبي صلى الله عليه وسلم: »أفلح إن صدق«

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



وقال ابن حجر: (وَإِنَّمَا لَمْ يَذْكُرِ الْحَجَّ إِمَّا لِلأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ فُرِضَ بَعْدُ
فِي الْمُصَنِّفُ  أَخْرَجَهُ  مَا  الثَّانِيَ  هَذَا  وَيُؤَيِّدُ  اخْتَصَرَهُ  الرَّاوِي  أَوِ 
هَذَا فِي  سُهَيْلٍ  أَبِي  عَنْ  جَعْفَرٍ  بْنِ  إِسْمَاعِيلَ  طَرِيقِ  مِنْ  الصِّيَامِ 
فِيهِ فَدَخَلَ  الْلإِسْلَلامِ  بِشَرَائِعِ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ  قَالَ  الْحَدِيثِ 

بَاقِي الْمَفْرُوضَاتِ بَلْ وَالْمَنْدُوبَاتِ) انتهى.

وخالفه غيره في دخول المندوبات في قوله: شرائع الإسلام،
الظاهر أن الموضوع كله كان يدور حول الواجبات.

قال ابن عبد البر رحمه الله: (وفيه) أي في حديث طلحة (ذِكرُ
شَرَائِعِ الْلإِسْلَلامِ وَشَرَائِعُ الْلإِسْلَلامِ فِيهَا الْحَجُّ لَلا شَكَّ فِيهِ) انتهى.

يعني وإن لم تُذكَر تفصيلًلا فهي داخلة فيما أجمل الراوي من
الألفاظ.

أدّى فمن  فقط  الواجبة  الإسلام  شرائع  له  ذكر  أنه  فالظاهر 
النوافل مع اجتناب المحارم أفلح الفرائض فقط دون 

قال ابن عبد البر: (وَأَمَّا قَوْلُهُ فِي حَدِيثِ مَالِكٍ: "وَاللَّهِ لَلا أَزِيدُ عَلَى
هَذَا وَلَلا أَنْقُصُ مِنْهُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: »صلى الله عليه وسلم أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ"« فَفِيهِ
دَلِيلٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ عَلَى أَنَّ مَنْ أَدَّى فَرَائِضَ اللَّهِ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ إِذَا
اجْتَنَبَ مَحَارِمَهُ لِلأَنَّ الْفَلَلاحَ مَعْنَاهُ الْبَقَاءُ فِي نَعِيمِ الْجَنَّةِ الَّتِي أُكُلُهَا
دَائِمٌ وَظِلُّهَا وَفَاكِهَتُهَا لَلا مَقْطُوعَةٌ وَلَلا مَمْنُوعَةٌ وَعَلَى أَدَاءِ فَرَائِضِ
يُخْلِفُ لَلا  وَاللَّهُ  الْجَنَّةِ  الْمُؤْمِنِينَ  اللَّهُ  وَعَدَ  مَحَارِمِهِ  وَاجْتِنَابِ  اللَّهِ 
بْنُ عُمَرُ  (كَانَ  له:-  زال  ما  -الكلام  البر  عبد  ابن  يقول  الْمِيعَادَ) 
الْفَضَائِلِ أَفْضَلَ  إِنَّ  أَلَلا  خُطْبَتِهِ  فِي  يَقُولُ  اللَّهُ  رَحِمَهُ  الْعَزِيزِ  عَبْدِ 
إِلَى سَلْمَانَ الْفَارِسِيِّ أَدَاءُ الْفَرَائِضِ وَاجْتِنَابُ الْمَحَارِمِ شكا رَجُلٌ 
اللَّهَ تَعْصِ  لَلا  أَخِي  ابْنَ  يَا  لَهُ  فَقَالَ  بِاللَّيْلِ  الْقِيَامِ  يَقْدِرُ عَلَى  لَلا  أَنَّهُ 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



انتهى. بالليل)  القيام  تَسْتَغْنِ عَنِ  بِالنَّهَارِ 

إسلامًا، تُسمى  الفرائض  أن  الحديث حجة  (هذا  بطال:  ابن  وقال 
ودل قوله: »أفلح إن صدق« على أنه إن لم يصدق في التزامها أنه

ليس بمفلح، وهذا خلاف قول المرجئة) انتهى.

المرجئة يقولون: يدخل الجنة ويفلح وإن لم يعمل.

وَصْفَ أَنَّ  عَلَى  يَدُلُّ  مَا  الْحَدِيثِ  هَذَا  (وَفِي  البر:  عبد  ابن  قال 
فَلَيْسَ مَحْمُودَةً  تَكُنْ  لَمْ  وَإِنْ  خِلْقَتِهِ  مِنْ  فِيهِ  مَا  بِبَعْضِ  الْلإِنْسَانِ 

انتهى. الْوَاصِفُ عَيْبَهُ)  يَقْصِدِ  لَمْ  إِذَا  بِغَيْبَةٍ 

الحديث متفق عليه وهو من رواية إسماعيل بن أبي أويس ابن
أخت الإمام مالك.

قال ابن حجر رحمه الله: (فهو من رواية إسماعيل، عن خاله، عن
عمه، عن أبيه، عن حَلِيفه، فهو مسلسل بالأقارب، كما هو مسلسل

بالبلد)

أخرج الحديث الشيخان وجمعٌ غيرهما من طريق أبي سهيل، جاء
البر ابن عبد  إِنْ صَدَقَ«، قال  وَأَبِيهِ  في رواية عند مسلم: »أَفْلَحَ، 
رحمه الله: (هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ لَمْ يُخْتَلَفْ فِي إِسْنَادِهِ وَلَلا فِي مَتْنِهِ
بْنِ بْنِ مَالِكِ  نَافِعِ  أَبِي سُهَيْلٍ  بْنَ جَعْفَرٍ رَوَاهُ عَنْ  إِسْمَاعِيلَ  أَنَّ  إِلَّلا 
طبعًا، الإسناد  نفس  اللَّهِ)  عُبَيْدِ  بْنِ  طَلْحَةَ  عَنْ  أَبِيهِ  عَنْ  عَامِرٍ  أَبِي 
إسماعيل بن جعفر تابعَ مالكًا عليه في روايته عن أبي سهيل، قال:
فِي وَقَالَ  سَوَاءً  مَعْنَاهُ  فَذَكَرَ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولِ  إِلَى  جَاءَ  أَعْرَابِيًّا  (أَنَّ 
إِنْ صَدَقَ« وَأَبِيهِ  الْجَنَّةَ  أَوْ »دَخَلَ  إِنْ صَدَقَ«  وَأَبِيهِ  »أَفْلَحَ  آخِرِهِ: 
مَنْسُوخَةٌ فَهِيَ  إِنْ صَحَّتْ  لَفْظَةٌ  (وَهَذِهِ  يعني »وأبيه«  لَفْظَةٌ)  وَهَذِهِ 

اللَّهِ) وَبِغَيْرِ  بِالْلآبَاءِ  الْحَلِفِ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم عن  لِنَهْيِ رَسُولِ 
www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



هنا العلماء عندهم أصلٌ وهو أن بعض المسائل فيها أدلة مُحْكَمَة،
هذه الأدلة يتخذونها أصلًلا ويبنون عليها حكم المسألة ثم بعد ذلك
ما خالفها يردونه إلى هذا المحكم، ينظرون أولًلا في الصحة؛ إن
صح ينظرون بعد ذلك في طريقة تأويله بحيث يتناسب مع الأدلة
المحكمات دينهم على  يبنون  الطريقة  بهذه  يخالفها،  المحكمة ولا 
التي هذه  كمسألتنا  إليها  المتشابهات  ويردون  أصلًلا  ويجعلونها 
معنا: عندهم أصلٌ متّفقٌ عليه أنه لا يجوز الحلف بغير الله، أدلته
كثيرة، فلما كثرت الأدلة ومع صحتها جعلوها أصلًلا محكمًا ردوا
إليه هذا المتشابه الذي معنا هنا وهو أن النبي صلى الله عليه وسلم حلف بغير الله
صار الحديث  فهذا  الحديث،  هذا  ظاهر  في  »وأبيه«  وقال: 
عبد ابن  لكن  مسلم  صحيح  في  موجودة  الرواية  وهذه  مشكلًلا، 
البر انتقدها فمرة لم يجزم بضعفها فقال: إن صحت فمعناها أنها
منسوخة؛ يعني هذا حكم سابق ثم جاء بعد ذلك رَفعُه فنُسخَ ونُهي
عنه، ثم قال في موضع آخر: (وَالْحَلِفُ بِالْمَخْلُوقَاتِ كُلِّهَا فِي حُكْمِ
بحديث مُحتَجٌّ  احتج  فَإِنِ  ذَلِكَ  مِنْ  شَيْءٌ  يَجُوزُ  لَلا  بِالْلآبَاءِ  الْحَلِفِ 
أَبِي سُهَيْلٍ) وذكر هذا الحديث بْنَ جَعْفَرٍ عَنْ  يروى عن إسماعيل 
نفسه بالرواية التي سبقت (قِيلَ لَهُ هَذِهِ لَفْظَةٌ غَيْرُ مَحْفُوظَةٍ فِي هَذَا
وَقَدْ بِهِ  يُحْتَجُّ  مَنْ  (مِنْ حَدِيثِ  هنا  بأيش؟ بضعفها  الْحَدِيثِ) جزم 
رَوَى هَذَا الْحَدِيثَ مَالِكٌ وَغَيْرُهُ عَنْ أَبِي سُهَيْلٍ لَمْ يَقُولُوا ذلك فيه)
اللفظة هذه  أي:  الشذوذ،  حول  ماذا؟  حول  يدور  الآن  هنا  لاحظ 
رواه جعفر  بن  إسماعيل  لأن  قال:  لماذا؟  شاذة،  »وأبيه«  لفظة: 
عن أبي سهيل ومالك رواه عن أبي سهيل وغير مالك رواه عن أبي
زادها زادها؟  الذي  من  »وأبيه«،  فيه:  يقول  لا  كلهم  سهيل، 
إسماعيل بن جعفر، إذًا الرواية شاذّة؛ لأنه خالف من هو أوثق منه
وأكثر عددًا، حتى وإن قلنا أن مالكًا تفرّد به -إسماعيل ومالك-

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



أن الثاني  الأمر  أول،  أمر  هذا  إسماعيل،  من  أحفظ  فمالك 
هذه خطأ  يؤكد  هذا  اللفظة،  هذه  بغير  رواه  قد  نفسه  إسماعيل 
الرواية، قال ابن عبد البر: (وقد روي عن إسماعيل بْنَ جَعْفَرٍ هَذَا
إِنْ وَاللَّهِ  الْجَنَّةَ  «ودَخَلَ  صَدَقَ»  إِنْ  وَاللَّهِ  »أَفْلَحَ  وَفِيهِ:  الْحَدِيثُ 
صَدَقَ« وَهَذَا أَوْلَى مِنْ رِوَايَةِ مَنْ رَوَى »وَأَبِيهِ« لِلأَنَّهَا لَفْظَةٌ مُنْكِرَةٌ)
قلنا لكم هم يستعملون المنكر على المعنى الأعم من حصره على
هذا، من  أعم  عندهم  هم  لا،  للثقة،  وخالفته  الضعيف  تفرد 
خطأ هو  ما  كل  ذلك،  وغير  والمنكر  الشاذ  بمعنى  يستعملونه 
عندهم يقولون هو منكر، هنا هذا المراد (لِلأَنَّهَا لَفْظَةٌ مُنْكِرَةٌ تَرُدُّهَا
عبد لابن  الكلام  الْعُلَمَاءُ)  أَجْمَعَ  التَّوْفِيقُ،  وَبِاللَّهِ  الصِّحَاحُ  الْلآثَارُ 
عَنْهَا مَنْهِيٌّ  مَكْرُوهَةٌ  اللَّهِ  بِغَيْرِ  الْيَمِينَ  أَنَّ  عَلَى  العلماء  (أجمع  البر 
محرّمة، بمعنى  هنا  مكروهة  انتهى.  لِلأَحَدٍ)  بِهَا  الْحَلِفُ  يَجُوزُ  لَلا 
على أحيانًا  الكراهة  يطلقون  الفقه،  في أصول  هذا  معكم  مر  وقد 
لأحد) بها  الحلف  يجوز  (ولا  الأخير:  في  قال  أنه  الدليل  التحريم، 

انتهى.

ولعلّ البخاريّ رحمه الله حذَفَها عمدًا والله أعلم، لَم يذكرها،
ذكرَها مسلم في صحيحه.

من بدّ  لا  بدّ،  ولا  تأوّلها  الرواية  هذه  صحَّحَ  مَن  حال:  كل  على 
التأويل حتى تتوافق مع الأدلة المحكمة في النهي عن الحلف بغير

الله، ومَن ضعّفها -خلاص- الأمر عنده واضح.

كتابه في  الله  رحمه  الألباني  الإمام  شذوذها  في  القول  فصَّل 
كتاب الكتاب؛  وهذا  ص755،  العاشر  المجلد  في  "الضعيفة" 
الله رحمه  الألباني  الشيخ  كتب  أنفس  من  أعتبرُه  "الضعيفة" 

وأجودها
www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



يقال أن  فإما  تأولها،  قد  لكم  ذكرنا  كما  اللفظة  هذه  ومن صحح 
بضعفها أو أن يقال بتأويلها، أما أن يؤخذ منها حكمٌ فلا، لماذا؟
تَرُدُّه، والله المحكمة  لأن الإجماع منعقد على خلاف ذلك والأدلة 

أعلم.

"بَابٌ: اتِّبَاعُ الجَنَائِزِ مِنَ الإِيمَانِ

رَوْحٌ، حَدَّثَنَا  قَالَ:  المَنْجُوفِيُّ،  عَلِيٍّ  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنُ  أَحْمَدُ  حَدَّثَنَا 
قَالَ: حَدَّثَنَا عَوْفٌ، عَنِ الحَسَنِ، وَمُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ
وَكَانَ وَاحْتِسَابًا،  إِيمَانًا  مُسْلِمٍ،  جَنَازَةَ  اتَّبَعَ  »مَنِ  قَالَ:  صلى الله عليه وسلم  اللَّهِ 
الأَجْرِ مِنَ  يَرْجِعُ  فَإِنَّهُ  دَفْنِهَا،  مِنْ  وَيَفْرُغَ  عَلَيْهَا  يُصَلَّى  حَتَّى  مَعَهُ 
بِقِيرَاطَيْنِ، كُلُّ قِيرَاطٍ مِثْلُ أُحُدٍ، وَمَنْ صَلَّى عَلَيْهَا ثُمَّ رَجَعَ قَبْلَ أَنْ
حَدَّثَنَا قَالَ:  المُؤَذِّنُ،  عُثْمَانُ  تَابَعَهُ  بِقِيرَاطٍ«  يَرْجِعُ  فَإِنَّهُ  تُدْفَنَ، 

نَحْوَهُ" النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم  أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ  عَوْفٌ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ 

الشيخ: "بَابٌ: اتِّبَاعُ الجَنَائِزِ مِنَ الإِيمَانِ" أي: اتباع الجنائز شعبةٌ
من شُعب الإيمان، واتباع الجنائز: أي المشي معها.

أفصح، وجَنازة صحيحة الجيم وهي  بكسر  جِنازة  الجنائز: جمع 
بالفتح للميّت وبالكسر للنعش وعليه الميّت، وقيل بالفتح، وقيل: 
عكسه، حكاه صاحب "المطالع"، فإن لم يكُن ميّتٌ فهو سريرٌ أو
هي "النهاية":  وفي  ستره،  إذا  (جَنَزَهُ)  من  مشتقةٌ  وهي  نعشٌ، 
وَبِالْفَتْحِ السَّرِير،  بالكَسْر  وَقِيلَ  بسَريره،  الْمَيِّتُ  والفَتْح:  (بِالْكَسْرِ 

انتهى. الْمَيِّتُ) 

المَنْجُوفِيُّ" هو أحمد بن عبد عَلِيٍّ  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنُ  أَحْمَدُ  "حَدَّثَنَا 
المنجوفيّ بكر  أبو  السَّدوسيّ،  بن منجوف  بن سويد  بن علي  الله 
252هـ، سنة  مات  صدوق،  التابعين،  أتباع  عن  يروي  البَصريّ، 

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



البخاري وأبو داود والنسائي. روى له 

أبو القَيْسِيُّ،  حسان  بن  العَلَلاءِ  بنِ  عُبَادَةَ  بنُ  رَوْحٌ"  حَدَّثَنَا  "قَالَ: 
وَثَّقَهُ ومُصنِّفٌ،  مُكثِرٌ  التابعين،  أتباع  عن  يروي  البَصْرِيُّ،  محمد 
الحديث عند  "الكبرى"  في  النسائي  منهم  آخرون  وضَعَّفَهُ  جماعة 
رقم 2896 لأن هذا التضعيف غير مذكور في "تهذيب التهذيب" ولا
"تهذيب الكمال" لذلك نَصَصْنا لكم عليه، وأبو حاتم في روايةٍ عنه؛
"تهذيب في  مذكورة  غير  أيضًا  الرواية  هذه  أن  وأذكر  أظن 
التهذيب"، وأعدل الأقوال فيه أن يُقال: لا بأس به، هذا ما ذهب إليه
أو 205هـ  سنة  مات  عنه،  رواية  في  معين  وابن  أحمد  الإمام 

207هـ روى له الجماعة.

"قَالَ: حَدَّثَنَا عَوْفٌ" هو ابنُ أَبِي جَمِيْلَةَ العَبْديّ الهَجَريّ، أَبُو سَهْلٍ
أتباع من  أعرابيًّا،  يكن  ولم  بالأَعْرَابِيِّ،  المعروف  البَصْرِيُّ، 
ثقةٌ قدَريٌّ شيعيٌّ، مات سنة 146هـ أو 147هـ، روى له التابعين، 

الجماعة.

"عَنِ الحَسَنِ" هو الحسن بن أبي الحسن البصري، الإمام
المعروف، وهو مُدَلِّسٌ.

عَمرة أبي  بن  بكر  أبو  الأنصاري،  بن سيرين  "وَمُحَمَّدٍ" هو محمد 
سيرين بن  ومَعبَد  سيرين  بن  مالك  بن  أنس  أخو  البصريّ، 
مالك، بن  أنس  بنت سيرين، مولى  بنت سيرين وكريمة  وحفصة 
وهو من سبي عين التمر الذين أسَرَهُم خالد بن الوليد، تابعيٌّ ثقةٌ
ثبتٌ حافظٌ إمامٌ كبير القدر، مات سنة 110هـ، روى له الجماعة،
وهو القائل: (إِنَّ هَذَا الْعِلْمَ دِينٌ فَانْظُرُوا عَمَّنْ تَأْخُذُونَ دِينَكُمْ) يعني
أن الدين لا يؤخَذُ عن كل أحد خاصّةً عن أهل البدع بل يؤخَذ عن

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



أهل السنة

قال ابن عون: (كَانَ مُحَمَّدٌ) يعني ابنَ سيرين (يَرَى أَنَّ أَهْلَ الأَهْوَاءِ
الَّذِيْنَ رَأَيْتَ  ﴿وَإِذَا  فِيْهِم:  نَزَلَتْ  هَذِهِ  وَأَنَّ  رِدَّةً،  النَّاسِ  أَسْرَعُ 
حَدِيْثٍ فِي  يَخُوْضُوا  حَتَّى  عَنْهُم  فَأَعْرِضْ  آيَاتِنَا،  فِي  يَخُوْضُوْنَ 
غَيْرِهِ﴾) أسرع الناس ردّةً؛ من تأمل حالهم وجد هذا فيهم، البدعة
تتدرّج بصاحبها حتى توصله إلى الرِّدَّة والخروج عن دين الإسلام

وَعَنْ شُعَيْبِ بنِ الحَبْحَابِ: (قُلْتُ لابْنِ سِيْرِيْنَ: مَا تَرَى فِي السَّمَاعِ
مِنْ أَهْلِ الأَهْوَاءِ؟ قَالَ: لَلا نَسْمَعُ مِنْهُم وَلَلا كَرَامَةً)

إِسْنَادِ يُسْأَلُ عَنْ  النَّاسِ زَمَانٌ وَمَا  أَتَى عَلَى  قال ابن سيرين: (لَقَدْ 
إِلَى فَيُنْظَرُ  رِجَالكُمْ،  لَنَا  سَمُّوا  قلنا  الفِتْنَةُ،  وَقَعَتِ  فَلَمَّا  الحَدِيْثِ، 
فَيُترَكُ حَدِيثهُمْ) البِدَعِ  أَهْلِ  إِلَى  وَيُنْظَرُ  فَيُؤْخَذُ حَدِيثهُمْ،  السُّنَّةِ  أَهْلِ 

وعن ابن عون: (سمع ابن سيرين يَنْهَى عَنِ الجِدَالِ، إِلَلاّ رَجَاءَ إِنْ
كَلَّمْتَهُ أَنْ يَرْجِعَ) أصول سلفية واحدة

قال يونس: (كَانَ ابْنُ سِيْرِيْنَ صَاحِبَ ضَحِكٍ وَمُزَاحٍ)

إليه في ذلك يُنسَب  الذي  الكتاب  أما  الرؤيا،  بتعبير  وكان عالمـًا 
معبّري أنه لأحد  البعض  يذكر  لابن سيرين،  ليس  عنه؛  فلا يصح 

الرؤى لكنه ليس لابن سيرين.

وفي ترجمته في "سير أعلام النبلاء" الكثير من الفوائد، اقرؤوها
فهذا أحد أئمة السنة.

البصري عن والحسن  ابن سيرين  يرويه  معنا:  الذي  الحديث  في 
عَوْفًا) به  ابن حجر: (فالحسن وابن سيرين حَدَّثَا  أبي هريرة، قال 
مُجتمعَين إما  هُريرة  أبي  (عن  الاثنين  من  سمعه  الأعرابي  عوف 

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



هريرة صحيح، أبي  من  فسماعه  سيرين  ابن  فأما  متفرّقَين،  وإما 
نفيه، وتوهيمِ وأما الحسن فمختلَفٌ في سماعه منه، والأكثر عَلى 
قالوا: هريرة  أبي  من  الحسن سمع  أن  أثبت  من  يعني  أثبتَهُ)  مَن 
كثير وهو  هريرة،  أبي  من  الحسن  يسمع  لم  خطأ،  واهم،  هذا 
كثير ذلِكَ  مع  (وهو  حجر:  ابن  قال  أيضًا،  ومدلِّس  الإرسال 
الإرسال فلا تُحمَل عنعنته عَلى السماع، وإنما أورده المصنف كما
الأحاديث يُخرِجَ  أن  البخاري  شرط  من  أليس  تقول:  سَمِع) 
الحسن بين  منقطعة  وهي  الرواية  هذه  أخرج  لماذا  المتصلة؛ 
عوف من  هكذا  سمعه  هو  لك:  يقول  هريرة؟  وأبي  البصري 
الأعرابي وليس هو أصلًلا عنده، هو ما اعتمد على رواية الحسن
عن أبي هريرة، هو يريد رواية محمد بن سيرين عن أبي هريرة لكنه
سمعه هكذا فتركه كما هو، قال: (وقد وقع له نظير هذا في قصة
بهذا عُبَادة  بن  رَوْح  طريق  من  حديثًا  فيها  أخرج  فإنه  موسى، 
الإسناد، وأخرج أيضًا في بدء الخلق من طريق عَوْف عنهما، عن
بن مُحَمَّد  عَلى  ذَلِكَ  كل  في  واعتماده  آخر،  حديثًا  هريرة  أبي 

انتهى كلامه. سيرين، والله أعلم) 

"عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ" رضي الله عنه "أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: »مَنِ
اتَّبَعَ"« يعني مشى مع الجنازة.

مما درستم في الفقه أن العلماء مختلفون في المشي مع الجِنازة؛
يمشي أمامها، يمشي خلفها، يمشي من يمينها، هذا فيه نزاع بين

أهل العلم.

وَلِلْلأَصِيلِيِّ »تَبِعَ(« هما بِالتَّشْدِيدِ  هُوَ  قال ابن حجر: (مَنِ »اتَّبَعَ« 
تَمَسَّكَ وَقَدْ  الْمُوَحَّدَةِ  وَكَسْرِ  الْلأَلِفِ  (بِحَذْفِ  تَبِع  أو  اتّبع  روايتان: 
لِلأَنَّهُ فِيهِ  وَلَلا حُجَّةَ  أَفْضَلُ  خَلْفَهَا  الْمَشْيَ  أَنَّ  زَعَمَ  مَنْ  اللَّفْظِ  بِهَذَا 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



اتَّبَعَهُ وَكَذَلِكَ  مَعَهُ  فَمَشَى  بِهِ  مَرَّ  إِذَا  أَوْ  خَلْفَهُ  مَشَى  إِذَا  تَبِعَهُ  يُقَالُ 
بِالتَّشْدِيدِ وَهُوَ افْتَعَلَ مِنْهُ فَإِذَا هُوَ مَقُولٌ بِالِلاشْتِرَاكِ وَقَدْ بَيَّنَ الْمُرَادَ
ابن حَدِيث  من  وَغَيره  حبَان  ابن  عِنْد  الْمُصَحح  الآخر  الْحَدِيثُ 
عُمَرَ فِي الْمَشْيِ أَمَامَهَا، وَأَمَّا أَتْبَعَهُ بِالْلإِسْكَانِ فَهُوَ بِمَعْنَى لَحِقَهُ إِذَا
أن يريدون  كانوا  لو  يعني  هُنَا)  الرِّوَايَةُ  بِهِ  تَأْتِ  وَلَمْ  سَبَقَهُ  كَانَ 
يستدلوا، أو ما هو حقيقةً دليل لهم على أن اتباعها بالمشي خلفها
بأنه تأتي  التي  هذه  "أَتْبَعَهُ"؛  اللفظ  بهذا  يستدلّوا  أن  يصحّ  أفضل 
مشى خلفها، لكن هذه لم تأتِ بها الرواية، فلا دليل لهم على ذلك.

»"جَنَازَةَ مُسْلِمٍ:"« الكلام عن اتّباع جنازة المسلم خاصّة؛ لا
الكافر، قَيَّدَه هنا بالمسلم

»"إِيمَانًا"« فَعَلَ ذلك إيمانًا بما عند الله سبحانه وتعالى من الأجر
والثواب، أو إيمانًا بما جاء به الشرع من الحثِّ على اتّباع الجنائز

الأجر يريد  الاتّباع  هذا  وراء  الأجر، من  يريد  يعني  »"وَاحْتِسَابًا"« 
الله تبارك وتعالى، لا رياء ولا مصانَعةً للناس ومجاملةً لهم من 

»"وَكَانَ مَعَهُ"« أي مع المسلم الميّت، وفي رواية: »وكان معها«
أي: مع الجنازة

الأَجْرِ مِنَ  يَرْجِعُ  فَإِنَّهُ  دَفْنِهَا،  مِنْ  وَيَفْرُغَ  عَلَيْهَا  يُصَلَّى  »"حَتَّى 
الاثنان قيراط،  الواحد  قيراط،  مثنى  قيراطين:  بِقِيرَاطَيْنِ"« 
قيراطان، وهو اسمٌ لمقدارٍ من الثواب؛ قدر من الثواب يقع على
الميزان عند قِيرَاطٍ"« وزنه في  »"كُلُّ  بقوله:  بيّنه  القليل والكثير، 
معروف جبل  أحد:  أُحُدٍ"«  جبل  »"مِثْلُ  وتعالى  تبارك  الله 
حصة وليس  الأجر  جنس  من  بحصّتين  يرجع  أنه  أي  بالمدينة، 

واحدة.

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



قال النووي: (فَهَذَا صَرِيحٌ فِي أَنَّ الْمَجْمُوعَ بِالصَّلَلاةِ) هذي واحدة
متى يعني  (قِيرَاطَانِ)  ثلاثة  الدَّفْنِ)  (وَحُضُورِ  اثنتان  (وَالِلاتِّبَاعِ) 
الجنازة واتباع  الصلاة  الثلاثة،  بهذه  القيراطين؟  على  يحصل 

ينتهوا من الدفن. الدفن إلى أن  وحضور 

وقال: (فِي رِوَايَةِ الْبُخَارِيِّ هَذِهِ مَعَ رِوَايَةِ مُسْلِمٍ الَّتِي ذَكَرَهَا بَعْدَ هَذَا
الْقِيرَاطَ أَنَّ  عَلَى  دَلِيلٌ  مِنْهَا  يَفْرُغَ  حَتَّى  الْلأَعْلَى  عَبْدِ  حَدِيثِ  مِنْ 
فَرَغَ أَنْ  إِلَى  مِنْ حِينِ صَلَّى  مَعَهَا  دَامَ  لِمَنْ  إِلَّلا  يَحْصُلُ  لَلا  الثَّانِي 
فقط وليس  الدفن  من  ينتهوا  حتى  ينتظر  أن  بد  لا  يعني  دَفنُها) 
الانتهاء من  بد  لا  غير صحيح،  لا  بعضهم،  قال  كما  اللبن  بوضع 

الرواية تدل عليه. من الدفن وهكذا 

يَرْجِعُ فَإِنَّهُ  تُدْفَنَ،  أَنْ  قَبْلَ  رَجَعَ  ثُمَّ  عَلَيْهَا  صَلَّى  »"وَمَنْ  قال: 
الثلاثة، بمجموع  القيراطين  على  فيحصل  الأجر  من  بِقِيرَاطٍ"« 
بالنسبة مسألة  هنا  لكن  بالصلاة،  واحد  قيراط  على  ويحصل 
للقيراط: هل يحصل على القيراط بالصلاة وحدها أم بالصلاة مع
من بها  خرجوا  مثلًلا:  عليها؟  يصلي  أن  إلى  مكانها  من  اتباعها 
ذلك بعد  ثم  عليها  ليصلّوا  المسجد  إلى  أهلها،  بيت  من  بيتها؛ 
مباشرةً وصلى المسجد  إلى  ذهب  إذا  هل  الدفن،  إلى  بها  يذهبوا 
إلى يذهب  أن  إلا  عليه  يحصل  لا  أم  القيراط  على  يحصل  عليها 
البيت ويتبعها إلى المسجد ثم يصلي عليها؟ بأمرين أم بأمر واحد؟

هذا محل خلاف بين العلماء، اختلف العلماء في هذا:

فمن قال بالصلاة خاصة احتج بالأحاديث التي فيها ذِكر الصلاة
فقط كقوله صلى الله عليه وسلم: »من صلى على جنازة فله قيراط« هذه حجتهم،
وصلى ذهب  إذا  كانت  أينما  خلاص  الصلاة  مجرد  فقط  قالوا: 

عليها فقط حصل على الأجر.
www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



إلى الأمر  أول  من  حضر  من  القيراط  على  يحصل  قال  ومن 
مقيِّدة بأحاديث  احتجَّ  وحدها،  للصلاة  وليس  الصلاة  انقضاء 
بَيْتِهَا« هكذا مِنْ  مَعَ جَنَازَةٍ  كرواية خبّاب عند مسلم: »مَنْ خَرَجَ 
الرواية، وفي رواية أحمد في حديث أبي سعيد: »"فَمَشَى مَعَهَا مِنْ
أَهْلِهَا« هذه الأحاديث تقتضي أن القيراط خاص بمن حضر من
كتاب في  محلّها  المسألة  هذه  الصلاة،  انقضاء  إلى  الأمر  أول 

الجنائز، نتركها إلى هناك

"تَابَعَهُ" أي تابع عثمانُ رَوحًا في الرواية عن عوف.

بن عيسى  بن  جهم  بن  الهيثم  بن  عثمان  فهو  المـُؤَذِّنُ"  "عُثْمَانُ 
عمرو أبو  العَبديّ،  العصريّ  الأشَجُّ  وهو  المنذر،  بن  حسّان 
بأَخَرَة كان  بالبصرة، صدوقٌ،  الجامع  المسجد  مؤذن  البَصري، 
والنسائي في البخاري  له  قريبًا من سنة 220هـ روى  توفي  يُلَقَّن، 

اليوم والليلة.

"قَالَ: حَدَّثَنَا عَوْفٌ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم
نَحْوَهُ"

الْبُخَارِيِّ شُيُوخِ  مِنْ  وَهُوَ  الْهَيْثَمِ  ابن  هُوَ  (وَعُثْمَان  ابن حجر:  قال 
ذَكَرَ لَكِنَّهُ  بِدَرَجَةٍ  أَعْلَى  لَهُ  فَهُوَ  مِنْهُ  الْحَدِيثَ  هَذَا  سَمِعَ  كَانَ  فَإِنْ 
بِرِوَايَةِ عُثْمَانَ عَلَى إِتْقَانًا مِنْهُ وَنَبَّهَ  أَشَدَّ  لِكَوْنِهِ  الْمَوْصُولَ عَنْ رَوْحٍ 
لَمْ لِلأَنَّهُ  فَقَطْ  سِيرِينَ  بْنِ  مُحَمَّدِ  عَلَى  السَّنَدِ  هَذَا  فِي  الِلاعْتِمَادَ  أَنَّ 
وَقَدْ حَدَّثَ وَرُبَّمَا حَذَفَهُ  ذَكَرَهُ  رُبَّمَا  فَكَأَنَّ عَوْفًا كَانَ  الْحَسَنَ  يَذْكُرِ 
نُعَيْمٍ أَبُو  أَخْرَجَهُ  بِإِسْقَاطِ الْحَسَنِ  الْبُخَارِيِّ مَرَّةً  الْمَنْجُوفِيُّ شَيْخُ  بِهِ 
فِي الْمُسْتَخْرَجِ مِنْ طَرِيقِهِ وَمُتَابَعَةُ عُثْمَانَ هَذِهِ وَصَلَهَا أَبُو نُعَيْمٍ فِي
الْمُسْتَخْرَجِ) وذَكر إسنادها هناك، الحافظ ابن حجر ذَكر الإسناد،

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



فَإِنَّهُ قَوْلِهِ: »وَكَانَ مَعَهَا«  فِي  إِلَّلا  رَوْحٍ  لِرِوَايَةِ  قال: (وَلَفْظُهُ مُوَافِقٌ 
بَدَلَهَا: قَالَ  فَإِنَّهُ  دَفْنِهَا«  مِنْ  »وَيُفْرَغُ  قَوْلِهِ:  وَفِي  فَلَزِمَهَا  بَدَلَهَا  قَالَ 
يَرْجِعُ »فَإِنَّهُ  قَوْلِهِ:  بَدَلَ  قِيرَاطٌ«  »فَلَهُ  آخِرِهِ:  فِي  وَقَالَ  »وَتُدْفَنُ« 
بِقِيرَاطٍ« وَالْبَاقِي سَوَاءٌ وَلِهَذَا الِلاخْتِلَلافِ فِي اللَّفْظِ قَالَ الْمُصَنِّفُ

نَحْوَهُ وَهُوَ بِفَتْحِ الْوَاوِ أَيْ: بِمَعْنَاهُ) انتهى.

عندما تختلف الألفاظ وتتوافق المعاني يقولون (ونحوَه) أما إذا
اتفق لفظًا ومعنىً فيقولون (مثلَه).

الأعمال أن  السُّنة  لأهل  حجة  أيضًا  الباب  (وهذا  بطّال:  ابن  قال 
تبع جنازة بقوله: »من  إيمانًا  الجنازة  اتباع  إيمان، لأنه صلى الله عليه وسلم جعل 

الله. انتهى كلامه رحمه  إيمانًا واحتسابًا(«  مسلم 

عليه، مُتّفق  وهو  الله،  بحمد  فيه  إشكال  لا  صحيح،  الحديث 
أخرجاه من طُرُقٍ عن أبي هريرة وأخرجا له شواهدَ أيضًا.

"بَابُ خَوْفِ المُؤْمِنِ مِنْ أَنْ يَحْبَطَ عَمَلُهُ وَهُوَ لَلا يَشْعُرُ

وَقَالَ إِبْرَاهِيمُ التَّيْمِيُّ: »مَا عَرَضْتُ قَوْلِي عَلَى عَمَلِي إِلَّلا خَشِيتُ
أَنْ أَكُونَ مُكَذِّبًا"«

الشيخ: مُكَذِّبًا ومُكَذَّبًا هما نسختان سيأتي الكلام عليها إن شاء
الله

أَصْحَابِ مِنْ  ثَلَلاثِينَ  (أَدْرَكْتُ  مُلَيْكَةَ:  أَبِي  ابْنُ  "وَقَالَ  القارئ: 
النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، كُلُّهُمْ يَخَافُ النِّفَاقَ عَلَى نَفْسِهِ، مَا مِنْهُمْ أَحَدٌ يَقُولُ: إِنَّهُ
إِلَّلا (مَا خَافَهُ  الحَسَنِ:  عَنِ  وَيُذْكَرُ  وَمِيكَائِيلَ)  إِيمَانِ جِبْرِيلَ  عَلَى 
النِّفَاقِ يُحْذَرُ مِنَ الإِصْرَارِ عَلَى  إِلَّلا مُنَافِقٌ) وَمَا  أَمِنَهُ  مُؤْمِنٌ وَلَلا 
وَالعِصْيَانِ مِنْ غَيْرِ تَوْبَةٍ، لِقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: 135]

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَرْعَرَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ زُبَيْدٍ، قَالَ: سَأَلْتُ
أَبَا وَائِلٍ عَنْ المـُرْجِئَةِ، فَقَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ:

»سِبَابُ المُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ"«

الشيخ: "بَابُ خَوْفِ المُؤْمِنِ مِنْ أَنْ يَحْبَطَ عَمَلُهُ وَهُوَ لَلا يَشْعُرُ"

مليء -هذا- كتابه  المرجئة،  على  يردّ  الله  البخاري رحمه  مازال 
بالرد على المرجئة، لأن المرجئة خطرهم عظيم جدًّا عند السلف
رحمهم الله وقد ذكَرْنا أثرًا في ذلك ويوجد أكثر من أثر ذكرها ابن
الله عنهم "الإيمان" عن السلف رضي  الله في كتاب  تيمية رحمه 
أنهم كانوا يعُدّون بدعة الإرجاء أخطر من بدعة الأزارقة الخوارج

لأنها تؤدي إلى إبطال العمل.

هنا مازال المؤلف رحمه الله يَردّ أيضًا على المرجئة.

الثواب وهو  عمله،  يبطُلُ  أي  عَمَلُهُ"  "يَحْبَطَ  بَطَلَ،  بالكسر:  حَبِطَ 
الرياء. بالرياء وغير  الموعود به، يحبط عمله 

وأنتم لا تشعرون: أي لا تدرون ولا تعلمون.

المرجئةِ، على  الردُّ  البابِ:  بهذا  البخاريِّ  (مرادُ  رجب:  ابن  قال 
القائلين بأنَّ المؤمنَ يقطعُ لنفسهِ بكمالِ الإيمان) يجزم بهذا (وأنَّ
النفاقَ نفسِهِ  على  يخافُ  لا  وأنَّه  وميكائيلَ،  جبريلَ  كإيمانِ  إيمانَهُ 

انتهى. العمليَّ ما دام مؤمنًا) 

المرجئة يقولون أنه لا يضر مع الإيمان ذنب، هذا كله يردُّون
عليهم فيه.

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



هذا في  العلم:  أهل  فيها  اختلف  التي  المسائل  من  مسألة  هنا 
الموضع ابن رجب رحمه الله تكلم عنه ونَصَرَ قولًلا، وكأن شيخه
ابن القيم رحمه الله يذهب إلى ما ذهب إليه، أما ابن تيمية رحمه

الله يخالفهما في ذلك.

المسألة هي: لا شك أن الكُفر يحبط العمل؛ يبطله ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ
أين؟ هل الخلاف  الخلاف،  منتهٍ هذا ليس محل  عَمَلُكَ﴾  لَيَحْبَطَنَّ 
محل هنا  الكفر؟  يبطلها  كما  الأعمالَ  تُبطِل  وسيئةٌ  ذنبٌ  هناك 
بأنه توجد القول الذي يقول  الله نصر  الخلاف، ابن رجب رحمه 

بأدلة: الذنوب تبطل الأعمال واستدل  بعض 

فَوْقَ صَوْتِ أَصْوَاتَكُمْ  تَرْفَعُوا  لَلا  آمَنُوا  الَّذِينَ  أَيُّهَا  الآية: ﴿يَا  منها 
النَّبِيِّ﴾ الآية، إلى أن قال في آخرها: ﴿أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَلا

تَشْعُرُونَ﴾ فهذا عمَلُ ذنب أحبط الأعمال.

كذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم: »مَنْ تَرَكَ صَلَلاةَ الْعَصْرِ حَبِطَ عَمَلُهُ«

استدل بهذه الأدلة ابن رجب رحمه الله وغيرها أيضًا، وذَكَرَ آثارًا
عن السلف رضي الله عنهم في هذا الأمر وأنه يوجد ذنوب تُبطِل

الأعمال.

لكن هذا القول أليس هو قول الخوارج والمعتزلة؟ يقولون أن
الكبيرة تُبطِل العمل؟

أن ذلك  على  الرد  لأن  هذا  لي  تقل  لا  وقال  رجب  ابن  هذا  ذكر 
وقول القول  بهذا  يقولون  الذين  بين  -الفرق  والمعتزلة  الخوارج 
الخوارج والمعتزلة- يُبطِلون العمل لأنه يكفر عندهم، فهم يكفّرونه
أما نحن -يعني إبطال عمل،  أعماله، وليس فقط مجرد  ويبطلون 
هم الذين يقولون بهذا القول- يقولون تبطل الأعمال لكنه لا يكفر،

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



هذا الفرق بين قولهم وبين قول الخوارج والمعتزلة.

على الله  رحمه  عثيمين  ابن  الشيخ  ووافقه  الله  رحمه  تيمية  ابن 
أهل أكثر  إلى  القول  ينسب  تيمية  وابن  طبعًا  وغيرهم  القول  هذا 

أنه لا يوجد عمل يبطل الأعمال إلا الكفر فقط. السنة 

عند الباري"  "فتح  في شرحه  تجدونه  الله  رحمه  رجب  ابن  كلام 
شرح هذا الحديث تكلَّم عن هذه المسألة.

في الفتاوى"  "مجموع  في  موجود  كلامه  الله  رحمه  تيمية  ابن 
،321 صفحة  العاشر  المجلد  وفي   ،493 صفحة  السابع  المجلد 
جَمِيعَ يُحْبِطُ  شَيْئًا  يَجْعَلْ  لَمْ  اللَّهَ  (إنَّ  الله:  رحمه  تيمية  ابن  قال 
أَنَّهُ لَمْ يَجْعَلْ شَيْئًا يُحْبِطُ جَمِيعَ السَّيِّئَاتِ الْحَسَنَاتِ إلَّلا الْكُفْرَ كَمَا 
المجلد في  وقال  الله،  رحمه  تيمية  ابن  كلام  هذا  التَّوْبَةَ)  إلَّلا 
أَهْلَ أَنَّ  فَعَلَى  وَالْجَمَاعَةِ  السُّنَّةِ  وَأَهْلُ  الصَّحَابَةُ  (وَأَمَّا  العاشر: 
لَلا الْوَاحِدَةَ  الْكَبِيرَةَ  وَأَنَّ  فِيهِمْ  وَيُشْفَعُ  النَّارِ  مِنْ  يَخْرُجُونَ  الْكَبَائِرِ 
أَهْلِ أَكْثَرِ  عِنْدَ  يُقَابِلُهَا  مَا  يُحْبَطُ  قَدْ  وَلَكِنْ  الْحَسَنَاتِ؛  جَمِيعَ  تُحْبِطُ 
يُحْبِطُ جَمِيعَ لَلا  الْكُفْرُ كَمَا  إلَّلا  الْحَسَنَاتِ  يُحْبِطُ جَمِيعَ  السُّنَّةِ وَلَلا 
السَّيِّئَاتِ إلَّلا التَّوْبَةُ) إلى آخر ما قال رحمه الله، وإذا أردتم المزيد
ترجعون إلى هذين الموضعين وتقرؤون كلام هؤلاء الأئمة في هذه
أكثر بِتَوَسُّعٍ  الله  إن شاء  في موضعها  والمسألة ستأتي  المسألة، 

من هذا.

المهم في الموضوع أن الأعمال تؤثر في الإيمان؛ تُنقِص الإيمان،
الذي وهذا  المرجئة،  لقول  خلافًا  الإيمان  في  تضر  الأعمال  وأن 
أراده الإمام البخاري رحمه الله حاصلٌ سواء على هذا القول أم

على هذا القول.

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



أَبو التَّيمِيّ،  بْن شَرِيك  بْن يزيد  إِبْرَاهِيم  التَّيْمِيُّ" هو  إِبْرَاهِيمُ  "وَقَالَ 
أسماء الكُوفيٌّ، كان من العُبّاد، ثقة عابد مرجئ، مرجئٌ والبخاري
الدلالة أقوى في  نعم، هذا  المرجئة؟!  الرد على  له في  يذكر كلامًا 
له بعدها، روى  أو  قيل: مات سنة 93هـ  ومُدلِّسٌ،  أصلًلا، مرجئٌ 

الجماعة.

"مَا عَرَضْتُ قَوْلِي عَلَى عَمَلِي إِلَّلا خَشِيتُ أَنْ أَكُونَ مُكَذِّبًا" أو
"مُكَذَّبًا" نسختان.

أَبو لنا  (قَالَ  قال:  الكبير"  "تاريخه  في  موصولًلا  البخاري  أخرجه 
ما قَالَ:  التَّيمِيّ،  إِبْرَاهِيم  عَنْ  حَيّان،  أَبِي  عَنْ  سُفْيان،  عَنْ  نُعَيم: 

عرضتُ قولي على عملي، إلا خشيتُ أن أكون مُكذبًا)

قال ابن رجب: (وخرجه جعفر الفريابي بإسناد صحيح عنه) انتهى
كلامه رحمه الله.

"صفة في  أنه  يعني  التخريج  وهذا  إبراهيم،  عن  صحيح  فالأثر 
المنافق" وهو الفريابي اسمه "صفة  المنافق"، يوجد كتاب لجعفر 

مطبوع.

وأخرجه ابن أبي شيبة في "المصنَّف" وأحمد في "الزهد" وابن أبي
الدنيا في "ذم الكذب" وفي "الصمت" هما كتابان لابن أبي الدنيا،
وغيرهم، كلهم عن سفيان به، وإسناده صحيح كما قال ابن رجب

رحمه الله.

والمعنى أنه إذا تكلّم عن الإسلام والواجبات والمحرّمات أحسن
في ذلك ولكنه عند الفعل يخشى أن يخالف فعلُه قولَه، فيكون فعله
مكذِّبًا فعله  يكون  الذال  بكسر  "مكذِّبًا"  رواية  على  لقوله  مكذِّبًا 
لقوله، أو من يراه يُكَذِّبه لأن فعله مخالف لقوله على رواية "مكذَّبًا"

www.alqayim.net28Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



يكذبه من يراه بفتح الذال.

يعني بقوله)  الإيمان  يصف  المؤمن  أن  (ومعناه:  رجب:  ابن  قال 
وكذا كذا  الإيمان  لك:  يقول  هو؟  ما  بالإيمان  أخبرني  له  قلت  إذا 
عملُه يكون  أن  نفسه  على  فيخشى  وصفه،  عن  يَقصُرُ  (وعمله 
مكذبًا لقولِه، كما روي عن حذيفة أنه قال: المنافق: الذي يصف

الإسلام ولا يعمل به) انتهى.

لهذا ذكره -أي الإمام البخاري رحمه الله- هنا، لأنه كان يخشى
على نفسه من هذا النفاق، صورَتُه صورةُ نفاقٍ: يفعل ما لا يقول.

قال النووي رحمه الله: (معناه أن الله ذم من أمر بالمعروف ونهى
عن المنكر وقصر في العمل فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ
تَفْعَلُونَ) لَلا  مَا  تَقُولُوا  أَنْ  اللَّهِ  عِنْدَ  مَقْتًا  كَبُرَ   (2) تَفْعَلُونَ  لَلا  مَا 
فخَشِيَ أن يكون مكذباً إذ لم يبلغ غاية العمل هذا على المختار في
أن خشيت  ومعناه  بفتحها  ضُبط  وقد  الذال،  بكسر  مكذِّباً  ضبط 
ما صادقاً  كنت  لو  ويقول  لقولي  مخالفاً  عملي  رأى  من  يكذبني 

انتهى. الفعل)  فعلت هذا 

مليكة أبي  بن  الله  عُبيد  بن  الله  عبد  هو  مُليكة"  أبي  ابن  "وقال 
في له  ومؤذنًا  الزبير،  بن  الله  لعبد  قاضيًا  كان  المكي،  التيمي 
الذهبي: قال  الصحابة،  من  ثلاثين  أدرك  تابعي  الصلاة،  أوقات 
شيخ الحرم، وكان إمامًا، فقيهًا، حجة، فصيحًا مفوهًا، متفقًا على

ثقته، مات سنة 117 روى له الجماعة.

قال: "أدركت ثلاثين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم" وقد ذُكر غالبهم في
الكمال تهذيب  إلى  يرجع  يعرفهم  أن  أراد  فمن  الكمال،  تهذيب 

النفاق العملي. "كلهم يخاف النفاق على نفسه" يعني 

www.alqayim.net29Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



رجاء لأبي  قلت  عثمان:  أبو  الجعد  (وقال  رجب:  ابن  قال 
صلى الله عليه وسلم النبي  أصحاب  من  أدركت  من  أدركت  هل  العطاردي: 
صدرًا منهم  الله  بحمد  أدركت  إني  نعم،  قال:  النفاق  يخشون 
حسنًا) جماعة جيد عددهم (نعم شديدًا نعم شديدًا، وكان قد أدرك
عمر، وممن كان يتعوذ من النفاق ويتخوفه من الصحابة: حذيفة،
وأبو الدرداء، وأبو أيوب الأنصاري، وأما التابعون: فكثير) الكلام
مازال لابن رجب، وقال: (قال زيد بن الزرقاء، عن سفيان الثوري:
خلاف ما بيننا وبين المرجئة ثلاث: نقول الإيمان قول وعمل، وهو
يقولون: الإيمان قول ولا عمل، ونقول: الإيمان يزيد وينقص، وهم
لا يقولون:  وهم  النفاق،  نقول:  ونحن  ينقص،  ولا  يزيد  لا  يقولون: 
نفاق، وقال أبو إسحاق الفزاري، عن الأوزاعي: قد خاف عمر على
نفسه النفاق قال: فقلت للأوزاعي: إنهم يقولون: إن عمر لم يخف
أن يكون يومئذ منافقًا حين سأل حذيفة؛ لكن خاف أن يبتلى بذلك

قبل أن يموت، قال: هذا قول أهل البدع)

منافقًا يموت  أن  خاف  الأكبر،  النفاق  على  الخوف  حملوا  لأنهم 
نفاقًا أكبر لا نفاقًا أصغر، لأنهم لا يقولون بالنفاق الأصغر، يريدون

أن يفروا منه.

لا فيمن  يقول  ما  وسئل:  هانئ-  رواية  -في  أحمد  الإمام  (وقال 
النفاق؟" نفسه  على  يأمن  ومن  فقال:  نفسه؟  على  النفاق  يخاف 
وأصل هذا يرجع إلى ما سبق ذكره من أن النفاق أصغر وأكبر؛
على هؤلاء  خافه  الذي  وهو  العمل  نفاق  هو  الأصغر:  فالنفاق 
أنفسهم؛ وهو باب النفاق الأكبر) أي الذي يوصل إلى النفاق الأكبر
(فيُخشى على من غلب عليه خصال النفاق الأصغر في حياته أن
يخرجه ذلك إلى النفاق الأكبر حتى ينسلخ من الإيمان بالكلية، كما

www.alqayim.net30Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



وقال:  [5 [الصف:  قُلُوبَهُمْ﴾  اللَّهُ  أَزَاغَ  زَاغُوا  ﴿فَلَمَّا  تعالى:  قال 
[الأنعام: مَرَّة  أَوَّلَ  بِهِ  يُؤْمِنُواْ  لَمْ  كَمَا  وَأَبْصَارَهُمْ  أَفْئِدَتَهُمْ  ﴿وَنُقَلِّبُ 

انتهى.  ([110

قال ابن حجر: (وقد جزم) أي ابن أبي مليكة (بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَخَافُونَ
النِّفَاقَ فِي الْلأَعْمَالِ وَلَمْ يُنْقَلْ عَنْ غَيْرِهِمْ خِلَلافُ ذَلِكَ فَكَأَنَّهُ إِجْمَاعٌ
وَذَلِكَ لِلأَنَّ الْمُؤْمِنَ قَدْ يَعْرِضُ عَلَيْهِ فِي عَمَلِهِ مَا يَشُوبُهُ مِمَّا يُخَالِفُ
ذَلِكَ بَلْ  مِنْهُمْ  وُقُوعُهُ  ذَلِكَ  مِنْ  خَوْفِهِمْ  مِنْ  يَلْزَمُ  وَلَلا  الْلإِخْلَلاصَ 
عَنْهُمْ) اللَّهُ  رَضِيَ  وَالتَّقْوَى  الْوَرَعِ  فِي  مِنْهُمْ  الْمُبَالَغَةِ  سَبِيلِ  عَلَى 

انتهى.

صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم والسلف والأئمة المعروفون بالإمامة في
الدين.

هذا وميكائيل"  إيمان جبريل،  إنه على  يقول  أحد  منهم  "ما  قال: 
يقول الله عنهم، أي: لا  الصحابة رضي  المرجئة، ليس قول  قول 
يزيد لا  وأنه  وميكائيل،  جبريل،  كإيمان  إيمانه  بأن  منهم  أحد 
شيء كله  الإيمان  عندهم  فالمرجئة  المرجئة،  تقول  كما  وينقص 
واحد، لا يزيد ولا ينقص، فإيمان أفسق الفاسقين كإيمان جبريل
فيه، وعلى تتفاضل  ما  الناس  واحد،  لأنه شيء  وميكائيل عندهم، 
أن يعتقدون  والصحابة  ونفاق،  إيمان  المسلم  في  يجتمع  لا  هذا 
على يخافونه  لذلك  العملي،  النفاق  ويدخله  وينقص،  يزيد  الإيمان 

الفرق. أنفسهم، وهذا 

قال ابن رجب: (والأثر الذي ذكره البخاري عن ابن أبي مُليكة: هو
الصلت وفي  عنه،  دينار  بن  الصلت  رواية  من  عنه  معروف 
قال: مليكة  أبي  ابن  عن  عنه،  الروايات:  بعض  وفي  ضعف، 

www.alqayim.net31Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



أدركت زيادة على خمسمائة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ما مات
أحد منهم إلا وهو يخاف النفاق على نفسه) انتهى.

كأن ابن رجب ما وقف على رواية ابن جريج، فما وقف إلا على
التي ذكرها أبي مليكة، هذه  ابن  الصلت، هما طريقان عن  رواية 
ابن رواية  هي  البخاري  ذكرها  التي  والرواية  الصلت،  رواية  هي 
في الخلال  أخرجه  والأثر  "تاريخه"،  في  البخاري  أخرجها  جريج، 
"تهذيب في  والطبري  "الإيمان"،  في  نصر  بن  ومحمد  "السنة"، 
الآثار" وغيرهم... انظروهم في "تغليق التعليق"، وفي "فتح الباري"

من طريقين: من طريق الصلت، وابن جريج.

"ويذكر عن الحسن: ما خافه إلا مؤمن" "ما خافه" الضمير يعود
خاف ما  النفاق،  إلى  يعود  الضمير  النفاق،  إلى  يعود  من؟  إلى 
هذا روايات  في  وصريحًا  واضحًا  جاء  هكذا  مؤمن،  إلا  النفاق 

الله" هذا خطأ. الأثر، بعضهم قال: "ما خاف 

هذا طرق  راجع  لمن  بهذا  واضحة  الروايات  النفاق"  خاف  "ما 
على دليل  منه  فخوفه  مؤمن"  "إلا  سيأتي  كما  واضح  الأمر  الأثر، 
إيمانه "ولا أمنه إلا منافق" المؤمن يعلم خطر النفاق على إيمانه،
العملي النفاق  أن  ويعلم  إيمانه،  على  لخوفه  فيخاف  يضر،  وأنه 
يخاف على لا  هنا  المنافق  لا،  المرجئ  بينما  المؤمن،  يدخل على 
إيمانه، ولا يبالي به، ما في عمل، ما في إشكال عنده، المرجئة لا
يقولون بهذا الذي ذُكر، فلذلك قول الحسن هذا مخالف لما عليه

المرجئة.

أخرجه الإمام أحمد في "الإيمان"، ومن طريقه الخلال في "السنة"،
ومحمد بن نصر في "الإيمان"، وجعفر الفريابي في "صفة النفاق"،

www.alqayim.net32Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



من طرق وغيرهم  "الشعب"،  في  والبيهقي  "الإبانة"،  في  بطة  وابن 
عنه، ولفظه عند بعضهم: "والله ما مضى مؤمن ولا تقي إلا يخاف
النفاق، النفاق، وما أمنه إلا منافق" وهو صحيح، لا يخاف أيش؟ 

واضح وصريح.

قال ابن رجب: (هذا مشهور عن الحسن، صحيح عنه).

قال الحافظ -في سبب ذكر البخاري له بصيغة التمريض- أيش
ومن صحيح،  إسناده  لكن  الحسن"  عن  "ويُذكر  البخاري؟  قال 
بصيغة يذكر  البخاري  إذن  البصري.  الحسن  عن  وارد  طرق 
كتب في  البعض  السبب؟  ما  صحيحة،  روايات  التمريض 
المصطلح مر معكم أنه إذا ذُكر بصيغة التمريض، معنى ذلك أنه

يشير إلى ضعفه، وهذا غير صحيح.

بصيغة ذكره  لماذا  إذًا  جدًا،  واضحة  وصحته  صحيح  هذا 
التمريض؟

فِي الْفِرْيَابِيُّ  جَعْفَرٌ  وَصَلَهُ  التَّعْلِيقُ  (هَذَا  الله:  حمه  ابن حجر  قال 
وَقَدْ مُخْتَلِفَةٍ  بِأَلْفَاظٍ  مُتَعَدِّدَةٍ  طُرُقٍ  مِنْ  لَهُ  الْمُنَافِقِ  صِفَةِ  كِتَابِ 
مَحْمُولٌ وَذَلِكَ  عَنْهُ،  مَعَ صِحَّتِهِ  بِهِ  الْجَزْمَ  الْبُخَارِيِّ  تَرْكُ  يَسْتَشْكِلُ 
الْحَافِظُ الْحُسَيْنِ  بْنُ  الْفَضْلِ  أَبُو  شَيْخُنَا  لِي  ذَكَرَهَا  قَاعِدَةٍ  عَلَى 
رَحِمَهُ اللَّهُ وَهِيَ: أَنَّ الْبُخَارِيَّ لَلا يَخُصُّ صِيغَةَ التَّمْرِيضِ بِضَعْفِ
أَيْضًا) بِهَا  أَتَى  اخْتَصَرَهُ  أَوِ  بِالْمَعْنَى  الْمَتْنَ  ذَكَرَ  إِذَا  بَلْ  الْلإِسْنَادِ؛ 
يعني الذي يذكره الآن: يذكر الأثر بصيغة التمريض، إما لضعفه،

أو لأنه اختصره، أو لأنه ذكره بالمعنى، هذه القاعدة التي ذكرها.

قال: (لما علم من الخلاف في ذلك) الخلاف في أيش؟ الخلاف في
جواز رواية الحديث مختصرًا دون إتمامه، والخلاف في رواية

www.alqayim.net33Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



الحديث بالمعنى أيضًا.

فلذلك لما حصل من هذا الخلاف يذكره بصيغة التمريض، قال:
البخاري يذكره  ما  حال  كل  على  أعلم  والله  انتهى.  كذلك)  (فهنا 
رحمه الله بصيغة التمريض، أو بصيغة الجزم لا يجزم لا بصحته،

ولا بضعفه حتى يُرجع إلى أصله، وينظر فيه.

غَيْرِ مِنْ  وَالْعِصْيَانِ  النِّفَاقِ  عَلَى  الْلإِصْرَارِ  مِنَ  يُحْذَرُ  "وَمَا  قال: 
المؤمن" "خوف  قوله:  على  عطف  هذا  قال،  ما  آخر  إلى  تَوْبَةٍ" 
من والتحذيرِ  عمله،  يحبط  أن  من  المؤمن  خوف  باب  التقدير: 

التقدير. النفاق، كان هذا  الإصرار على 

بعض في  هذه  الرواية،  في  هكذا  النفاق"  على  الإصرار  "من 
الروايات، وفي نسخ أخرى: "والتحذير من الإصرار على التقاتل"

نعم، هكذا في الروايات سواء هنا ولا هنا.

قال ابن حجر: (كذا في أكثر الروايات) في أكثر الروايات عند ابن
النسخة في  الآن  اللفظة،  ابن حجر عن هذه  يتكلم  "التقاتل"  حجر 
التي عند البخاري جاءت "من الإصرار على التقاتل" قال: (كذا في
"على بعضها:  وفي  الباب،  لحديث  المناسب  وهو  الروايات  أكثر 

انتهى. الرواية)  به  النفاق" ومعناه صحيح، وإن لم تثبت 

الآن عند ابن حجر رحمه الله الرواية ما ثبتت بلفظ "النفاق"، ثبتت
بلفظ "التقاتل"

قال القسطلاني: (وفي رواية أبوي ذر والوقت) يعني في رواية أبي
ذر أبوي  يقولون:  أبوي،  أحيانًا  يجمعون  الوقت،  أبي  ورواية  ذر، 
والوقت يعني في رواية أبي ذر وفي رواية أبي الوقت ("على النفاق"
في عنها  يتكلم  كان  التقاتل"،  "على  أي  والأُولى)  "التقاتل"  بدل 

www.alqayim.net34Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



-كما سيأتي فيه  قال  الباب، حيث  لحديث  المناسِبة  (هي  البداية 
إن شاء الله تعالى» :-وقتاله كفر«، وهي رواية أبي ذر، والأصيلي،
وابن عساكر، ومعنى الثانية كما في "الفتح" صحيح، وإن لم تثبت
(انتهى) يعني كلام الحافظ  قاله  الذي  الكلام  الرواية) يعني هذا  به 
الحافظ، الكلام الآن للقسطلاني (نعم، ثبتت به الرواية، عن أبي ذر

ونسخة السميساطي، كما رُقم له بفرع اليونينية كما ترى) انتهى.

إذًا الرواية ثابتة، وليس كما قال الحافظ بأنها ليست بثابتة بالنفاق
لكن ذُكر،  الذي  للحديث  المناسِبة  لأنها  أَولى؛  "التقاتل"  والتقاتل، 
المعنى صحيح، أيضًا  النفاق"  على  الإصرار  من  يحذر  "ما  أيضًا 

وموافق.

معنى الإصرار على الذنب: الإصرار: قال الحسن البصري: "إتيان
العبد "إتيان  الإصرار  معنا  هذا  يتوب"  حتى  إصرار  ذنبًا،  العبد 
فعله مرة لو  نعم،  فعله مرة واحدة؟  لو  يتوب"  ذنبًا، إصرار حتى 

انتهى، انقطع، إذا تاب  واحدة، هو مصر إلى أن يتوب، 

قال الطبري: "الإقامة على الذنب عامدًا، أو ترك التوبة منه" هكذا
جاءت في النسخ في المخطوط، لكن يقول بعض المحققين: بأن
عامدًا، الذنب  على  "الإقامة  أي:  "و"  والصواب:  خطأ،  هنا  "أو" 
تاب من إذا ما  التوبة منه،  ترك  قيد  بد  يعني لا  التوبة منه"  وترك 

إذا تاب انقطع الإصرار. الذنب فهو مصر عليه، 

الإصرار (أن  البخاري  أي  (فمراده)  الله:  رحمه  رجب  ابن  قال 
على المعاصي وشعب النفاق من غير توبة يخشى منها أن يعاقب
الخالص النفاق  إلى  وبالوصول  بالكلية  الإيمان  بسلب  صاحبها 
المعاصي إن  يقال:  ذلك، كما  بالله من  نعوذ  الخاتمة،  وإلى سوء 

www.alqayim.net35Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



بريد الكفر)

قال الشراح: (وَمُرَادُهُ أَيْضًا الرَّدُّ عَلَى الْمُرْجِئَةِ حَيْثُ قَالُوا لَلا حَذَرَ
مِنَ الْمَعَاصِي مَعَ حُصُولِ الْلإِيمَانَ وَمَفْهُومُ الْلآيَةِ الَّتِي ذَكَرَهَا يَرُدُّ
لِذَنْبِهِ وَلَمْ يُصِرَّ عَلَيْهِ فَمَفْهُومُهُ تَعَالَى مَدَحَ مَنِ اسْتَغْفَرَ  لِلأَنَّهُ  عَلَيْهِمْ 

ذَمُّ مَنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَلِكَ)

"﴿ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون﴾" قال ابن كثير رحمه
وَلَمْ قَرِيبٍ،  عَنْ  اللَّهِ  إِلَى  وَرَجَعُوا  ذُنُوبِهِمْ،  مِنْ  تَابُوا  (أَيْ:  الله: 
وَلَوْ عَنْهَا،  مقْلِعِين  غَيْرَ  عَلَيْهَا  وَيُصِرُّوا  الْمَعْصِيَةِ  عَلَى  يَسْتَمِرُّوا 
تَكَرَّرَ مِنْهُمُ الذَّنْبُ تَابُوا عَنْهُ، ﴿وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ أَنَّ مَنْ تَابَ تَابَ اللَّهُ
التَّوْبَةَ عَنْ يَقْبَلُ  اللَّهَ هُوَ  أَنَّ  يَعْلَمُوا  تَعَالَى: ﴿أَلَمْ  عَلَيْهِ، وَهَذَا كَقَوْلِهِ 

عِبَادِهِ﴾) انتهى الكلام.

يروي البصري،  السامي  البِرِنْد  ابن  عرعرة"  بن  محمد  "وحدثنا 
عن أتباع التابعين، ثقة، مات سنة 213 روى له البخاري، ومسلم،

وأبو داود.

"قال: حدثنا شعبة" هو ابن الحجاج أبو بِسطام الإمام رحمه الله،
تقدم.

"عن زُبيد" ابن الحارث، هو ابن الحارث بن عبد الكريم، اليامي،
عابد، فقيه  ثبت  ثقة،  التابعين  أتباع  من  الكوفي  الرحمن  عبد  أبو 
أربع أو  ثلاث  أو  اثنتين  سنة  مات  التشيع،  إلى  يميل  وكان 

وعشرين ومائة، روى له الجماعة.

وائل أبو  الأسَدي،  سلمة  بن  شقيق  هو  وائل"  أبا  سألت  "قال 
ثقة، جليل،  مخضرم،  تابعي  يره،  ولم  صلى الله عليه وسلم  النبي  أدرك  الكوفي 
حجة، عابد، عالم مات بعد الجماجم، يعني معركة دير الجماجم،

www.alqayim.net36Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



هذه التي دارت بين الحجاج بن يوسف وابن الأشعث سنة 82 أو
بعد ذلك، روى له الجماعة.

قال ابن عبد البر: "أجمعوا على أنه ثقة حجة".

وقال الأعمش: "قال لي إبراهيم النخعي عليك بشقيق؛ فإني أدركت
الناس وهم متوافرون، وإنهم ليعدونه من خيارهم".

"إني فقال:  وائل-  أبو  عنده  -وذُكر  إبراهيم  عن  مغيرة  وروى 
يُدفع عنا به" لأحسبه ممن 

وعنه قال: "أما إنه خير مني"

أو علي  إليك  أحب  أيهما  وائل  لأبي  "قيل  بهدلة:  بن  عاصم  قال 
عثمان صار  ثم  عثمان،  من  إلي  أحب  علي  كان  قال:  عثمان؟ 

أحب إلي من علي"

سأله "عن المرجئة" أي: سألته عن مقالة المرجئة، المرجئة أيش
تقول؟ العمل ليس من الإيمان.

قَالَ: زُبَيْدٍ  عَنْ  شُعْبَةَ  عَنْ  الطَّيَالِسِيِّ  دَاوُدَ  (وَلِلأَبِي  ابن حجر:  قال 
لَمَّا ظَهَرَتِ الْمُرْجِئَةُ أَتَيْتُ أَبَا وَائِلٍ فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ، فَظَهَرَ مِنْ هَذَا
أَنَّ سُؤَالَهُ كَانَ عَنْ مُعْتَقَدِهِمْ، وَأَنَّ ذَلِكَ كَانَ حِينَ ظُهُورِهِمْ، وَكَانَتْ
فَفِي وَثَمَانِينَ  اثْنَتَيْنِ  سَنَةَ  وَقِيلَ  وَتِسْعِينَ  تِسْعٍ  سَنَةَ  وَائِلٍ  أَبِي  وَفَاةُ 

انتهى. قَدِيمَةٌ)  الْلإِرْجَاءِ  بِدْعَةَ  أَنَّ  دَلِيلٌ عَلَى  ذَلِكَ 

طبعًا قال قتادة -بالنسبة لبدعة الإرجاء وقِدمها- قال قتادة: "إنما
حدث هذا الإرجاء بعد هزيمة ابن الأشعث" يعني معركة الجماجم.

"فقال: حدثني عبد الله" ابن مسعود، تقدم.

www.alqayim.net37Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



بمعنى سباب  فسوق"«  المسلم  »سباب  قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  "أن 
السب، والسب في اللغة: هو الشتم والتكلم في عرض الإنسان بما
الشتم) فوق  (السباب  الحربي:  إبراهيم  قال  منده:  ابن  قال  يَعيبه، 
ويريد فيه،  ليس  وما  فيه  ما  الرجل  يقول  أن  (وهو  آخر  قول  هذا 

عيبه بذلك) وقال المفسرون فيه أقوال مختلفة.

»"فسوق"« خروج عن طاعة الله، قال أهل العلم: الفسق في اللغة:
الخروج، وفي الشرع: الخروج عن طاعة الله ورسوله، »"وقتاله"«
أي مقاتلته »"كفر"« أصغر، بدليل ما تقدم من الآيات والأحاديث،

قد فصلنا هذا القول سابقًا.

حَرَامٌ حَقٍّ  بِغَيْرِ  الْمُسْلِمِ  فَسَبُّ  الْحَدِيثِ  مَعْنَى  (وَأَمَّا  النووي:  قال 
قِتَالُهُ وَأَمَّا  النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم،  بِهِ  أَخْبَرَ  كَمَا  فَاسِقٌ  وَفَاعِلُهُ  الْلأُمَّةِ،  بِإِجْمَاعِ 
بِغَيْرِ حَقٍّ فَلَلا يَكْفُرُ بِهِ عِنْدَ أَهْلِ الْحَقِّ كُفْرًا يَخْرُجُ بِهِ مِنَ الْمِلَّةِ كَمَا

قَدَّمْنَاهُ فِي مَوَاضِعَ كَثِيرَةٍ؛ إِلَّلا إِذَا اسْتَحَلَّهُ) انتهى.

لَكِنَّ الْمُرْجِئَةِ  قال ابن حجر: (إِنْ قِيلَ: هَذَا وَإِنْ تَضَمَّنَ الرَّدَّ عَلَى 
ظَاهِرَهُ يُقَوِّي مَذْهَبَ الْخَوَارِجِ الَّذِينَ يُكَفِّرُونَ بِالْمَعَاصِي، فَالْجَوَابُ:
مُتَمَسَّكَ وَلَلا  ذَلِكَ،  اقْتَضَتْ  الْمُبْتَدِعِ  عَلَى  الرَّدِّ  فِي  الْمُبَالَغَةَ  إِنَّ 
لِلْخَوَارِجِ فِيهِ لِلأَنَّ ظَاهِرَهُ غَيْرُ مُرَادٍ؛ لَكِنْ لَمَّا كَانَ الْقِتَالُ أَشَدَّ مِنَ
السِّبَابِ لِلأَنَّهُ مُفْضٍ إِلَى إِزْهَاقِ الرُّوحِ عَبَّرَ عَنْهُ بِلَفْظٍ أَشَدَّ مِنْ لَفْظِ
عَنِ الْخُرُوجُ  هِيَ  الَّتِي  الْكُفْرِ  حَقِيقَةَ  يُرِدْ  وَلَمْ  الْكُفْرُ  وَهُوَ  الْفِسْقِ 
مَا عَلَى  مُعْتَمِدًا  التَّحْذِيرِ،  فِي  مُبَالَغَةً  الْكُفْرَ  عَلَيْهِ  أَطْلَقَ  بَلْ  الْمِلَّةِ؛ 
حَدِيثِ مِثْلُ  الْمِلَّةَ،  عَنِ  يُخْرِجُ  لَلا  ذَلِكَ  مِثْلَ  أَنَّ  الْقَوَاعِدِ  مِنَ  تَقَرَّرَ 
وَيَغْفِرُ بِهِ  يُشْرَكَ  أَنْ  يَغْفِرُ  لَلا  اللَّهَ  تَعَالَى: ﴿إِنَّ  قَوْلِهِ  الشَّفَاعَةِ وَمِثْلُ 
الْمَعَاصِي بَابِ  فِي  ذَلِكَ  إِلَى  أَشَرْنَا  وَقَدْ  يَشَاءُ﴾  لِمَنْ  ذَلِكَ  دُونَ  مَا 

الْجَاهِلِيَّةِ) إلى آخره... أَمْرِ  مِنْ 
www.alqayim.net38Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



البر -بعد أن ذكر هذا الحديث وغيره- قال: (ومِثلُ قال ابن عبد 
هذا كثيرٌ من الآثارِ التي وردَتْ بلفظِ التَّغليظِ، وليسَتْ على ظاهِرِها
الكِتابِ من  منها،  أقْوَى  تَدْفعُها  لأُصُولٍ  والعِلم،  الحقِّ  أهلِ  عندَ 
الإسنادِ، جِهةِ  من  أيضًا  الثّابِتةِ  والآثارِ  عليها،  المـُجتمَع  والسُّنّةِ 
وهذا بابٌ يتَّسِعُ القولُ فيه ويَكثُرُ، فنَذكُرُ منهُ هاهُنا ما فيه كِفايةٌ إن
الخَوارِج من  البِدَع  أهلِ  من  جماعةٌ  ضلَّت  وقد  اللَّه،  شاءَ 
تَكفيرِ في  ومِثلِها  الآثارِ  بهذه  فاحتجُّوا  البابِ،  هذا  في  والمـُعتزِلةِ 
ظاهِرِها، على  ليسَتْ  بآياتٍ  اللَّه  كِتاب  من  واحتجُّوا  المـُذنِبينَ، 
هُمُ فَأُولَئِكَ  اللَّهُ  أَنْزَلَ  بِمَا  يَحْكُمْ  لم  ﴿وَمَنْ  وجلَّ:  عزَّ  قولِهِ  مِثل 

الْكَافِرُونَ﴾ [المائدة: 44]) إلى آخر ما قال...

المرجئة) على  وائل  أبو  به  رد  الحديث  (فهذا  رجب:  ابن  وقال 
التي بأحاديث  عليهم  يُرد  المرجئة  أن  العلم  أهل  عند  معروف 
التي يستدل يُرد عليهم بالأحاديث  بها الخوارج، والخوارج  يستدل 
بها المرجئة؛ لأن الحق في الجمع بين هذه الأدلة، والخروج بالقول
الأحاديث هذه  بين  الجمع  من  والجماعة  السنة  أهل  أخذه  الذي 
ككل، لا يأخذون بجانب من الأدلة ويتركون جانبًا؛ لكنهم يردون

على هؤلاء بالأدلة تلك، ويردون على الآخرين بالأدلة الأخرى.

قال رحمه الله: (فهذا الحديث رد به أبو وائل على المرجئة الذين
بعض أن  على  يدل  الحديث  فإن  الإيمان؛  في  الأعمال  يدخلون  لا 
بعض أن  على  فدل  المسلمين،  قتال  وهو  كفرًا  يسمى  الأعمال 
الأعمال يسمى كفرًا وبعضها يسمى إيمانًا، وقد اتهم بعض فقهاء
المرجئة أبا وائل في رواية هذا الحديث) هنا انتبه (قد اتهم بعض
فقهاء المرجئة) هو حماد بن أبي سليمان (أبا وائل في رواية هذا
الحديث، وأما أبو وائل فليس بمتهم؛ بل هو الثقة العدل المأمون،

www.alqayim.net39Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



وأبو الشيباني،  عمرو  أبو  أيضًا  مسعود  ابن  عن  معه  رواه  وقد 
فيهم من لكن  بن مسعود؛  الله  عبد  بن  الرحمن  الأحوص، وعبد 
وقفه، ورواه أيضًا عن النبي صلى الله عليه وسلم سعد بن أبي وقاص وغيره) إذًا

لهم شواهد ومتابعات.

قال: (ومثل هذا الحديث قول النبي صلى الله عليه وسلم: »لا ترجعوا بعدي كفارًا
القول في تسمية بعض يضرب بعضكم رقاب بعض« وقد سبق 

انتهى. الأعمال كفرًا وإيمانًا مستوفى في مواضعه) 

وموقوفًا، مرفوعًا  وائل  أبي  عن  روي  عليه،  متفق  الحديث 
موقوفًا مسعود  ابن  عن  روي  صحيح،  محفوظ  والمرفوع 

ومرفوعًا، والمرفوع محفوظ صحيح.

قال ابن زُبيد: "قلت لأبي وائل: سمعت هذا من عبد الله عن النبي
شواهد وله  صلى الله عليه وسلم،  النبي  إلى  مرفوع  بأنه  تصريح  نعم"  فقال:  صلى الله عليه وسلم؟ 

ومتابعات كما ذكروا.

عَبْدُ الْحَدِيثِ  هَذَا  رِوَايَةِ  فِي  وَائِلٍ  أَبَا  تَابَعَ  (وَقَدْ  حجر:  ابن  قال 
التِّرْمِذِيُّ أَخْرَجَهُ  أَبِيهِ  عَنْ  مَسْعُودٍ  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنُ  الرَّحْمَنَ 
وَرَوَاهُ فُسُوقٌ«  أَخَاهُ كُفْرٌ وَسِبَابُهُ  الْمُسْلِمِ  وَلَفْظُهُ: »قِتَالُ  مُصَحَّحًا 
النَّسَائِيُّ وَرَوَاهُ  وَمَرْفُوعًا  مَوْقُوفًا  مَسْعُودٍ  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  عَنْ  جَمَاعَةٌ 
مِنْ حَدِيثِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ أَيْضًا مَرْفُوعًا فَانْتَفَتْ بِذَلِكَ دَعْوَى

مَنْ زَعَمَ أَنَّ أَبَا وَائِلٍ تَفَرَّدَ بِهِ) انتهى.

الحديث صحيح لا إشكال فيه حقيقة، صححه الحفاظ والأئمة.

بسبب فيه  وائل  أبا  اتهم  المرجئ؛  سليمان  أبي  بن  حماد  اتهم 
فلذلك عليه؛  حجة  الحديث  وهذا  مرجئ،  هو  حماد  لأن  إرجائه؛ 

أبا وائل. أراد أن يرده فاتهم 
www.alqayim.net40Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



قال ابن هانئ: "قال أحمد رحمه الله: فقال شعبة: لقلت لحماد بن
وائل، أبي  عن  ومنصور  وزبيد  حدثنا  الأعمش  هذا  سليمان:  أبي 
عن عبد الله، عن النبي صلى الله عليه وسلم »سباب المسلم فسوق،، وقتاله كفر«
فأيهم يُتهم؟" مَن ستتهم من هؤلاء الأئمة الذين رووا هذا الحديث؟
أَتهم أَيتهم زُبيد؟ قال:  أَيتهم منصور؟  أَيُتهم الأعمش؟  يُتهم؟  "فأيهم 
أيش وائل؟"  أبي  من  اتهم  وأيش  الله:  عبد  لأبي  قلت  وائل،  أبا 
المشكلة عنده في أبي وائل؟ "قال: رأيه الخبيث" يعني حمادًا، يعني
تهمة، عليه  ما  وائل  أبو  أما  وائل،  أبا  اتهم  خبيث  رأي  له  لأن 
ثقة، وائل  أبو  وائل،  أبي  اتهام  إلى  دفعه  الذي  هو  حماد  فإرجاء 

إمام.

كان عون:  ابن  قال  يقول:  الله  عبد  أبا  "سمعت  هانئ:  ابن  قال 
الإرجاء" ابن عون: أحدث  قال  حمادٌ من أصحابنا حتى أحدث، 
كان من أصحابنا من أهل الحديث، من أهل السنة إلى أن أحدث،
الأثر هذا  المرجئة،  من  صار  أصحابنا،  من  عاد  ما  أحدث  لما 
وغيره كثير يبين لك نقض أصل المميعة الذين يقولون لك الرجل
أو بأصل  أو  ثلاثة،  أو  خطئين  أو  بخطأ  السلفية  من  يخرج  لا 

أصلين أو ثلاثة!
يقول بس،  الإرجاء  أخرجه؟  الذي  أيش  أصحابنا"  من  كان  "هذا 
الأعمال ليست من الإيمان، انتهى الموضوع، خرج من أهل السنة
والجماعة بأصل واحد، وهكذا الفِرق الأخرى: أصل خروجها من
من السنة  أهل  فيخرجهم  يقررونه  كانوا  واحد  بأصل  السنة  أهل 
يزيدوا، مجرد لم  أو  زادوا  ذلك،  بعد  عليه  زادوا  وإن  السنة،  أهل 
بالقدر، قال  إذا  قدريًا؟  يكون  فيه تخرج، متى  يخالف  أصل واحد 
إلى الإيمان،  مسمى  عن  العمل  أخرج  إذا  مرجئًا؟  يكون  متى  إذًا 
بينهم خلاف  في  ما  السنة،  أهل  عند  معروف  أمر  هذا  آخره... 

بينهم. التمييع  أصلًلا، متى حصل الخلاف؟ لما دخل منهج 
الأصل هذا  يقرر  رأيتَه  من  الموضوع،  هذا  في  الآن  نزاع  حصل 

www.alqayim.net41Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



وهو أصلهم،  هذا  والجماعة  السنة  أهل  حذر،  على  منه  فكن 
واضح.

هذا أصل واحد خالف فيه حماد، لكن انظر حماد لما يصف هذا
الذي خالف فيه أيش يسميه؟

حمادًا، هذا  فذكرت  شعبة:  "قال  المروزي:  نصر  بن  محمد  قال 
وكان يقول بالإرجاء، وكان يقول لي" اسمع أيش قال حماد "كان
يقول لي: أنت منا يا شعبة إلا قطرة" قطرة صغيرة بس، يعني هذه
الأعمال إخراج  هي:  هذه  القطرة  منا،  تجعلك  لم  التي  هي  القطرة 
السنة، أهل  وبين  بينه  فاصلة  فارقة،  كانت  الإيمان،  مسمى  عن 
"فقلت له: أتتهم زبيدًا؟ أتتهم منصورًا؟ أتتهم سليمان؟ فقد حدثوني
عن أبي وائل، عن عبد الله رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: لا
ليس وهذا  نصر:  بن  محمد  قال  وائل،  أبا  أتهم  ولكن  أتهمهم، 
بشيء" هذا الاتهام ليس بشيء، ثم ذكر للحديث شواهد ومتابعات،
فما لك حجة في اتهام أبي وائل أصلً؛ لكن ما الذي دفعه إلى هذا
مذهبه الله،  رحمه  أحمد  الإمام  قال  كما  مذهبه،  هو  الاتهام؟ 
حديث في  الطعن  إلى  دفعه  الذي  هو  إرجاؤه  عقيدته،  الفاسد، 
الفاسد، مذهبه  على  يبقى  أن  أجل  من  أيش؟  أجل  من  النبي صلى الله عليه وسلم 

بدل أن يقر بصحة الحديث، ويأخذ بما في الحديث تركه لهذا.

قال المؤلف رحمه الله: "أَخْبَرَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ
بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ حُمَيْدٍ، عَنْ أَنَسٍ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ:
أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم خَرَجَ يُخْبِرُ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ، فَتَلَلاحَى رَجُلَلانِ مِنَ
وَإِنَّهُ الْقَدْرِ،  بِلَيْلَةِ  لِلأُخْبِرَكُمْ  خَرَجْتُ  »إِنِّي  فَقَالَ:  الْمُسْلِمِينَ 
لَكُمُ، خَيْرًا  يَكُونَ  أَنْ  وَعَسَى  فَرُفِعَتْ،  وَفُلَلانٌ،  فُلَلانٌ  تَلَلاحَى 

فِي السَّبْعِ وَالتِّسْعِ وَالْخَمْسِ"« الْتَمِسُوهَا 
www.alqayim.net42Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



الشيخ: عندك حدثنا قتيبة بن سعيد أم أخبرنا؟ القارئ: أخبرنا

الشيخ: عندك حواشي عليها؟ القارئ: يوجد حدثنا، نعم.

"أخبرنا قتيبة بن سعيد" أبو رجاء الثقفي ثقة تقدم.

"حدثنا إسماعيل بن جعفر" هو ابن أبي كثير ثقة تقدم.

"عن حُميد" هو ابن أبي حميد الطويل، أبو عبيدة البصري، تابعي
أو ثلاث اثنتين  البصري مات سنة  الحسن  ثقة مدلس، مقدمٌ في 

وأربعين ومائة، روى له الجماعة.

قال الذهبي: "وأجمعوا على الاحتجاج بحُميد إذا قال سمعت"
انتهى، لأنه مدلس.

قال أبو حاتم: "أكبر أصحاب الحسن: حميد وقتادة"

أنس" من  حميد  يسمع  لم  شعبة:  "عن  الحداد:  عبيدة  أبو  قال 
يسمع "لم  قال:  أنس،  عن  حميد  رواية  من  معنا  الذي  الحديث 
من سمعها  والباقي  حديثًا،  وعشرين  أربعة  إلا  أنس  من  حميدٌ 

انتهى. ثبّته فيها ثابت"  ثابت، أو 

كذلك قال غيره، كثير من أهل العلم قالوا هذا الكلام، قال الحافظ
تبين فقد  مدلَّسة،  حميد  أحاديث  تكون  أن  تقدير  "فعلى  العلائي: 

انتهى. الواسطة فيها، وهو ثقة صحيح" 

يعني الأحاديث التي يرويها عن أنس حتى بالعنعنة مقبولة، ليش؟
لأن الواسطة عُرف، وهو ثابت، ثابت ثقة.

"عن أنس" بن مالك رضي الله عنه تقدم.

وفي نسخة: "حدثنا أنس" هذا يزيل اللبس تمامًا، في نسخة: "حدثنا
www.alqayim.net43Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



أنس"، وأخرجه البخاري، طبعًا هنا في نسختين: في نسخة "عن"
البخاري أخرجه  الحديث  لكن  الأمر،  يشكل  "حدثنا"  نسخة  وفي 
برقم 2023 وفيه تصريح حُميد بالسماع من أنس من غير اختلاف

في النسخ هناك.

"قال: أخبرني عبادة بن الصامت" رضي الله عنه تقدم، وهذا من
بن عبادة  عن  يرويه  مالك  بن  أنس  صحابي،  عن  صحابي  رواية 

الصامت.

أي: القدر"  بليلة  "يخبر  الحجرة  من  خرج"  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  "أن 
التلاحي، من  "فتلاحى"  بالضبط؟  هي  ليلة  أي  القدر،  ليلة  بتعيين 
وهو بمعنى التنازع والمخاصمة، أي تنازع رجلان من المسلمين،
لم يُذكرا في طرق الحديث فيما أعلم، نظرت في طرق الحديث ما
في أي طريق من الطرق يذكر من هم هذان الرجلان؛ لكن قال ابن
دحية: "هما عبد الله بن أبي حدرد، وكعب بن مالك، كان له على
لكن المسجد"  في  وارتفع صوتهما  فتنازعا  دين، فطلبه،  الله  عبد 
هذه الرواية قال الحافظ ابن حجر: "ولم يذكر لذلك مستندًا" ما في
عندنا شيء يدل على صحة ما قاله ابن دحية، فيبقى الحديث كما

ذَكر، خلاص رجلان من المسلمين وانتهى.

كل يطلب  يعني  "يحتقان"  الشيطان"  معهما  "يحتقان  رواية:  في 
رواية الحق معه، وفي  أن  ويدّعي  منهما حقه من صاحبه،  واحد 
أخرى: "يختصمان" الظاهر أنه تنازع ومخاصمة مع سب وتجاوز
الحدود الشرعية لقوله: "معهما الشيطان" يشير إلى هذا، ولعل هذا
الله يذكر الحديث في هذا البخاري رحمه  السبب هو الذي جعل 
يؤثر التقاتل  يعني  رُفعت،  القدر  ليلة  أن  ذلك  على  وترتب  الباب، 
وإنه القدر،  بليلة  لأخبركم  خرجت  »"إني  فقال:  الإيمان،  في 

www.alqayim.net44Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



تلاحى فلان وفلان، فرُفِعت"« أي: رفع بيانها، أو علمها من قلبي،
فنسيتها.

هُنَا، الْمُعْتَمَدُ  هُوَ  هَذَا  ذِكْرِي،  عَنْ  تَعْيِينُهَا  (فَرُفِعَ  حجر:  ابن  قال 
هَذِهِ فِي  سَعِيدٍ  أَبِي  حَدِيثِ  مِنْ  مُسْلِمٌ  أَوْضَحَهُ  مَا  فِيهِ  وَالسَّبَبُ 
كُلٌّ يَدَّعِي  أَيْ  الْقَافِ  بِتَشْدِيدِ  يَحْتَقَّانِ  رَجُلَلانِ  فَجَاءَ  قَالَ:  الْقِصَّةِ 
الْقَاضِي عِيَاضٌ: قَالَ  فَنَسِيتُهَا،  الشَّيْطَانُ  الْمُحِقُّ مَعَهُمَا  أَنَّهُ  مِنْهُمَا 
الْعُقُوبَةِ فِي  سَبَبٌ  وَأَنَّهَا  مَذْمُومَةٌ  الْمُخَاصَمَةَ  أَنَّ  عَلَى  دَلِيلٌ  فِيهِ 
الشَّيْطَانُ يَحْضُرُهُ  الَّذِي  الْمَكَانَ  أَنَّ  وَفِيهِ  الْحِرْمَانِ،  أَيِ  الْمَعْنَوِيَّةِ 
فِي الْمُخَاصَمَةُ  تَكُونُ  كَيْفَ  قِيلَ:  فَإِنْ  وَالْخَيْرُ،  الْبَرَكَةُ  مِنْهُ  تُرْفَعُ 
طَلَبِ الْحَقِّ مَذْمُومَةً؟ قُلْتُ: إِنَّمَا كَانَتْ كَذَلِكَ لِوُقُوعِهَا فِي الْمَسْجِدِ
وَهُوَ مَحَلُّ الذِّكْرِ لَلا اللَّغْوِ، ثُمَّ فِي الْوَقْتِ الْمَخْصُوصِ أَيْضًا بِالذِّكْرِ
لِذَاتِهَا) لَلا  فِيهَا  عَرَضَ  لِمَا  فَالذَّمُّ  رَمَضَانَ،  شَهْرُ  وَهُوَ  اللَّغْوِ  لَلا 
يعني ليس لطلب الحق؛ ولكن لِما حصل من طريقة طلب الحق،
لِرَفْعِ مُسْتَلْزِمَةٌ  إِنَّهَا  (ثُمَّ  آخره...  إلى  الزمان  وفي  المكان،  في 
تَعَالَى: لِقَوْلِهِ  عَنْهُ،  مَنْهِيٌّ  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولِ  بِحَضْرَةِ  وَرَفْعُهُ  الصَّوْتِ 
تَعَالَى: ﴿أَنْ قَوْلِهِ  إِلَى  النَّبِي﴾  فَوق صَوت  أَصْوَاتكُم  تَرفعُوا  ﴿لَلا 
هَذَا مُنَاسَبَةُ  يَتَّضِحُ  هُنَا  وَمِنْ  تشعرون﴾  لَلا  وَأَنْتُمْ  أَعْمَالُكُمْ  تَحْبَطَ 
مِنَ كَثِيرٍ  عَلَى  خَفِيَتْ  وَقَدْ  لَهُ  وَمُطَابَقَتُهَا  لِلتَّرْجَمَةِ  الْحَدِيثِ 

انتهى. الكِتَاب)  الْمُتَكَلِّمِين عَلَى هَذَا 

ذكر ابن حجر رحمه الله ثلاثة أقوال في سبب ذكر البخاري لهذا
نتركها الباري،  فتح  في  تراجعوها  أن  بإمكانكم  هنا،  الحديث 

اختصارًا.

فيه الاجتهاد  في  لتزيدوا  لكم"«  خيرًا  رفعها  يكون  أن  »"وعسى 
عليها معيّنة لاقتصرتم  ولو كانت  ثوابكم  في  زيادة  فتكون  طلبها، 

www.alqayim.net45Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000



بالضبط، تعرفونها  لا  لأنكم  أكثر  تعملون  الآن  عملكم،  فقلَّ 
من والعشرين  »"السبع"«  ليلة  في  اطلبوها  أي:  »"التمسوها"« 
»"والخمس"« والعشرين  »"والتسع"«  المذكور،  رمضان 
والعشرين، كذا هو في أكثر النسخ بتقديم السبع على التسع، وفي

بعضها تقديم التسع.

وأنهما والخصومة،  الملاحاة  ذمّ  الحديث  (وفي  القسطلاني:  قال 
سبب العقوبة للعامّة بذنب الخاصة، والحثّ على طلب ليلة القدر،
عن صحابي  ورواية  ومدني،  وبصري  بلخي  بين  ما  ورواته 
صحابي، والتحديث والإخبار والعنعنة، وأخرجه أيضًا في الصوم

وفي الأدب) يعني البخاري (وكذا النسائي) انتهى.

وسيأتي إن شاء الله مزيد شرح لهذا الحديث في موضعه.

وأخرجه مسلم،  يخرّجه  لم  البخاري،  أفراد  من  الحديث  هذا 
أيضًا وتوبع عليه حُميد  به،  البخاري وغيره عن جمع عن حُميد 

لله. عند أحمد وغيره، هو صحيح لا إشكال فيه، والحمد 

والله أعلم، نسأل الله القبول لنا ولكم، والله الموفق.

www.alqayim.net46Mon, 02 Feb 26 19:14:05 +0000


