
تفريغ شرح صحيح البخاري-16، كتاب الإيمان، الحديث
41و42و43و44و45

الدرس السادس عشر 17/02/1445ه – 02/09/2023

شرور من  بالله  ونعوذ  ونستغفره  ونستعينه  نحمده  لله  الحمد 
أنفسنا وسيئات أعمالنا، أما بعد:

صحيح شرح  دروس  من  عشر  السادس  درس  هو  اليوم  درسنا 
الحديث عند  وصلنا  الإيمان"  "كتاب  في  زلنا  وما  البخاري، 

الحادي والأربعين "باب حسن إسلام المرء".

قال رحمه الله: "بَابُ حُسْنِ إِسْلَلامِ الْمَرْءِ"

" -41قَالَ مَالِكٌ: أَخْبَرَنِي زَيْدُ بْنُ أَسْلَمَ، أَنَّ عَطَاءَ بْنَ يَسَارٍ أَخْبَرَهُ،
يَقُولُ: صلى الله عليه وسلم  اللهِ  رَسُولَ  سَمِعَ  أَنَّهُ  أَخْبَرَهُ،  الْخُدْرِيَّ  سَعِيدٍ  أَبَا  أَنَّ 
كَانَ سَيِّئَةٍ  كُلَّ  عَنْهُ  اللهُ  يُكَفِّرُ  إِسْلَلامُهُ  فَحَسُنَ  الْعَبْدُ  أَسْلَمَ  »إِذَا 
زَلَفَهَا، وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ الْقِصَاصُ، الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ

مِائَةِ ضِعْفٍ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلَّلا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللهُ عَنْهَا."«

قَالَ: الرَّزَّاقِ  عَبْدُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  مَنْصُورٍ  بْنُ  إِسْحَاقُ  -42حَدَّثَنَا   "
أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، عَنْ هَمَّامِ بْنِ مُنَبِّهٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ
اللهِ صلى الله عليه وسلم: »إِذَا أَحْسَنَ أَحَدُكُمْ إِسْلَلامَهُ، فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ
لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ، وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ

بِمِثْلِهَا."«

أمر الإسلام:  حسن  المرء"  إسلام  حسن  "باب  الله:  رحمه  قال 
الأعمال بحسب  ويختلف  منه،  ولكنه  الإسلام،  أصل  على  زائد 

www.alqayim.net1Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



هذا أراد  البخاري  لعل  بنقصانه،  وينقص  بزيادته  الإسلام  فيزيد 
تفسر الإسلام  (إحسان  رجب:  ابن  قال  أعلم.  والله  المعنى 
ومنه محرماته.  واجتناب  واجباته  بإكمال  أحدهما:  بمعنيين: 
المرء (من حسن إسلام  المروي في "السنن":  المشهور  الحديث 
تركه ما لا يعنيه) فكمال حسن إسلامه –حينئذ– بترك ما لا يعنيه
في" خرجاه  الذي  مسعود  ابن  حديث  ومنه  يعنيه.  ما  وفعل 
الجاهلية؟ في  بأعمالنا  أنُؤاخَذُ  سئل:  صلى الله عليه وسلم  النبي  أن  الصحيحين" 
الجاهلية، في  عمل  بما  يؤاخذ  لم  الإسلام  في  أحسن  (من  فقال: 
ومن أساء في الإسلام أُخِذَ بالأول والآخر) فإن المراد بإحسانه في
في وبالإساءة  محرماته،  عن  والانتهاء  واجباته  فعل  الإسلام: 
الإسلام: ارتكاب بعض محظوراته التي كانت ترتكب في الجاهلية.
علقه –الذي  سعيد  أبي  حديث  هذا  مسعود  ابن  حديث  وفي 
ما يكفر  إنما  الإسلام  أن  على  دليل  الباب-  أول  في  هنا  البخاري 
فأما بإسلامه،  المسلم  اجتنبها  التي  ولواحقه  الكفر  من  قبله  كان 
فإنه الإسلام  في  عليها  أصرَّ  إذا  الجاهلية  في  فعلها  التي  الذنوب 
تائبا منها فلا لم يكن  إذا أصرَّ عليها في الإسلام  فإنه  بها،  يؤاخذ 

التوبة منها). يكفر عنه بدون 

هذه الجملة مهمة، لأن الكثير ممن يقرأ حديث »الإسلام يَجبُّ ما
قَبلَهُ« يظن أن الحديث هكذا بإطلاق. وليس كذلك كما سيأتي إن

شاء الله.

خلاصة كلام ابن رجب هنا: إذا أسلم العبد وكان قد زنا وشرب
الخمر وفعل ما فعل من الذنوب إذا أسلم هل تكفر؟ الإسلام مجرد

الإسلام هل يكفر عنه ذنوبه التي مضت أم لا؟

تائبًا لم يكن  تائبًا منها مع إسلامه هذا عندئذ تكفر. وإذا  إذا كان 
www.alqayim.net2Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



أنا الناس يسلم، لكن يقول لك:  اليوم كثير من  منها كما يحصل 
الزنا على  وأبقى  الخمر  أشرب  أبقى  أن  أريد  لكن  أسلم،  أن  أريد 
الخمر من  يفعلها  كان  التي  ذنوبه  عنه  تكفر  هذا  هل  شابه،  وما 

والزنا قبل إسلامه؟

لا، لماذا؟ لأنه لم يتب منها مع إسلامه. فما فعله في الجاهلية من
يَجبُّ هذا. لا  فالإسلام  بعد إسلامه،  به  زنا وشرب خمر سيؤاخذ 
وتعالى سبحانه  لله  وتركه  منه  تائبًا  كان  إذا  الإسلام؟  يجبه  متى 
في التوبة  هذه  بعد  فعله  وإذا  الجاهلية،  في  فعله  ما  يمحَ  عندئٍذ 
الإسلام يؤاخذ على ما فعله في الاسلام فقط. هذا المهم أن نفهمه
وسيأتي فيها خلاف.  نعم  فيها خلاف؟  المسألة  المسألة.  هذه  في 
السلف أئمة  عن  المنقول  هذا  لكن  الكلام  هذا  ذكر  الله  شاء  إن 

وهذا منقول عن الأئمة المحققين.

ابن مسعود يدل عليه دلالة ظاهرة واضحة قال طبعا هذا حديث 
يُقيَدُ بحديث جدا ومقيد، وحديث عمرو »الإسلام يَجبُّ ما قبله« 
بما يؤاخذوا  لم  قال  الإسلام  في  أحسن  فإن  هذا،  مسعود  ابن 
عملوا في الجاهلية، وإن أساء أُخِذَ بالأول والآخر، قُيِّدَ بهذا جمعًا
بين الأحاديث كما سيأتي من كلام ابن رجب رحمه الله. أما أن
تأخذ بحديث »الإسلام يَجبُّ ما قبله« تكون قد تركت حديث ابن

مسعود هذا -ولا يصلح- لابد من الجمع بين الحديثين.

مبنية على المسألة  أن  ذكر  هنا، طبعا  إلى  ابن رجب  طبعا كلام 
أصول. عدة  على  مبنية  ذكرها  التي  المسألة  هذه  أصول،  عدة 
راجعوه، مهمة  لمسائل  تقرير  وفيه  مفيد  الله  رحمه  كلامه  وتتمة 
لولا الطول لذكرته. نحن نأخذ منه الذي نريده الآن، ولكن كلامه
ومفيد مهم  الباب  لهذا  شرحه  عند  الباري  فتح  في  هناك  بطوله 

www.alqayim.net3Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



جدا.

وقال ابن رجب رحمه الله: (والمعنى الثاني –مما يفسر به إحسان
الطاعة وجوهها)  أكمل  على  المسلم  طاعات  تقع  أن  الإسلام:- 
يعني الصلاة تصليها كما فرضت أكمل وجهها،  تقع على  نفسها 
في جاء  كما  الإسلام  إحسان  هذا  أمرها  وكل  بتمامها وخشوعها 
من عمل  كل  في  الإحسان  في  النظر  هنا  يعني  جبريل،  حديث 
الأعمال له إحسان وفيه تقصير هناك في الأعمال كلها ككل تعمل
واجباتها وتترك محرماتها هذا من الإحسان وعلى قدره؛ على قدر
فعلك وعلى قدر تركك تكون أحسنت أو أساءت. هنا الإحسان في
نفس العمل، نفس العمل له كمال وله أقل من الكمال هنا الكلام

في هذا.

وجوهها أكمل  على  المسلم  طاعات  تقع  (أن  الله:  رحمه  قال 
منه الله  قرب  عمله  حال  في  العامل  يستحضر  بحيث  وأتمها 
واطلاعه عليه فيعمل له على المراقبة والمشاهدة لربه بقلبه. وهذا
هو الذي فسر النبي صلى الله عليه وسلم به الإحسان في حديث سؤال جبريل عليه

السلام).

الذي قال له ماذا؟ أن تعمل العمل لله سبحانه وتعالى كأنك تراه،
فإن لم تكن تراه فإنه يراك هذا هو الإحسان أن تعمل العمل وأنت
سبحانه الله  وكأن  العمل  وتعمل  وتعالى،  سبحانه  الله  تراقب 
صورته في  يكون  عندئٍذ؟  عملك  سيكون  فكيف  يراك،  وتعالى 
كما العمل  يحتاجه  ما  وكل  وتذللا  وخضوعا  خشوعا  الكاملة 

الله سبحانه وتعالى. شرعه 

المذكوران هريرة  أبي  وحديث  سعيد  أبي  حديث  دل  (وقد  قال: 

www.alqayim.net4Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



على أن مضاعفة الحسنات للمسلم بحسب حسن إسلامه).

الحضور على  وعَمِلَهُ  وأتقنه  عَمَلَهُ  أَحسَنَ  مَنْ  (وأما  وقال: 
والمراقبة، فلا ريب أنه يتضاعف بذلك أجره وثوابه في هذا العمل
بخصوصه) يعني لا شك في ذلك أن إذا عملت العمل على معنى
الله يُضاعَفُ عند  الإحسان المذكور في حديث جبريل أن عملك 
هذه على  العبادة  أدى  أن عمل شخص  وتعالى. ولا شك  سبحانه 
وإن الصورة.  هذه  على  يؤده  لم  شخص  كعمل  ليست  الصورة 
كان هذا أدى العمل كما أُمِر لكنه ليس بالصورة التامة يُؤجَر إلا
أن أجره ليس كأجر الآخر. قال هذه المضاعفة في هذه الصورة

أمر لا شك فيه.

يعني والغفلة)  السهو  وجه  على  بعينه  العمل  ذلك  عمل  من  (على 
هناك فرق بين من عمل العمل مع المراقبة وبين من عمل العمل
عمله الذي  هذا  من  أكثر  عمله مضاعف  هذا  والسهو.  الغفلة  مع 

بالسهو والغفلة.

ينصرف من الرجل  »إن  المرفوع:  في حديث عمار  (ولهذا روي 
بلغ حتى  ربعها،  إلا  ثلثها،  إلا  نصفها،  إلا  له  كتب  وما  صلاته 
العشر« فليس ثواب من كتب له عشر عمله كثواب من كتب له
له كتب  من  كثواب  عمله  نصف  له  كتب  من  ثواب  ولا  نصف 

انتهى باختصار. عمله كله، والله أعلم) 

يفسر الإسلام  إحسان  أن  الله:  رحمه  رجب  ابن  كلام  خلاصة 
بمعنيين:

الأول: هو فعل الواجبات وترك المنهيات والمحرمات.

بدرجته وتتقنه  العمل  تحسن  أن  نفسه  العمل  في  هو  الثاني: 
www.alqayim.net5Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



الكاملة.

المعنى الأول وارد في السنة، والمعنى الثاني وارد في السنة، لذلك
قال: يفسر بهذا ويفسر بهذا في الشرع.

"قَالَ مَالِكٌ" بن أنس، إمام دار الهجرة.

الخطاب بن  عمر  مولى  المكي  القرشي  أَسْلَمَ"  بْنُ  زَيْدُ  "أَخْبَرَنِي 
الله عنه، ثقة عالم، وكان يرسل. تقدمت ترجمته. رضي 

أم ميمونة  مولى  المدني  محمد  أبو  الهلالي  يَسَارٍ"  بْنَ  عَطَاءَ  "أَنَّ 
المؤمنين، ثقة فاضل، تقدم.

تقدمت أيضا  عنه،  الله  رضي   " الْخُدْرِيَّ سَعِيدٍ  أَبَا  أَنَّ  أَخْبَرَهُ   "
ترجمته.

العبد  " الْعَبْدُ أَسْلَمَ  يَقُولُ: »إِذَا  اللهِ صلى الله عليه وسلم  أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ  "أَخْبَرَهُ، 
الرجال فيه  يشترك  الحكم  هذا  الشراح:  قال  امرأة.  أو  رجلا كان 

والنساء، وذكره بلفظ المذكر تغليبًا.

"فَحَسُنَ إِسْلَلامُهُ" أي فعل الواجبات وترك المحرمات مخلصًا لله
معنى جعل  البعض  هنا.  الإسلام  هو حسن  هذا  وتعالى،  سبحانه 
المنافقين، كإسلام  ليس  حقيقيًا  إسلامًا  يسلم  أن  الإسلام  حسن 
يعني لا يكون منافقًا، يكون مسلمًا بحق فقط، يعني يكون قد أتى
ليس مقصودهم الحديث  به  فسّرنا  الذين  الأولون  الإسلام.  بأصل 
أن يأتي بأصل الإسلام فقط، هذا لا شك شي مُسَّلَمٌ؛ لكن أن يزيد
به المراد  هذا  المحرمات  ويترك  الواجبات  يفعل  أن  ذلك  على 
أما المحرمات.  وترك  الواجبات  فعل  مع  الإسلام  أضل  تحقيق 
الأخرون فقالوا: لا، المقصود من ذلك أن يأتي بأصل الإسلام ولا

www.alqayim.net6Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



يكون منافقًا فقط. طبعا المحققون من أهل العلم ردوا هذا القول
وضعفوه بالأحاديث التي ذكرها ابن رجب في تفسير معنى حسن
هذه في  الخلاف  أعاد  الله  رحمه  رجب  وابن  بدايةً.  الإسلام 

الباري". المسألة إلى عدة أصول راجعوها في "فتح 

على يستمر  كأن  الإسلام  في  أساء  (وإذا  الله:  باز رحمه  ابن  قال 
شرب الخمر) هذا فسّر لك الإساءة في الإسلام، ومنها تفهم معنى

حسن الإسلام.

وقال ابن عثيمين رحمه الله: (وأما إذا أساء فإنه لا يُكفَر عنه كلُّ
سيئة كان زلفها، فمن كان يزني في الجاهلية ثم أسلم وهو مُصِّرٌ
يُكفَر عنه فعل ما مضى من الزنا ولو أسلم لأنه على الزنا فإنه لا 
بل المنافقِ ضعيفٌ؛  على  المسيء  في حمل  النووي  وقول  أساء. 

الله. انتهى كلامه رحمه  هو المسلمُ العاصي، والله أعلم). 

"يُكَفِّرُ اللهُ عَنْهُ كُلَّ سَيِّئَةٍ" أي يمحو الله تبارك وتعالى كلَّ ذنبٍ فلا
يعاقبه عليه.

إذا هذا  كفره،  في  وقدمها  فعلها  كان  سيئةٍ  كلُّ  أي  زَلَفَهَا"  "كَانَ 
عندئذٍ الذنوب  تلك  كلِّ  من  تاب  إسلامُه،  وحَسُنَ  أسلم  إذا  ماذا؟ 

الله سبحانه وتعالى كلَّ سيئةٍ. يكفر 

قال القسطلاني: (بتخفيف اللام المفتوحة -يعني زَلَفَهَا- وبه قرئ
على الحافظ المنذري وغيره، ولأبي الوقت زَلَّفَهَا بتشديدها وعزاه
في التنقيح للأصيلي، ولأبي ذر مما ليس في اليونينية أزَلَفَهَا بزيادة
همزة مفتوحة وهما بمعنى -يعني بمعنى واحد- كما قاله الخطابي
وغيره أي أسلفها وقدمها، وفي فرع اليونينية كهي أسلفها بالهمزة

والسين لأبي ذر). ألفاظ لكن في النهاية المعنى واحد.

www.alqayim.net7Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



التي والسيئاتِ  بالحسناتِ  (والمرادُ  الله:  رحمه  رجب  ابن  قال 
يُثابُ أنه  على  يدلُّ  وهذا  الإسلامِ.  قبلَ  منه  سبقَ  ما  أزلَفَهَا:  كانَ 
لكن أسلَمَ،  إذا  سيئاتُه  عنه  وتُمحى  أسلمَ  إذا  الكفرِ  في  بحسناتهِ 
إسلامِهِ. حالِ  في  السيئاتِ  تلكَ  ويتقِي  إسلامُه،  يحسُنَ  أن  بشرطِ 
في ما  ذلكَ  على  ويدلُّ  أحمدُ.  الإمامُ  ذلكَ  على  نصَّ  وقد 
"الصحيحينِ" عن ابنِ مسعودٍ قال: قلنا: يا رسولَ اللَّهِ، أنؤاخذُ بما
فلا الإسلامِ  في  منكُم  أحسنَ  مَنْ  »أما  قالَ:  الجاهليةِ؟  في  عملْنا 
وفي والإسلام.«  الجاهليةِ  في  بعملِهِ  أُخِذَ  أساءَ  ومن  بِهَا،  يُؤاخذُ 
"صحيح مسلم" عن عمرِو بنِ العاصِ قال للنبيِّ - صلى الله عليه وسلم - لما أسلمَ:
قالَ: لِي.  يُغفرَ  أن  قلتُ:  ماذَا؟«  »تشترطُ  قالَ:  أشترطَ،  أن  أريدُ 
»أما عَلمتَ أنَّ الإسلامَ يهدمُ ما كانَ قبلَهُ؟.« وخرَّجَهُ الإمامُ أحمدُ
ولفظُه«: إن الإسلامَ يجبُّ ما كانَ قبلَهُ منَ الذنوبِ».انتبه هنا قال
ابن رجب (وهذا محمولٌ على الإسلامِ الكاملِ الحسنِ، جمعًا بينَهُ
وبين حديثِ ابنِ مسعودٍ الذي قبلَهُ. وفي "صحيح مسلم" أيضًا عن
كنتُ أمورًا  أرأيتَ  اللَّهِ  رسولَ  يا   : قلتُ قالَ:  حِزام  بنِ  حكيم 
أفيها رحم،  صلة  أو  عتاقةٍ  أو  صدقةٍ  من  الجاهليةِ  في  أصنعُها 
أجرٌ؟ فقالَ رسولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: »أسلمتَ على ما أسلفتَ من خيرٍ.«
التي أسلم عليها هذا على ماذا يدلك؟ يدلك على أن أعمال الخير 

أنها مكتوبة له ولا تضيع عليه. وكان يفعلها في الجاهلية 

شيئًا أدعُ  لا  واللَّهِ؛  فقلتُ:  قالُ:  لهُ  روايةٍ  (وفي  رجب:  ابن  قال 
على يدلُّ  وهذا  مثلَهُ.  الإسلام  في  إلا صنعتُ  الجاهليةِ  في  صنعتُه 
أنَّ حسناتِ الكافرِ إذا أسلمَ يُثابُ عليهَا كما دلَّ عليه حديثُ أبي

سعيدٍ المتقدِّمُ).

إذا السيئات  تكفير  بعد  يعامل  ثم  الْقِصَاصُ"  ذَلِكَ  بَعْدَ  "وَكَانَ 

www.alqayim.net8Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



في يفعلها  كان  التي  سيئاته  عنه  تُكفَرُ  اسلامه  وحسن  أسلم، 
الجاهلية. وبعد هذا ماذا يحصل؟ قال "وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ الْقِصَاصُ"
اختلاف مع  بالعقوبة  السيئة  وعلى  بمثلها،  الحسنة  على  فيجازى 
مقدار العقوبة في السيئات عن مقدار المثوبة في الحسنات، وهو
أي  " ضِعْفٍ مِائَةِ  سَبْعِ  إِلَى  أَمْثَالِهَا  بِعَشْرِ  "الْحَسَنَةُ  قوله:  معنى 
إلى المثوبة  تتضاعف  وقد  أضعافها،  بعشر  الحسنة  على  فيثاب 
﴿مَثَلُ الصدقة:  ثواب  في  تعالى  الله  قال  كما  ضعف،  سبعمئة 
الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ
وَاسِعٌ وَاللهُ  يَشَاءُ  لِمَنْ  يُضَاعِفُ  وَاللهُ  حَبَّةٍ  مِائَةُ  سُنْبُلَةٍ  كُلِّ  فِي 
إلى فقط  ليس  حساب،  بغير  الحسنة  على  يُثابُ  وقد  عَلِيمٌ﴾ 
كما ضعف،  السبعمئة  فوق  حساب  بغير  أيضًا  ضعف،  سبعمئة 
بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾. أَجْرَهُم  يُوَفَّى الصَّابِرُونَ  إِنَّمَا  في قوله تعالى: ﴿ 

وهل المضاعفة لا تتجاوز السبعمئة ضعف؟

بعشر الحسنة  قال  الغاية.  هذه  بظاهر  العلم  أهل  بعض  تمسك 
أمثالها إلى سبعمئة ضعف إذن لا زيادة، هكذا قالوا. فقالوا: إذن

المضاعفة لا تتجاوز السبعمئة.

"الرقاق": في  المصنف  عند  عباس  ابن  حديث  في  بأن  وأجيب: 
أضعاف إلى  ضعف  سبعمئة  إلى  حسنات  عشر  الله  له  (كتب 

كثيرة) وهو يرد عليهم، وانتهى الأمر.

بمثلها، وهذا من إلا  السيئة  أي ولا يجازي على  بِمِثْلِهَا"  "وَالسَّيِّئَةُ 
أما سيئة،  تأخذها  السيئة  العباد،  على  وتعالى  الله سبحانه  فضل 

الحسنة مضاعفة مباشرة.

"إِلَّلا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللهُ عَنْهَا" أيضا، فإما أن يسجلها على العبد سيئة

www.alqayim.net9Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



واحدة، أو أن يتجاوز عنها، فلا يعاقب عليها أصلا، وقد يعفو الله
عنها بفضله وكرمه ومنه وإحسانه، فلا يعاقب عليها فاعلها.

البخاري فإن  سعيد  أبى  حديث  وأما  الله:(  رحمه  بطال  ابن  قال 
أسقط بعضه، ولم يسنده، وهو حديث مشهور من رواية مالك في
الكافر أسلم  »إذا  الله:  رسول  قال  الحديث:  ونص  الموطأ،  غير 
فحسن إسلامه كتب الله له كل حسنة كان زلفها، ومحى عنه كل
إلى أمثالها  بعشر  الحسنة  بعد  عمله  وكان  زلفها،  كان  سيئة 
ذكره الله.«  يتجاوز  أن  إلا  بمثلها  والسيئة  ضعف،  سبعمائة 
طرق، تسعة  من  عنه  ورواه  مالك،  حديث  غريب  في  الدارقطني 
إذا حسن إسلامه الكافر  أن  البخاري  فيها كلها ما أسقطه  وثبت 
يكتب له في الإسلام كل حسنة عملها في الشرك، ولله تعالى أن
يتفضل على عباده بما شاء لا اعتراض لأحد عليه، وهو كقوله صلى الله عليه وسلم
لحكيم بن حزام: (أسلمت على ما سلف من خير) وهو مذكور في

كتاب الزكاة، وكتاب العتق).

قال ابن حجر رحمه الله: (وقد ثبت في جَميع الروايات ما سقط
من رواية البُخَاريّ وهو: كتابة الحسنات المتقدمة قبل الإسلام).

قال ابن حجر:( هكذا ذكره معلقًا ولَم يوصله في موضع آخر من
هذا الكتاب، وقد وصله أبو ذر الهروي في روايته للصحيح) فذكر

ابن حجر إسناده إلى الوليد بن مُسْلِم، عن مالك به.

قال: (وكذا وصله النّسَائي من رواية الوليد بن مُسْلِم: حَدَّثَنا مالك
فذكره أتم مِما هُنَا كما سيأتي، وكذا وصله الحسن بن سُفْيَان من
الفَروي، إسحاق  طريق  من  والبزار  نافع،  بن  الله  عبد  طريق 
والإسماعيلي من طريق عبد الله بن وهب، والبيهقي في "الشُعَب"

www.alqayim.net10Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



وأخرجه مالك.  عن  كلهم  أويس،  أبي  بن  إسماعيل  طريق  من 
مَعْن بن عيسى أن  من طريق أخرى عن مالك، وذكر  الدَّارقطني 
رَوَاهُ عن مالك فقال: عن أبي هريرة بدل أبي سعيد، وروايته شاذة.
مرسلًلا، عطاء  عن  أَسْلَم،  بن  زيد  عن  عُيَيْنة،  بن  سُفْيَان  وَرَوَاهُ 
أتقنُ وهو  فيه،  الوصل  مالك  حفظ  وقد  "الخُلعيات"،  في  رُوِّينَاه 
مرسلا رواه  ممن  أتقن  يعني  غيره)  من  المدينة  أهل  لِحديث 
الحديث مدني بم عيينة رواه مرسلا، ومالك وصله وهذا  فسفيان 
ومالك أتقن بحديث المدنيين من غيره (وَقَالَ الخطيب: هو حديثٌ

ثابت، وذكر البزار أن مالكًا تفرد بوصله) انتهى.

يعقوب أبو  الكوسج،  بهرام  ابن  هو  مَنْصُورٍ"  بْنُ  إِسْحَاقُ  "حَدَّثَنَا 
وهو التابعين.  أتباع  عن  يروي  نيسابور،  نزيل  المروزي،  التميمي 
تلميذ أحمد بن حنبل، وابن راهويه، وابن معين، وله عنهم مسائل.
ثقة ثابت فقيه صاحب سنة. مات بنيسابور سنة إحدى وخمسين
(ثقة مسلم:  قال  داود.  أبي  سوى  الجماعة  عنه  روى  ومئتين. 
الحاكم وقال  الحديث).  أصحاب  من  الأئمة  أحد  مأمون 
وأعقب، توفي  وبها  بنيسابور،  ومنشؤه  بمرو،  (مولده  أبوعبدالله: 
والمتمسكين الزهاد  من  الحديث،  أصحاب  من  الأئمة  أحد  وهو 
بالسنة). وقال: (روى عنه الشيخان واعتماده أي اعتماد وكذا من
التي أحمد  المسائل عن  الحديث، وهو صاحب  أئمة  بعدهما من 
يستهزأ بها المبتدعة والمنحرفون، فيقولون: قال إسحاق -سخريةً
يعني- وسأل يحيى بن معين أيضا في جزئين، وهو حسن معتمد
السنة أهل  مع  البدع  أهل  حال  انتهى.  معين)  بن  يحيى  قول  من 
دائما استهزاء وسخرية لأنهم لا يملكون إلا هذا، بضاعتهم مزجاة

فارغة.

www.alqayim.net11Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



عن دَوَّنَ  الذي  وهو  عالما،  فقيها  (كان  الخطيب:  بكر  أبو  وقال 
الذهبي وصفه  المسائل)  راهويه  بن  وإسحاق  حنبل،  بن  أحمد 
بالحافظ، وقال: (قَدْ يَرْوِي عَنْهُ البُخَارِيُّ، فَيَقُوْلُ :حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ، لَمْ
وَبِكُلِّ أَحَدَهُمَا،  تُرَجِّحُ  قَرَائِنُ  فَلَنَا  رَاهْوَيْه،  بِابْنِ  فَيَشْتَبِهُ  يَنْسِبْهُ، 
ما إذا  يعني  انتهى.  حُجَّةٌ)  مِنْهُمَا  فُكُلٌّ  ذَلِكَ،  يَضُرُّ  فَلاَ  تَقْدِيْرٍ، 
استطعنا أن نعرف هل هو إسحاق كوسج أم إسحاق بن راهويه؟ لا

يضر ذلك، فكل منهما حجة.

مولاه الحميري  نافع  بن  همام  ابن  هو  الرَّزَّاقِ"  عَبْدُ  حَدَّثَنَا  "قَالَ: 
اليماني أبو بكر الصنعاني صاحب المصنف، جالس معمرًا سبع
سنين، هو مكثر عن معمر. ثقة حافظ عميَّ في آخر عمره، فتغير
عشر إحدى  سنة  مات  التابعين  أتباع  عن  يروي  يتشيع،  وكان 
ومئتين، وله خمس وثمانون سنة، روى له الجماعة. عن علي بن
المديني قال: (قال لي هشام بن يوسف: وكان عبد الرزاق أعلمنا
وأحفظنا). قال أبو زرعة: (وأخبرني أحمد بن حنبل قال: أتينا عبد
ما بعد  منه  ومن سمع  البصر،  وهو صحيح  المئتين  قبل  الرزاق 

ذهب بصره فهو ضعيف السمع).

وقال النسائي في "كتاب الضعفاء": (عبد الرزاق بن همام فيه نظر
عنه (كتبت  النسائي:  عن  بعضهم  وزاد  بأخرة).  عنه  كتب  لمن 

أحاديث مناكير).

وَقَال جَعْفَر بْن مُحَمَّد بْن أَبي عثمان الطيالسي: (سمعت يَحْيَى ابن
مَعِين يقول: سمعت من عَبْد الرزاق كلاما يوما، فاستدللت بِهِ على
كلاما منه  كما سمع  التشيع  في  يعني  المذهب)  من  عنه  ذكر  ما 
إن له:  (فقلت  ذكره  الذي  الكلام  هذا  من  تشيعا  عنده  أنه  عَلِمَ 
أستاذيك) يعني أساتذتك معلموك (الذين أخذت عنهم ثقات، كلهم

www.alqayim.net12Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



وسفيان جُرَيْج،  وابن  أنس،  بن  ومالك  مَعمر،  سنة:  أصحاب 
الثوري، والأَوزاعِيّ، فعمن أخذت هذا المذهب؟) يحيى ابن معين
راشد، بن  معمر  سنة  أصحاب  جميعهم  هؤلاء  أن  لك  يذكر  الآن 
ومالك بن أنس، وابن جريج، عبد العزيز، وسفيان الثوري، والإمام
هذا أخذت  فعمن  قال:  هؤلاء،  السنة  أئمة  من  أئمة  هم  الأوزاعي 
يأخذ عقيدته  يأخذ  لما  الإنسان  يعني،  جاءك  أين  من  المذهب 
تلقي، العلم  هذا  لأن  مشايخه،  من  يأخذه  يأخذه؟  أين  من  منهجه 
: قدم علينا جعفر بن سُلَيْمان الضبعي فأنت من أين أخذته؟ (فَقَالَ

فرأيته فاضلا حسن الهدي، فأخذت هذا عنه).

داءٌ البدع  أهل  مجالسة  أن  وهو  جدا  مهما  درسا  يعطيك  هذا 
العدوى، لك  نقلوا  جالستهم  إذا  كالجرب  البدع  أهل  لأن  مرضٌ؛ 
فأصابك جرابهم، فلذلك لا يُجالَس أهل البدع ولا يُسمَع لهم خشيةَ
أن تغتر بهم، أو أن تحبهم، فتنزلق معهم. هذا الذي يحصل اليوم
رأينا وسمعنا الكثير ممن كان على السنة، ذهب يطلب العلم عند
أهل البدع أحسنهم رجع مميعًا، يدافع عن أهل البدع ويذب عنهم،
التصوف، في  رؤوس  أنهم  مع  وأخطأوا،  اجتهدوا  لك:  يقول 
لما جالسهم أحبهم  لأن  لماذا؟  يدافع،  لكنه  الأشعرية؛  في  رؤوس 
أهل يوالي  فصار  أحوالهم،  أقل  على  عنهم  دافع  أو  عنهم  فأخذ 
البدع هذه مفاسد مجالسة أهل البدع. وهذه يدل كما وقع فيه عبد
الرزاق، وهو فقيه عالم حافظ على أن العالم يسهو ويذهل وتغيبه
تبارك الرحمن  بين يدي  العباد  الزلل، لأن قلوب  أشياء، فيقع في 
عليها تتكل  ولا  نفسك،  على  تأمن  فلا  يشاء،  كيف  يقلبها  وتعالى، 
تميز أن  وتستطيع  الباطل،  من  وعرفت  الحق،  عرفت  أنك  على 
لا واضح  صحيح  حديث  عن  ذهل  قد  الرزاق  عبد  هذا  وتحكم، 
خفاء فيه فوقع في هذه الزلة، وإلا لو استحضر في هذا الموقف ما

www.alqayim.net13Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



قاله النبي صلى الله عليه وسلم في الخوارج لما قال ما قال، ولم وقع فيما وقع فيه،
إلى صلاتهم، للخوارج؟ قال: »يحقر أحدكم صلاته  ماذا قال صلى الله عليه وسلم 
الدين من  يمرقون  قراءتهم،  إلى  وقراءته  صيامهم،  إلى  وصيامه 
بالفضل وحسن الاغترار  أين  إذن  الرمية«  من  السهم  يمرق  كما 
الهدي؟ أنت إذا رأيت الخارجي ترى منه هذا، تجده فاضلا حسن
الهدي، أخلاق، معاملات ربما، تدينا، تظن أن هذا لا قبله ولا بعده
في الزهد في هذا الزمن وفي التقوى. لو استحضر هذا المعنى ما
وقع فيما وقع فيه، ليست القضية قضية ظواهر وعبادات. العقائد
أهم من العبادات، وإن كان الكل مهمًا، لكن العقائد هي الأساس

هي التي تحرك العبد.

جميعهم السلف  عند  أصلا،  مقرر  هو  ما  منه  نتعلم  درس  فهذا 
وعدم مجالستهم،  وعدم  البدع،  أهل  هجر  وجوب  بإجماعهم: 
الاغترار بالنفس، دائما اتهم نفسك، دائما اعلم أنك ضعيف، وهذه
دينك، لك  يسلم  كي  القلوب ضعيفة،  اتهام،  مجرد  ليست  حقيقة 
وعلى عليك  فهذه خطر  دينك  إلى ضياع  تؤدي  التي  الميوعة  أما 

بالناس. البدع فيها تغرير  الناس، لأن مجالستك لأهل 

فيه، الظن  أحسنوا  البدعة  صاحب  إلى  تجلس  الناس  رآك  إذا 
الدارقطني، قصة  معنا  مرت  قد  جلست،  كما  وجلسوا  وجاؤوا 
مفاسد من  ورائها  من  الذي حصل  وما  الباقلاني،  لرأس  وتقبيله 

عريضة.

-وهو المميع  وخاصة  الكثيرين،  عند  منتهك  الأصل  هذا  اليوم 
عبد (وكان  داود:  أبو  قال  مجالستهم-  وعدم  البدع  أهل  هجر 

التشيع. يُعرِّض بمعاوية) هذا بعض  الرزاق 

www.alqayim.net14Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



عبد ورواية  فاضل.  ثبت  ثقة  راشد  وابن  مَعْمَرٌ"  أَخْبَرَنَا  "قَالَ: 
عنه الرزاق  عبد  رواية  صحيحة.  اليمنيين  عن  وروايته  الرزاق 

اليمنيين صحيحة. وتقدم هذا. وروايته عن 

سيج بن  كامل  ابن  هو   " مُنَبِّهٍ "بْنِ  زيادةُ  روايةٍ  في   " هَمَّامِ "عَنْ 
اليماني أبو عقبة الصنعاني الأبناوي نسبة إلى الأبناء، وهؤلاء قوم
باليمن من ولد  ابن حبان: (كل من  قال  الفرس.  ولد  باليمن من 
أولاد الفرس، وليس من العرب، يقال له أبناوي وهم الأبناء). وهو
ثقة تابعي  بن منبه،  بن منبه، وغيلان  منبّه ومعقل  بن  أخو واهب 
اثنتي وثلاثين ومئة وقيل قبل ذلك، رواه الجماعة. وله مات سنة 
عن أبي هريرة صحيفة، فيها أكثر من مئة وأربعين حديثا، أخرج
معمر عن  الرزاق  عبد  رواية  من  أخرجها  منها،  الكثير  الشيخان 

عنه.

قال أحمد شاكر: (صحيفة همام بن منبه صحيفة جيدة، صحيحة
الإسناد، رواها عبد الرزاق عن معمر، عن همام، عن أبي هريرة،
أحاديثها، من  كثير  على  ومسلم  البخاري  الشيخان  اتفق  وقد 
وانفرد كل واحد منهما ببعض ما فيها، وإسنادها واحد، ودرجة
أحاديثها في الصحة درجة واحدة، وهذا حجة لمن ذهب إلى أن
صح ما  كل  إخراج  يلتزما  ولم  الصحيح،  يستوعبا  لم  الشيخان 
عندهما، وقد رواه أحمد في مسنده عن عبد الرزاق، وروى منها
الصحيفة طبعت انتهى. وهذه  متفرقة)  في مواضع  أحاديث  ثلاثة 

في جزء مستقل، وهذا الحديث واحد منها.

أَحَدُكُمْ أَحْسَنَ  »إِذَا  اللهِ صلى الله عليه وسلم:  رَسُولُ  قَالَ  قَالَ:  هُرَيْرَةَ  أَبِي  "عَنْ 
إِسْلَلامَهُ"

www.alqayim.net15Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



له ولمسلم كذا  "إذا أحسن أحدكم إسلامه"  (قوله  ابن حجر:  قال 
وغيرهما، ولإسحاق بن راهويه في "مسنده"، عن عبد الرزاق: "إذا
لازمه). من  لأنه  بالمعنى؛  رَوَاهُ  وكأنه  أحدكم"،  إسلام  حَسُنَ 
والخطاب بـ "أحدكم" بحسب اللفظة أو بحسب اللفظ للحاضرين؛

لكن الحكم عام لهم ولغيرهم باتفاق.

قال الشراح: (قوله "أحدكم" الخطاب فيه بحسب اللفظ، وإن كان
للحاضرين من الصحابة، لكن الحكم عامٌ لما عُلِمَ أن حكمه صلى الله عليه وسلم
حكمه وكذا  منفصل  بدليلٍ  إلا  الجماعة  على  حكمٌ  الواحد  على 
الفقه أصول  في  الأصول  في  مقرر  وهذا  انتهى.  النساء)  تناول 

مبحث تقدم هناك.

"فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ"
قال ابن رجب: (والظاهر أن كثرة المضاعفة تكون بحسب حسن
الإسلام)، وقال: (فالمضاعفة للحسنة بعشر أمثالها لابد منه)، هذا
لابد أن يحصل، الحسنة تضاعف إلى عشر أمثالها، (والزيادة على
إلى والحاجة  النية،  وإخلاص  إسلام،  إحسان  بحسب  تكون  ذلك 
وفي الحج،  وفي  الجهاد،  في  كالنفقة  وفضله،  والعمل،  ذلك، 
النفقة) إلى  الحاجة  وأوقات  والمساكين،  اليتامى  وفي  الأقارب، 
يعني هذا كله يؤثر في مضاعفة العمل. العمل الذي خيره متعدد،
أكثرُ أجرا وفضلا من غيره من وفيه نصرة للإسلام والمسلمين 
سبحانه الله  عند  الفاضل  والعمل  مثله.  ليست  التي  الأعمال 
من أكثر  فيه  الأجر  يُضاعَفُ  غيره  من  أفضل  هو  الذي  وتعالى، 
سبب أيضا  العمل  في  العبد  قلب  في  يقوم  ما  وكذلك  غيره، 
بجانب أحدهما  يصلي  رجلين  وربَّ  غيره،  عن  العمل  لمضاعفة 
أعظم أجره  هذا  أن  إلا  الصلاة،  نفس  يصليان  وكلاهما  الآخر، 

www.alqayim.net16Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



بكثير من هذا، لما يقوم في قلبه من مراقبة ربه تبارك وتعالى في
صلاته، فتكون المفاضلة له أعظم.

وقال: العلماء  بعض  الحديث  هذا  بظاهر  (أَخَذَ  الملقن:  ابن  وقال 
بعضهم، عن  الماوردي  حكاه  سبعمائة،  يتجاوز  لا  التضعيف 
والجمهور -كما حكاه النووي عنهم) -على) (١ (خلافه وهو أنه لا
يقف على سبعمائة بل يضاعف الله لمن يشاء أضعافًا كثيرة زائدة
"الإيمان"، كتاب  في  مسلم  أخرجه  ما  عليه  ويدل  ذَلِكَ،  على 
رسول عن  عباس  ابن  حديث  من  "الرقاق"  كتاب  في  والبخاري 
كَتَبَ اللهَ  »إِنَّ  قَالَ:  وجل-  -عز  ربه  عن  يروي  فيما  الله -صلى الله عليه وسلم- 
الحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ، فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا
لَهُ اللهُ  كَتَبَهَا  وعَمِلَهَا  بِهَا  هَمَّ  هُوَ  فَإِنْ  كَامِلَةً،  حَسَنَةً  عِنْدَهُ  لَهُ  اللهُ 
كَثِيرَةٍ.« أَضْعَافٍ  إِلَى  ضِعْفٍ  سَبْعِمِائَةِ  إِلَى  حَسَنَاتٍ  عَشْرَ  عِنْدَهُ 
سبعمائة على  الزيادة  عَلَى  "دالٌ  كَثِيرَةٍ  أَضْعَافٍ  "إِلَى  فقوله: 

انتهى. ضعف) 

بِمِثْلِهَا" أي من غير مضاعفة، وهذا لَهُ  تُكْتَبُ  يَعْمَلُهَا  "وَكُلُّ سَيِّئَةٍ 
من فضل الله على عباده ورحمته بهم، فالحمد لله على ما منَّ به.

الحديث الله عز وجل"  يلقى  "حتى  روايتهم:  في  زاد مسلم وغيره 
متفق عليه.

التحديث والإخبار والعنعنة، وهذا الحديث  القسطلاني: (وفي  قال 
إسناد حديث من نسخة همام المشهورة المروية بإسناد واحد عن

عبد الرزاق، عن معمر، عنه) إلى آخر ما قال رحمه الله.

قال المؤلف رحمه الله:

بَابٌ: أَحَبُّ الدِّينِ إِلَى اللهِ أَدْوَمُهُ.
www.alqayim.net17Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



قَالَ: هِشَامٍ  عَنْ  يَحْيَى،  حَدَّثَنَا  الْمُثَنَّى،  بْنُ  مُحَمَّدُ  -43حَدَّثَنَا   
وَعِنْدَهَا عَلَيْهَا  دَخَلَ  صلى الله عليه وسلم  النَّبِيَّ  أَنَّ  عَائِشَةَ:  عَنْ  أَبِي،  أَخْبَرَنِي 
امْرَأَةٌ، قَالَ: مَنْ هَذِهِ؟ قَالَتْ: فُلَلانَةُ، تَذْكُرُ مِنْ صَلَلاتِهَا. قَالَ: مَهْ،
تَمَلُّوا، وَكَانَ أَحَبَّ يَمَلُّ اللهُ حَتَّى  فَوَاللهِ لَلا  تُطِيقُونَ،  بِمَا  عَلَيْكُمْ 

. الدِّينِ إِلَيْهِ مَا دَاوَمَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ

عندي "قال حدثنا يحيى". أما عندك لا يوجد "قال" نعتمد ما عندك.

صاحبه" عليه  داوم  ما  إليه  الدين  أحبُّ  "وكان  مرفوعة:  عندي 
يوجد الحاشية  وفي  بالنصب،  أحبَّ"  "وكان  منصوبة:  وعندك 

الرفع؛ لكن عاكسه في المتن.

" هكذا قالت عائشة رضي الله "بَابٌ: أَحَبُّ الدِّينِ إِلَى اللهِ أَدْوَمُهُ
عنها كما سيأتي. فسمت العمل دينا، فالعمل إيمان، فالأعمال من
الإيمان، هذه عقيدة أهل السنة، بخلاف قول المرجئة. قال الشراح:
(مراد المصنف الاستدلال على أن الإيمان يطلق على الأعمال؛ لأن
والإسلام الإسلام،  هو  الحقيقي  والدين  العمل،  هنا  بالدين  المراد 

انتهى. الحقيقي مرادفٌ للإيمان. فيصح بهذا مقصودُهُ) 

المعروف البصّري  العَنَزي  موسى  أبو  الْمُثَنَّى"  بْنُ  مُحَمَّدُ  "حَدَّثَنَا 
بالزَّمِن ثقة، حافظ.

فائدة وهي الاسم  الطلبة نستحضر عند هذا  الآن نحن  المفروض 
أتكلم- أن  قبل  كذا  ذهنه  في  واحد  كل  يجاوب  الآن  -مفروض 
عنهم روى  الذين  التسعة  الشيوخ  أحد  هو  الرجل  هذا  أن  وهي: 
أنتم ستستحضرون تلقائيا  مباشرة. طبعا  الستة  الكتب  أصحاب 
الآن الأبيات التي مرت معكم وحافظين لها ما شاء الله عليكم -
نحرج لن  التسعة.  الأسماء  حافظون  الأقل  على  أو  طيبة-  الأمور 

www.alqayim.net18Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



الآن أحد، لكن كل واحد يكتب الآن ويرى حاله كيف؟

مثل هذه الفوائد مهمة، ركز عليها. إذا لم تكن حافظًا فأعرف أنك
الله نعم  هناك،  الحائط  على  أوقفك  الآن  أمامي  كنت  لو  مقصرٌ. 

المستعان.

اشتَرَكَ الأَئِمَّةُ الْهُدَاةُ … ذَوُ الأُصُولِ السِّتَّةِ الْوُعَاةُ

في تِسْعَةٍ مِنَ الشُّيُوخِ الْمَهَرَهْ … الْحَافِظِينَ النَّاقِدِينَ الْبَرَرَهْ

أُولَئِكَ الأَشَجُّ وَابْنُ مَعْمَرِ … نَصْرٌ وَيَعْقُوبُ وَعَمْرٌ السَّرِي

وَابْنُ الْعَلَلاءِ وَابْنُ بَشَّارِ كَذَا … ابْنُ المُثَنَّى وَزِيَادٌ يُحْتَذَى

بن ومحمد  العلاء،  بن  محمد  بشار،  بن  محمد  محمدون:  أربعة 
المثنى. معمر، ومحمد بن 

واثنان بالعين: عبد الله ابن سعيد الأشج، وعمرو بن علي الفلات.

وثلاث هم زين أو يزن وهم: زياد بن يحيى الحساني، ويعقوب ابن
ابراهيم الدورقي، ونصر بن علي الجهضمي.

في أربعة  ويحيى  تقدم.  إمام،  القطان،  سعيد  ابن  يَحْيَى"  "حَدَّثَنَا 
استحضروهم تقدموا  وقد  سعيد،  بن  يحيى  البخاري،  صحيح 

وحدكم.

" هو ابن عروة ابن الزبير إمام. "عَنْ هِشَامٍ

"قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبِي" عروة بن الزبير بن العوام إمام.

" وفي رواية "عَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا امْرَأَةٌ
بنت الحولاء  هي  أسد  بني  من  امرأة  عندي  »كانت  المؤلف:  عند 

www.alqayim.net19Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



بْنِ حَبِيبِ تُوَيْتِ  بِنْتَ  الْحَوْلَلاءَ  »أَنَّ  تويت« كما في رواية مسلم: 
فَقُلْتُ: اللَّهِ صلى الله عليه وسلم.  وَعِنْدَهَا رَسُولُ  بِهَا  مَرَّتْ  الْعُزَّى  عَبْدِ  بْنِ  أَسَدِ  بْنِ 
أَنَّهَا لَلا تَنَامُ اللَّيْلَ. فَقَالَ رَسُولُ هَذِهِ الْحَوْلَلاءُ بِنْتُ تُوَيْتٍ. وَزَعَمُوا 
لَلا فَوَاللَّهِ!  تُطِيقُونَ.  مَا  الْعَمَلِ  مِنَ  اللَّيْلَ! خُذُوا  تَنَامُ  لَلا  اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: 

الله حتى تسأموا.« يَسْأَمُ 

"قَالَ" النبي صلى الله عليه وسلم "مَنْ هَذِهِ؟ قَالَتْ" عائشة رضي الله عنها "فُلَلانَةُ"
هذا فلانة لا ينصرف، اسم ممنوع من الصرف للتأنيث والعلمية؛
لأنه كناية عن كل عالم عاقل مؤنث. يقولون: فلانٌ، وهذا ينصرف
لأنه مذكر كناية عن الذكر، وفلانة عن الأنثى. يكنون بهذا الاسم إذا

أرادوا إبهامه لأي سبب.

فلانة والأنثى  الإنسان،  الذكر من  كناية عن  (فلان  العلم:  أهل  قال 
فإذا أطلقوه على غير الأناس -يعني على غير الناس- قالوا الفلان
والفلانة بالألف واللام، وقالوا كناية عن الأعلام ولذلك لا يثنيان ولا

يجمعان).

هذه فلانة  هي  من  عرفنا  نحنا  عائشة  أي  صَلَلاتِهَا"  مِنْ  "تَذْكُرُ 
برواية مسلم. تذكر يعني عائشة تذكر من صلاتها، أي أن صلاتها
كثيرة. وفي رواية في الصحيح: (لا تنام الليل)، وفي أخرى: (امرأة

لا تنام، تصلي).

أُكفف. فهو زجرٌ لعائشة رضي " هذا اسم للزجر بمعنى  مَهْ "قَالَ: 
الله عنها عن قولها عن هذه المرأة في كثرة صلاتها، وأنها لا تنام،
لأنها هو  إنما  النهي  وهذا  حقها،  في  قالته  عما  بالكف  لها  وأمرٌ 

مدحتها بعمل ليس بممدوح في الشرع.

قال ابن رجب رحمه الله: (وعلى هذا فكثيرا ما يذكر في مناقب

www.alqayim.net20Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



وجه على  ذكره  عن  ينهى  للشرع  المخالف  الاجتهاد  من  العباد 
يمر الرواة  تراجم  في  تجده  هذا  فاعله)  على  به  والثناء  به  التمدح 
عمل لأنه  لهذا؛  فتنتبه  للشرع،  مخالف  هو  اجتهاد  أحيانا  معك 

مذموم، وليس ممدوح.

تستطيعون بما  الأعمال  من  اشتغلوا  أي   " تُطِيقُونَ بِمَا  "عَلَيْكُمْ 
المداومة عليه.

قال الشراح: (فمنطوقه يقتضي الأمر بالاقتصار على ما يطاق من
وقالوا: يطاق).  لا  ما  تكلف  عن  النهي  يقتضي  ومفهومه  العبادة، 
(وقد عبر بقوله عليكم مع أن المخاطبة النساء طلبا لتعميم الحكم،

فغُلِّبَت الذكورُ على الإناث).

"فَوَاللهِ لَلا يَمَلُّ اللهُ حَتَّى تَمَلُّوا" وَكَانَ أَحَبَّ الدِّينِ إِلَيْهِ مَا دَاوَمَ
عَلَيْهِ صَاحِبُهُ يعني لا يمل الله من أجركم على العمل حتى تملوا
أنتم وتتوقفوا عنه. هذا المعنى المراد من الحديث، فهو حثٌّ على
أن ذلك  على  يعين  والذي  الانقطاع.  وعدم  العمل  في  الاستمرار 
فيه، للنفس  إجهاد  غير  من  الاستطاعة  قدر  على  العمل  يكون 
الانقطاع، إلى  يؤدي  والتعب  الإجهاد  مع  العمل  من  فالإكثار 
على يعين  وتعب  إجهاد  غير  من  الطاقة  قدر  على  والإقلال 
الاستمرار وعدم الانقطاع فيستمر الأجر. أجرٌ مستمرٌ منقطعٌ بناء
على ماذا؟ على العمل. استمرارك في العمل هو استمرارٌ لأجلك،
وانقطاعك عن العمل انقطاعٌ للأجر. ما الذي يعينك على استمرار
العمل؟ هو الإقلال على قدر الاستطاعة، من غير إكثار يؤدي إلى

التعب والانقطاع. فقط هذه خلاصة الحديث.

أعلى ما وقفت عليه في تفسير هذه اللفظة من الكلام أهل السنة،

www.alqayim.net21Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



من أعلى  اللفظة  لهذه  بتفسير  يأتي  واحد  أي  الآن  أطالبكم  وأنا 
إبراهيم الحربي يدلنا عليه وجزاه الله خيرا؛ لأننا نريد هذا. إبراهيم
الحربي هو أعلى من وقفته على كلامه في تفسير هذه اللفظة لأننا
في مسألة عقائدية وإثبات الملل لله سبحانه وتعالى أو عدم إثباته،
فيه يتكلم  لا  بقول  نقول  لا  نحن  السلف،  كلام  إلى  يحتاج  فهذا 

لنا فيه سلف. السلف او ليس 

إبراهيم الحربي قال في "غريب الحديث": (قوله: "لا يَمَلُّ الله حتى
تملوا" أخبرنا سلمة عن الفراء؛ يقال: مللت أمَلُّ: ضجرت، وقال
يملُّ من المعنى لا  إملالًلا، فكأنَّ  يَمَلُّ ملالة، وأمللته  أبو زيد: ملَّ 
ثواب أعمالكم حتى تملُّوا من العمل) انتهى، وهذا الذي صدرنا به

الشرح.

لكن هل هذا الملل يثبت لله أم لا؟

هذا ما نحتاجه أن نقف عليه من كلام السلف، لكن هذا أعلى ما
لأحد كلام  على  وقف  فمن  الموضوع،  هذا  في  عليه  وقفت 

الثلاثة الاولى، فهذا ما نبحث عنه. القرون  أصحاب 

ابن عبد البر من الذين لم يثبتوا صفة الملل الله، كذلك ابن رجب
لماذا؟ لأن عندهم الملل هو الضجر والسآمة التي تنتج عن التعب،
هو وقال:  أثبته  غيرهم  لكن  عنه؛  منزه  وتعالى  سبحانه  الله  وهذا 
والسآمة الضجر  بمعنى  وليس  وتعالى،  سبحانه  بالله  يليق  ملل 
والتعب؛ لأن الله سبحانه وتعالى منفي عنه التعب. فلذلك أثبتوه؛
لكن بمعنى يليق بالله سبحانه وتعالى وآخرون قالوا لا، لا يثبت لله
الناتج عن والسآمة  الضجر  هو  الملل  معنى  وتعالى؛ لأن  سبحانه 
قال وهكذا  قوم،  قال  هكذا  وتعالى.  لله سبحانه  يثبت  فلا  التعب، 

www.alqayim.net22Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



به. قوم. وسنذكر لكم كلام الشيخ ابن عثيمين ونكتفي 

الملل، ابن تأويل  البر الذي فيه من  طبعا لن نذكر كلام ابن عبد 
الملل، فقط  ليس  المقابَلة  الصفات  يثبت  لا  الله  رحمه  البر  عبد 
تقول: تأتي  لما  يعني  المقابلة،  صفات  يثبت  لا  البر  عبد  ابن 
المكان، ومثل هذه يثبت  والله خير﴾ لا  الله،  ﴿ويمكرون ويمكر 
أثبت ما  رجب  وابن  كلها.  ويؤولها  يثبتها  لا  المقابلة  الصفات 
الملل؛ لكن نحن نبحث عن كلام لأصحاب القرون الثلاثة الأولى.

فَمَعْنَاهُ تَمَلُّوا  حَتَّى  يَمَلُّ  لَلا  اللَّهَ  إِنَّ  قَوْلُهُ  (وَأَمَّا  البر:  ابن عبد  قال 
الْعَمَلِ عَلَى  وَالْعَطَاءِ  الثَّوَابِ  مِنَ  يَمَلُّ  لَلا  اللَّهَ  إِنَّ  الْعِلْمِ  أَهْلِ  عِنْدَ 
معنى هذا  ثَوَابُهُ)  عَنْكُمْ  فَيَنْقَطِعَ  وَتَقْطَعُونَهُ  الْعَمَلَ  أَنْتُمُ  تَمَلُّوا  حَتَّى 
الله. رحمه  الحربي  إبراهيم  تفسير  ونفس  فيه،  إشكال  لا  الحديث 
إِلَّلا بِسَآمَتِكُمْ عَنِ الْعَمَلِ وَأَنْتُمْ قال: (وَلَلا يَسْأَمُ مِنْ أَفْضَالِهِ عَلَيْكُمْ 
لَحِقَكُمُ وَأَسْرَفْتُمْ  تُطِيقُونَ  لَلا  مَا  وَالْعِبَادَةِ  الْعَمَلِ  مِنَ  تَكَلَّفْتُمْ  مَتَى 
العمل) بانقطاع  الثواب  عنكم  فَانْقَطَعَ  الْعَمَلِ  عَنِ  وَضَعُفْتُمْ  الْمَلَلُ 
نفس تلخيص الكلام أو نفس المعنى ذكرناه لكم سابقا، لكن هذا

من كلام أهل العلم.

أَنَّ وَيُخْبِرُهُمْ  الدَّائِمِ  الْقَلِيلِ  عَلَى  الْمَعْنَى  بِهَذَا  صلى الله عليه وسلم  (يحضهم  قال: 
قَطْعِ إِلَى  سَبَبٌ  ذَلِكَ  وَأَنَّ  عَلَيْهَا  الْلإِسْرَافَ  تَحْتَمِلُ  لَلا  النُّفُوسَ 
يَتَخَوَّلُنَا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم  كَانَ  قَالَ  مسعود  بن  حَدِيثُ  هَذَا  وَمِنْ  الْعَمَلِ. 
بِالْمَوْعِظَةِ مَخَافَةَ السَّآمَةِ عَلَيْنَا. وَمِنْهَا أَيْضًا قَوْلُهُ صلى الله عليه وسلم: لَلا تَشَادُّوا
رحمه ذكر  ما  آخر  إلى  الدِّينُ)  يَغْلِبُهُ  الدِّينَ  غَالَبَ  مَنْ  فَإِنَّهُ  الدِّينَ 

الله.

صفة الملل قال ابن عثيمين رحمه الله: (من المعلوم أن القاعدة

www.alqayim.net23Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



عند أهل السنة والجماعة أننا نصف الله تبارك وتعالى بما وصف
به نفسه من غير تمثيل، ولا تكيف) هذه قاعدة مقررة متفق عليها
بين أهل السنة والجماعة، ما فيها إشكال، قال: (فإذا كان الحديث
ليس يعني  ي،  كمثل  ليس  الله  ملل  فإن  مللا،  لله  أن  على  يدل 
النقص) لا شك كمثلِ مللنا نحن، بل هو ملل ليس فيه شيء من 
(أما قال:  المعنى.  هذا  على  نثبتها  الملل  أثبتنا صفة  إذا  ذلك  في 
ملل الإنسان فإن فيه أشياء من النقص، لأنه يتعب نفسيا وجسميا
مما نزل به بعدم قوة تحمله، وأما ملل الله -إن كان هذا الحديث
يدل عليه- فإنه ملل يليق به عز وجل، ولا يتضمن نقصا بوجه من
سبحانه لله  الملل  صفة  أثبت  من  قول  على  بناء  هذا  الوجوه) 
وتعالى، يكون على هذا المعنى من غير نقص في هذه الصفة لله
سبحانه وتعالى. وقال: (جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم قوله: "فإن
على دليل  هذا  إن  قال  من  العلماء  فمن  تملوا"  حتى  يمل  لا  الله 
القول المخلوق -هذا  ليس كملل  الله  ملل  لكن  لله،  الملل  إثبات 
الأول- إذ أن ملل المخلوق نقص لأنه يدل على سآمة وضجر من
هذا الشيء. أما ملل الله فهو كمال، وليس فيه نقص، ويجري هذا
في كانت  وإن  الكمال،  وجه  على  لله  نثبته  التي  الصفات  كسائر 
الثاني القول  أما  الأول،  القول  هذا  كمالًلا).  ليست  المخلوق  حق 
قال الشيخ ابن عثيمين: (ومن العلماء من يقول إن قوله: "لا يمل
الله فإن  عمل،  من  عملت  مهما  أنه  بيان  به  يُراد  تملوا"  حتى 
ثوابك حتى الله لا يمل من  بدا لك، فإن  يجازيك عليه، فاعمل ما 
تمل من العمل، وعلى هذا فيكون المراد بالملل لازم الملل) لازم
قال: من  (ومنهم  الثالث:  القول  نفسه.  المعنى  هو  وليس  المعنى، 
قول لأن  إطلاقا،  لله  الملل  صفة  على  يدل  لا  الحديث  هذا  إن 
لا أيضا  وهذا  الثاني،  قيام  يستلزم  لا  تقوم،  حتى  أقوم  لا  القائل: 

www.alqayim.net24Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



يمل حتى تملوا، لا يستلزم ثبوت الملل لله عز وجل)

تعالى منزه عن كل الله  ان  نعتقد  ان  وعلى كل حال يجب علينا 
صفة نقص من الملل وغيره وإذا ثبت ان هذا الحديث دليل على

الملل فالمراد ليس كملل المخلوق

إثبات إلى  ذهبوا  الدائمة  واللجنة  الله  رحمه  باز  ابن  الشيخ  أما 
صفة الملل لله سبحانه وتعالى كما يليق بجلاله وعظمته لا كملل

المخلوقين.

قال: "وكان أحب الدين إليه" أي: كان أحب العمل إلى الله وإلى
في عساكر  ولابن  المستملي  عن  ذر  أبي  رواية  في  ورسوله صلى الله عليه وسلم، 
الفتح: "في رواية المستملي وحده يعني الله" قال في  "إلى  نسخة: 
رواية أبي ذر عن المستملي دون روايته عن الكشميهني والحموي

أيش قال ابن حجر؟ في رواية المستملي وحده، ابن حجر يعتمد
في لك  يقول  كأنه  وهنا  الثلاث،  شيوخه  عن  ذر  أبي  رواية  على 
رواية أبي ذر عن المستملي دون روايته عن الكشميهني والحموي
الله" وكذا في رواية عبده عن هشام عند "إلى  عندهم أيش؟ قال: 

إسحاق بن راهويه في مسنده.

عن ولمسلم  سلمة  أبي  طريق  من  ومسلم  البخاري  عند  وكان 
القاسم؟؟؟ كلاهما عن عائشة وقال باقي الرواة عن هشام: "وكان
"كان رواية:  يعني  الروايات؟  بين  الفرق  شفت  إليه"  الدين  أحب 
الله" وفي رواية: "كان أحب الدين إليه" الضمير أحب الدين إلى 
في البخاري  به  وصرح  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  إلى  أي  من؟  إلى  يعود 
"وليس للحافظ  الكلام  "وليس"  الرقاق في رواية مالك عن هشام، 
إلى أحبُ  كان  الله  إلى  أحبُ  كان  ما  لأن  تخالف  الروايتين  بين 

www.alqayim.net25Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



انتهى. رسوله صلى الله عليه وسلم" 

"الدين" هو الإيمان، أي أحب الإيمان، والمراد به العمل كما جاء
في رواية عند البخاري وغيره: "وإن أحب الأعمال عند الله ما دام

وإن قل" فسمى العمل دينًا، يعني إيمانًا وهذا الشاهد.

ينقطع عنه وإن كان ولم  أي استمر عليه  دام عليه صاحبه"  "ما 
قليلًلا.

والمراقبة بالذكر  الطاعة  تستمر  القليل  بدوام  الشراح:  قال 
ينمو حتى  الشاق  الكثير  بخلاف  الله  على  والإقبال  والإخلاص 

الكثير المنقطع أضعافًا كثيرة. الدائم بحيث يزيد على  القليل 

العمل في  الاقتصاد  الحديث  بهذا  المراد  "فإن  رجب:  ابن  قال 
أحب وأن  عليه،  المداومة  من  صاحبه  يتمكن  ما  منه  والأخذ 
في ذلك  روي  وقد  قل،  وإن  عليه  دام صاحبه  ما  الله  إلى  العمل 
إذا وكان  ديمة،  عمله  كان  صلى الله عليه وسلم،  النبي  حال  وكذلك  آخر  حديث 
عمل عملًلا أثبته، وكان ينهى عن قطع العمل وتركه كما قال لعبد
قيام فترك  الليل  يقوم  كان  فلان  مثل  تكن  »لا  عمرو:  بن  الله 
الليل« وقوله: »إن الله لا يمل حتى تملوا« وفي رواية: »لا يسام
فإذا وتركه  قطعه  يوجب  للعمل  والسآمة  فالملل  تسأموا«  حتى 
سئم العبد من العمل ومله قطعه وتركه، فقطع الله عنه ثواب ذلك
عنه انقطع  عمله  ترك  فمن  بعمله،  يجازى  إنما  العبد  فإن  العمل؛ 
ثوابه وأجره إذا كان قطعه لغير عذر من مرض أو سفر أو هرم.

من فوائد الحديث:

الليل كله الملقن، قال: كراهة أحياء  ابن  قاله  الفوائد ما  من    §
فينقطع عن عبادة فاعله  والملل على  الفتور  بالعبادة، خشية 

www.alqayim.net26Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



التزمها، فيكون رجوعًا عما بذل لربه من نفسه، وقال النووي
أو جماعة  ومذهب  لمذهبنا  دليل  هذا  وفي  الله:  رحمه 
من جماعة  وعن  مكروهة،  الليل  جميع  صلاة  أن  الأكثرين 
عن ينم  لم  إذا  مالك  عن  رواية  وهو  به  بأس  لا  أنه  السلف 

الصبح.

والتعمق المتنطع  بالعبادة وكراهة  الاقتصاد  استحباب  وقال    §
فيها.

دام فإن  هو  به  يعامله  بما  عبده  يعامل  تعالى  الله  أن  ومنها    §
جزاءً عنه  أعرض  عنه  أعرض  وإن  عليه  أقبل  عليه  الإقبال 

وفاقًا.

عائشة رضي عن  عروة  عن  هشام  رواية  في  عليه  متفق  الحديث 
الله عنها وأخرجه مسلم عن الزهري عن عروة عن عائشة رضي

الله عنها.

"بَابُ زِيَادَةِ الإِيمَانِ وَنُقْصَانِهِ

وَقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿وَزِدْنَاهُمْ هُدًى﴾ [الكهف: 13] ﴿وَيَزْدَادَ الَّذِينَ
دِينَكُمْ« لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  »اليَوْمَ  وَقَالَ:   [31 [المدثر:  إِيمَانًا﴾  آمَنُوا 

نَاقِصٌ فَهُوَ  تَرَكَ شَيْئًا مِنَ الكَمَالِ  فَإِذَا 

قَتَادَةُ، حَدَّثَنَا  قَالَ:  هِشَامٌ،  حَدَّثَنَا  قَالَ:  إِبْرَاهِيمَ،  بْنُ  مُسْلِمُ  حَدَّثَنَا 
عَنْ أَنَسٍ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: »يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لاَ إِلَهَ إِلَّلا
اللَّهُ، وَفِي قَلْبِهِ وَزْنُ شَعِيرَةٍ مِنْ خَيْرٍ، وَيَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لاَ
مَنْ النَّارِ  مِنَ  وَيَخْرُجُ  مِنْ خَيْرٍ،  بُرَّةٍ  وَزْنُ  قَلْبِهِ  وَفِي  اللَّهُ،  إِلَّلا  إِلَهَ 
عَبْدِ أَبُو  قَالَ  خَيْرٍ«  مِنْ  ذَرَّةٍ  وَزْنُ  قَلْبِهِ  وَفِي  اللَّهُ،  إِلَّلا  إِلَهَ  لاَ  قَالَ 
»مِنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم:  عَنِ  أَنَسٌ،  حَدَّثَنَا  قَتَادَةُ،  حَدَّثَنَا  أَبَانُ،  قَالَ  اللَّهِ: 

www.alqayim.net27Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



إِيمَانٍ« مَكَانَ »مِنْ خَيْرٍ«

أَبُو حَدَّثَنَا  عَوْنٍ،  بْنَ  جَعْفَرَ  سَمِعَ  الصَّبَّاحِ،  بْنُ  الحَسَنُ  حَدَّثَنَا 
العُمَيْسِ، أَخْبَرَنَا قَيْسُ بْنُ مُسْلِمٍ، عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ، عَنْ عُمَرَ
بْنِ الخَطَّابِ، أَنَّ رَجُلًلا، مِنَ اليَهُودِ قَالَ لَهُ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، آيَةٌ
ذَلِكَ لاَتَّخَذْنَا  نَزَلَتْ،  اليَهُودِ  مَعْشَرَ  عَلَيْنَا  لَوْ  تَقْرَءُونَهَا،  كِتَابِكُمْ  فِي 
دِينَكُمْ لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  ﴿اليَوْمَ  قَالَ:  آيَةٍ؟  أَيُّ  قَالَ:  عِيدًا.  اليَوْمَ 
[المائدة: 3] دِينًا﴾  الإِسْلاَمَ  لَكُمُ  وَرَضِيتُ  نِعْمَتِي  عَلَيْكُمْ  وَأَتْمَمْتُ 
عَلَى فِيهِ  نَزَلَتْ  الَّذِي  وَالمكَانَ  اليَوْمَ،  ذَلِكَ  عَرَفْنَا  عُمَرُ: »قَدْ  قَالَ 

يَوْمَ جُمُعَةٍ"« بِعَرَفَةَ  قَائِمٌ  النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، وَهُوَ 

الأئمة وقول  أدلته  وتقدمت  تقدم،  ونقصانه  الإيمان  بزيادة  القول 
فيه.

الإيمان زيادة  على  البخاري  "استدل  الله:  رحمه  ابن رجب  وقال 
الهدى زياده  وفي  الله عز وجل: ﴿وزدناهم هدى﴾  لقول  ونقصه 
إيمانا اخر كقوله تعالى: ﴿ويزيد الله الذين اهتدوا هدى﴾ ويفسر
هذا الهدى بما في القلوب من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله

واليوم الآخر وتفاصيل ذلك"

فهنا البخاري يشير إلى ماذا؟ يشير إلى زيادة الإيمان ونقصانه بناء
القلب-، في  الذي  -الإيمان  وينقص  يزيد  أنه  القلب،  في  ما  على 
في يتفاضلون  الإيمان  أهل  أن  نفسه  المؤلف  كلام  من  وتقدم 

إيمان الجوارح. التفاضل في  الإيمان وذكر ما يدل على 

قال: "ويُفسر بزيادة ما يترتب على ذلك من الأعمال الصالحة إما
بقضائه والرضا  ورجائه  ومحبته  لله  كالخشية  بالقلوب  القائمة 
كالصلاة بالجوارح  المفعولة  أو  ذلك،  ونحو  عليه  والتوكل 

www.alqayim.net28Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



بالمعروف والأمر  والذكر  والجهاد  والحج  والصدقة  والصيام 
والنهي عن المنكر ونحو ذلك" إذًا ممكن أن يُفسر الهدى بالإيمان
ابن ذكره  ما  على  بناء  الجوارح  وأعمال  القلوب،  أعمال  القلبي 

الله. رجب رحمه 

واهل السلف  عند  الإيمان  مسمى  في  داخل  ذلك  "وكل  قال: 
زيادة بأن  الكلام  وتقدم  ذكره"  سبق  كما  وافقهم  ومن  الحديث 
في المعرفة،  في  كله،  الإيمان  في  الإيمان  ونقصان  الإيمان 
القول وفي  الجوارح،  أعمال  في  القلوب،  أعمال  في  التصديق، 
أيضًا إذا أدخلنا الذكر والدعاء وما شابه في قول القلب، وأما إذا
أردنا بالقول فقط بالنطق بالشهادتين من أجل الدخول في الإسلام
أدخلنا إذا  أما  زيادة،  فيها  وما  واحدة  مرة  بها  يؤتى  فهذه  فقط 
يزيد القول  نقول  أيضًا  فهذه  الشهادتين  وتكرير  ذلك  بعد  الأذكار 

وينقص.

إيمانًا﴾ آمنوا  الذين  ﴿ويزداد  تعالى:  بقوله  أيضًا  "واستدلّ  قال: 
زادتهم آياته  عليهم  تليت  ﴿وإذا  تعالى:  قوله  الآية  هذه  معنى  وفي 
إيمانًا﴾ وقوله: ﴿فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانًا﴾ ويُفسر الإيمان
في هذه الآيات بمثل ما فُسر به الهدى في الآيات المتقدمة" يعني
يشمل أيضًا كما شمل الأول "واستدل أيضًا بقول الله عز وجل:
من شيئًا  ترك  "فإذا  البخاري:  قال  دينكم"  لكم  اكملت  ﴿اليوم 

الكمال فهو ناقص"

الدين ذو أجزاء يكمل بكمالها، وينقص "فدلّ أن  ابن رجب:  قال 
هنالك إذًا  دينكم﴾  لكم  أكملت  ﴿اليوم  قال:  لأنه  بعضها"  بفوات 
أجزاء، كل مرة يكمل شيء فشي حتى كمل، إذًا الدين أجزاء يزيد

وينقص.
www.alqayim.net29Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



الآية بهذه  وغيرهم  عبيد  وأبو  عيينة  بن  سفيان  احتج  "وقد  وقال: 
الدين أنه أكمل  الله  أبو عبيد: قد أخبر  على تفاضل الإيمان، قال 
قبل أنه كان كاملا  آخر الإسلام وزعم هؤلاء  الوداع في  في حجة 
ذلك بعشرين سنة في أول نزول الوحي" يعني هؤلاء المرجئة "قال:
قال أن  إلى  الحجة  هذه  عليه  أُدخِلَت  حين  بعضهم  اضطر  وقد 
الإيمان ليس هو مجموع الدين؛ ولكن الدين ثلاثة أجزاء فالإيمان
البدع أهل  على  تضيق  لما  جزء"  والنوافل  جزء  والفرائض  جزء 

يخرجون لك بدع جديدة ما عندهم أي مشكلة في الموضوع.

أن أخبر  الله  فإن  الكتاب  به  نطق  ما  غير  وهذا  عبيد:  أبو  "قال 
قالوا عندما  الدين"  ثلث  أنه  هؤلاء  وزعم  برمته  الدين  هو  الإسلام 

أيش؟ قالوا الإيمان جزء فقط.

اللالكائي أيضًا  ونقصانه  الإيمان  زيادة  على  الآية  بهذه  واستدلّ 
الله في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة. رحمه 

في حجّة  دينكم﴾  لكم  أكملت  ﴿اليوم  تعالى:  (قوله  الشرّاح:  قال 
حجّة في  عرفة  يوم  نزلت  الآية  هذه  لأنّ  ونقصانه؛  الإيمان  زيادة 
الوداع يوم كملت الفرائض والسنن واستقرّ الدين، وأراد الله عز
وجل قبض نبيه صلى الله عليه وسلم، فدلت هذه الآية أن كمال الدين إنما حصل
التزامها فإيمانه أكمل من إيمان بتمام الشريعة، فمن حافظ على 
من قصّر في ذلك وضيّع ولذلك قال البخاري: "فإذا ترك شيئا من
القول أن  الإيمان  كتاب  أول  في  تقدم  وقد  ناقص"  فهو  الكمال 
الأمة) وجمهور  السنة  أهل  مذهب  هو  ونقصانه  الإيمان  بزيادة 

انتهى.

الإيمان زيادة  على  الآية  بهذه  الاستدلال  (وجه  أيضًا:  وقالوا 

www.alqayim.net30Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



ونقصانه: أن الكمال مستلزم للنقص واستلزامه للنقص يستدعي
قبوله الزيادة ومن ثَم قال المؤلف: "فإذا ترك شيئًا من الكمال فهو
لأنهم لهذه  انتبهوا  هنا  نريدها  التي  النقطة  هنا  يُقال)  لا  ناقص" 
مات هل  الدين  يكمل  أن  قبل  مات  من  هذا:  على  إيرادًا  أوردوا 

ودينه ناقص؟

من مات  من  وإنّ  قبل،  ناقصًا  كان  الدين  إن  يُقال  (لا  قال: 
نزول قبل  موته  إن  حيث  من  الإيمان  ناقص  كان  الصحابة 
الفرائض أو بعضها؛ لأن الإيمان لم يزل تامًا) الجواب: الإيمان لم
(لأن الآن  هنا  انتبه  ذلك؟!  بعد  تم  ثم  تامًا  يزل  لم  كيف  تامًا،  يزل 
نزول قبل  ماتوا  الذين  إلى  بالنسبة  والنقصَ  تامًا  يزل  لم  الإيمان 
حيث من  الكمال  رتبة  فيه  ولهم  نسبي،  الصحابة  من  الفرائض 
المعنى) يعني من مات قبل نزول فريضة الحج، الدين كان كاملًلا
بالنسبة له في ذاك الوقت، لما نزل الحج كمُل الدين ومن لم يحج
ما لأنه  له  نقصًا  يعتبر  فلا  ذاك  أما  عنده،  نقصًا  قدرته صار  مع 
كان شُرعَ أصلًلا، لم يكن من الدين في وقته، هذا الفرق، يُعطيك
محمد شرع  إن  القائل:  قول  يُشبه  (وهذا  قال:  لهذا،  انتبه  مثال 
لم ما  على  الأحكام  أكمل من شرع موسى وعيسى لاشتماله من 
كان زمانه  في  موسى  فشرع  هذا  ومع  السابقة،  الكتب  في  يقع 
أمرٌ فالأكملية  تجدد،  ما  بعده  عيسى  شرع  في  وتجدد  كاملًلا، 
أن وقبل  الفرائض  تكمل  أن  قبل  ماتوا  الذين  فالصحابة  نسبي) 
لهم كاملًلا من دون بالنسبة  الدين  المتأخر منها هؤلاء كان  ينزل 
الدين كمُل  الفرائض  هذه  نزلت  لما  ذلك  بعد  ثم  الفرائض،  هذه 

الفرائض. بالنسبة لمن أدرك هذه  الفرائض  بهذه 

القصاب، مولاهم  الفراهيدي،  الأزْدي  إبراهيم"  بن  مسلم  "حدثنا 
www.alqayim.net31Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



وقد يُعرف بالشحام، أبو عمرو البصري، وفراهيد من الأزد قبيلة
عمي حافظ،  ثقة  التابعين،  أتباع  عن  يروي  العرب،  قبائل  من 
الأزدي العجلي:  قال  الجماعة،  له  روى   222 سنة  مات  بأخرَة، 
بصري فقه، وكان قد عمي بأخرَة، يروي عن سبعين امرأة، وكان
يسكن البصرة في دار كبيرة، وإنما معه أخته، وهي عجوز كبيرة،
وكان أصحاب الحديث إذا أرادوا أن يؤذوه قالوا له أختك قدريّة،

فيقول: لا والله إلا مثبتة.

سَنْبَر، الله  عبد  وأبو  الله،  عبد  أبي  ابن  هو  هشام"  حدثنا  "قال: 
الدستوائي أبو بكر البصري، ويقال له: صاحب الدستوائي أيضًا،

من أتباع التابعين ثقة ثبت حافظ إلا أنه يرى القدر.

مات سنة 151 أو بعد ذلك، روى له الجماعة قال علي بن الجعد:
سمعت شعبة يقول: كان هشام الدستوائي أحفظ مني عن قتادة،
وأكثر مني،  قتادة  بحديث  أعلم  الدستوائي  هشام  أيضًا:  وقال 
أصحاب أثبت  هشام  المديني:  بن  علي  وقال  مني،  له  مجالسة 
يحيى بن أبي كثير، وكان يقول: فإذا سمعتَ عن هشام عن يحيى

فلا تُرِد به بدلًلا.

إليكما من أحب  زرعة من  وأبا  أبي  (سألت  أبي حاتم:  ابن  وقال 
والأوزاعي؟ لهما:  قلت  هشام،  قالا  كثير؟  أبي  بن  يحيى  أصحاب 
وأثبتُ كتبه  ذهبَت  الأوزاعيّ  لأن  زرعة؛  أبو  وزادني  بعده،  قالا 

انتهى. أصحاب قتادة هشام وسعيد) 

قال العِجلي: (هشام الدستوائي بصري ثقة ثبت في الحديث، كان
أروى الناس عن ثلاثة) يعني هو أثبت الناس في ثلاثة (عن قتادة،
وحماد بن أبي سليمان، ويحيي بن أبي كثير، كان يقول بالقدر ولم

www.alqayim.net32Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



أن يعتقدون  كانوا  السلف  في  الأئمة  من  كثير  إليه)  يدعو  يكن 
لذلك حديثه؛  يُقبل  ولا  عنه،  يروى  لا  البدعة  إلى  الداعي  المبتدع 
ونحن لا؟  أم  بدعته  إلى  يدعو  ممن  كان  هل  كلامهم  في  يركزون 
الحُفَّاظ لكثير من  المصطلح وتبعًا  الراجح عندنا كما ذكرناه في 
والأئمة أن المبتدع إذا كان صادقًا في أخباره يؤخذ بقوله ويُحتج

بحديثه ما لم يرو ما يشد بدعته

يرى أنه  إلا  حجةً  الحديث  في  ثبتًا  ثقةً  كان  سعد:  بن  محمد  قال 
القدر.

أرأيت من ليحيى بن معين:  البَرْقِي: (قلت  بن  الحافظ محمد  قال 
وهشام قتادة  كان  قد  نعم،  قال:  حديثه؟  يُكتبُ  بالقدر  يُرمى 
جماعة وذكر  الوارث  وعبد  عَروبة  أبي  بن  وسعيد  الدستوائي 
يقولون بالقدر وهم ثقاة يُكتب حديثهم ما لم يدعُ إلى شيء) انتهى.

هذا مذهب يحيى بن معين، مذهب العجلي، ذكرنا القول في قتادة
لم أنها مقبولة ما  ثقة  إذا كان  المبتدع  فالراجح في رواية  سابقًا، 

يروِ ما يشدُّ بدعته كما تقدم.

قتادة، في  الناس  أثبت  أن هشام من  قتادة" وعرفنا  "قال: حدثنا 
وهو قتادة بن دعامة السدوسي، ثقة ثابت حافظ مدلس تقدم.

من »يخرج  قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  "عن  عنه  الله  رضي  أنس"  "عن 
الشفاعة، في  أنس  حديث  الشفاعة،  حديث  الحديث  هذا  النار"« 
وهو أيضًا  الشفاعة  في  الخدري  سعيد  أبي  حديث  معنا  تقدم 
حديث من  قطعة  هذه  بطوله،  هذا  الله  شاء  إن  وسيأتي  المعنى، 
أنس، سيأتي بطوله عند ذكر أحاديث الشفاعة، كذلك حديث أبي
إن مفصلًلا  هناك  شرحها  وسيأتي  طويلة  أحاديث  وغيره،  سعيد 

www.alqayim.net33Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



الله. شاء 

قال ابن حجر: »"يَخرُج« بفتح أوله وضم الراء، ويروى بالعكس"
أي يُخرَج "ويؤيده قوله في الرواية الأخرى: »أخرجوا"«

قلبه وزن شعيرة من خير"« وزن الله وفي  إلا  إله  »"من قال لا 
شعيرة من إيمان، »"ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وفي
قلبه وزن بُرة"« يعني قمحة »"من خير، ويخرج من النار من قال
وقيل: الصغيرة،  النملة  وهي  ذرة"«  وزن  قلبه  في  الله  إلا  إله  لا 
الذرة واحدة الذر، وهو الهباء الذي يظهر في شعاع الشمس مثل
هنا: بالخير  المراد  خير"«  »"من  ذلك  غير  وقيل  الإبر  رؤوس 

النار. الإيمان؛ فإنه هو الذي يخرج به من 

والذرة، والبُرة  الشعيرة  فيه  وذُكرت  الشفاعة،  أحاديث  أحد  هذا 
ذكر "باب  خزيمة:  ابن  قال  والصِغَر،  الكِبَر  في  متفاوتة  وهي 
الأخبار المصرِّحة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: إنما يخرج من النار من
كان في قلبه في الدنيا إيمان" ركزوا على كلمة خير وإيمان، يوجد
من ورائها دندنة أهل البدع في هذا الموضوع. قال: "دون من لم
بالتوحيد" بلسانه  يقر  كان  ممن  إيمان  الدنيا  في  قلبه  في  يكن 
الواضح البيان  الإيمان مع  قلبه من  "خاليًا  يعني مثلا  كالمنافقين 
أن الناس يتفاضلون في إيمان القلب ضد قول من زعم من غالية
من زعم  من  قول  وخلافَ  القلب  في  لَيكون  الإيمان  أن  المرجئة 
الذي الجوارح  إيمان  في  يتفاضلون  إنما  الناس  أن  المرجئة  غير 
القلب إيمان  في  متساوون  أنهم  زعموا  فإنهم  الأبدان؛  كسْب  هو 
الذي هو التصديق، وإيمان اللسان الذي هو الإقرار مع البيان أن
له أن  لا  قبلُ،  بيّنتُ  قد  ما  على  القيامة  يوم  شفاعات  صلى الله عليه وسلم  للنبي 

انتهى. شفاعة واحدة" 
www.alqayim.net34Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



هذا كله تبويب ابن خزيمة رحمه الله ثم ساق حديث أبي سعيد في
الشفاعة السابق وهذا الحديث وغيرها منها أحاديث الشفاعة

في الذي  الإيمان  تفاوت  في  نصٌ  "والحديث  رجب:  ابن  قال 
الكِبَر في  متفاوتة  هي  أشياء  ثلاث  ذكر؟  ماذا  لاحظ  لأن  القلب" 
في نص  "والحديث  قال:  متفاوت،  القلب  إيمان  إذًا  والصِغَر، 
تفاوت في  القول  سبق  وقد  القلوب  في  الذي  الإيمان  تفاوت 

المعرفة وتفاضلها فيما تقدم"

أهل البدع سيشوشون على الحديث بماذا؟ ما لهم مُتَعلَّق إلا كلمة
أنه نص  يوجد  لا  تنصيص،  فيه  ليس  الإيمان  إن  إذ  »خير« 
شاء إن  سيأتي  إيمان،  ليس  الخير  إذًا  »خير«  قال:  هو  الإيمان، 

الله.

"قال أبو عبد الله" هو البخاري "قال أبان" أبان بن يزيد العطار،
حنبل: بن  أحمد  قال  ثقة،  التابعين،  أتباع  من  البصري،  يزيد  أبو 

ثبتًا في كل مشايخه، روى له الجماعة سوى ابن ماجه كان 

قال العجلي: "كان يرى القدر ولا يتكلم فيه" قال ابن حجر: "وإنما
له أرَ  ولم  ذلك،  مع  المتابعات  في  قليلًلا  البخاري  له  أخرج 
واحد حديث  يعني  المزارعة"  في  قال  موضع  سوى  موصولًلا 
كتب من  كتاب  وهو  المزارعة"  في  "قال  موصولًلا  له  أخرجه 
وهذه حديثًا،  فذكر  أبان  حدثنا  مسلم  لنا  "قال  سيأتي  الصحيح 
الصيغة" انتبهوا هنا، قال: "وهذه الصيغة قد وقعت له في حديثٍ
لحماد بن سلمة، ولم يُعلِّم المِزّي مع ذلك له" أي حماد بن سلمة
داود وأبو  مسلم  له  وروى  فتناقض،  التعليق  علامة  "سوى 

انتهى. والترمذي والنسائي" 

www.alqayim.net35Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



يعني البخاري أخرج لأبان حديثًا واحدًا، كيف؟ قال فيه: "قال لنا
بن لحماد  البخاري  وأخرج  أبان"  "حدَّثنا  شيخه  هو  الذي  مسلم" 
لنا، وذكر شيخه، الطريق ماذا قال؟ قال: قال  بنفس  أيضًا  سلمة 
ثم حماد بن سلمة، نفس الطريق التي فعلها مع أبان... المزّي ماذا

فعل؟ لما ترجم لأبان وضع له حرف "خ" يعني ماذا؟

يعني أخرج له البخاري موصولًلا بينما لما ترجم لحماد بن سلمة
قال: "خت" يعني ماذا؟ يعني البخاري تعليقًا، قال: تناقض، إما أن
تعتبر "قال لنا" تعليقًا وتعطي الرمز نفسه لهذا وهذا "خت" "خت"
لما "خ"  وهذا  لهذا  الرمز  وتعطي  متصلة  لنا"  "قال  تعتبر  أن  أو 
أعطى لهذا "خ" ولهذا "خت" والرواية واحدة قال: قد تناقض، هذا

معنى الكلام حافظ ابن حجر.

بهذه صحيحه  في  الله  رحمه  البخاري  له  أخرج  قد  أنه  المهم 
لنا" الصيغة: "قال 

أبان معلقة،  هذه  معنا  التي  الرواية  الآن  كل حال  على  طبعًا  هذه 
ليس شيخًا للبخاري أصلًلا

"قال أبان: حدثنا قتادة، حدثنا أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم: »من إيمانٍ«
مكان" وفي نسخة زيادة »"من خير"« يعني: »"من إيمان« مكان

»من خير"« فهذه الرواية -رواية أبان- فيها فائدتان:

وهذا أنس"  حدثنا  قتادة  "حدثنا  بالتحديث  قتادة  تصريح  الأولى: 
وأحمد مسلم  عند  قتادة  عن  روايات  عدة  في  به  مصرحًا  جاء 
فمشكلة وغيره،  مسلم  عند  شعبة  قتادة  عن  ورواه  وغيرهما، 
بالسماع، وبرواية شعبة تمامًا بتصريح قتادة  انتهت  تدليس قتادة 

عنه.

www.alqayim.net36Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



بدل "الإيمان"  بلفظ  التصريح  أبان:  رواية  من  الثانية  والفائدة 
"الخير"

الذين المرجئة  بعض  على  للرد  هذا؟  على  البخاري  ركّز  لماذا 
تعلقوا بهذا.

النار من  »أخرجوا  أنس:  عن  قتادة  خبر  "ليس  خُزيمة:  ابن  قال 
من قال لا إله إلا الله وفي قلبه من الخير ما يزن برة« خلاف هذه

الأخبار"

هذا وقال  إيمان«  «من  خير»  »من  بدل  فيها  أخبار  عدة  ذكر 
الحديث -حديث قتادة عن أنس- لا يخالف هذه الأحاديث

يزن ما  الإيمان  من  قلبه  في  فيها  التي  الأخبار  هذه  "خلاف  قال: 
أولًلا الآن،  انتبهوا  الخير"  من  الإيمان  أن  محيط  العلم  إذ  كذا، 
من وأكثر  طريق،  من  أكثر  في  إيمان«  »من  صحّت  الرواية 
حديث، فليس لهم حجة في الموضوع، ثانيًا: إن سلمنا ما في ولا
طريق فيها »إيمان« ما في إلا »من خير« اسمع كلام ابن خزيمة

هنا، قال: "إذ العلم محيط أن الإيمان من الخير لا من الشر"

إذًا في قلوبهم إيمان أو ليس إيمان؟ إذا قال: »من خير« إذًا من
الجنة يدخلون  لا  أصلًلا  هم  بل  الإيمان،  هذا  الخير  ضمن 
الغالية من  زعم  "ومن  قال:  بالإيمان،  إلا  الجنة  من  ويخرجون 
المرجئة أن ذكر الخير في هذا الخبر ليس بإيمان كان مكذبًا لهذه
الأخبار التي فيها: أخرِجوا من النار من كان في قلبه من الإيمان
ثابتة" ضعفوا كل غير  كلها  الأخبار  هذه  يقولوا  أن  فيلزمهم  كذا، 

الله- هذه الأخبار -وهي في الصحيحين طبعًا، سيأتي إن شاء 

"أو يقولوا إن الإيمان ليس بإيمان" ألم يأتِ لفظ الإيمان؟ قولوا: لا،
www.alqayim.net37Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



إن يقولوا  "أو  مكابرة،  هذه  الإيمان،  به  ليس مقصود  هنا  الإيمان 
الإيمان ليس بخير وما ليس بخير فهو شر" يلزمهم هذا، "ولا يقول
ابن كلام  انتهى  تغالط"  لا  فافهمه  بخير،  ليس  الإيمان  إن  مسلم 

الله خزيمة رحمه 

ثم ذكر الأحاديث التي فيها لفظ الإيمان صريحًا.

تعليقًا ذكرها  التي  الرواية  هذه  "ففي  الله:  رحمه  رجب  ابن  قال 
التصريح بتفاوت الإيمان الذي في القلوب، وأيضًا فيها التصريح
قتادة، تدليس  من  يُتوهّم  كان  ما  فزال  أنس  من  له  قتادة  بسماع 
في خير  "بدل  إيمان  لفظة  يعني  اللفظة"  هذه  البخاري  خرّج  وقد 
هلال بن  معبد  رواية  من  مسندة  كتابه  أواخر  في  أنس  حديث 
العنَزي عن أنس، وخرَّج حديث أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم
في هذا المعنى فيما تقدم من كتابه باختلاف لفظ الخير والإيمان

كاختلاف حديث أنس" انتهى كلامه رحمه الله

حديث معبد عن أنس الذي فيه التصريح بلفظ الإيمان متفق عليه،
أخرجه البخاري ومسلم.

وقال ابن حجر: "وهذا التعليق وصله الحاكم في كتاب الأربعين له
من طريق أبي سلمة، قال: حدثنا أبان بن يزيد، فذكر الحديث..."

انتهى

في الحاكم  عند  يقول  ابن حجر  الحافظ  أن موجود؟  هذا  التعليق 
كتاب الأربعين.

أبو (أخبرنا  قال:  الاعتقاد،  البيهقي في كتاب  ومن طريقه أخرجه 
حَمْشَاذ بن  علي  (قال: حدثنا  الحاكم  هذا؟  من  الحافظ)  الله  عبد 
أبو حدثنا  قال:  المُجَوِّز،  سَهْل  بن  الحسَن  حدثنا  قال:  العدل، 

www.alqayim.net38Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



سلمة) هنا من طريق أبي سلمة قال: (قال: حدثنا أبو سلمة موسى
قال: يزيد،  بن  أبان  حدثنا  (قال:  التبوذكي  يعني  إسماعيل)  بن 
حدثنا قتادة، قال: حدثنا أنس، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »يخرج
من النار من قال لا إله إلا الله وفي قلبه من الإيمان ما يزن بُرة(«

انتهى.

ثم ذكر ابن حجر رحمه الله فائدة هذا التعليق، فقال: "وفائدة إيراد
بالتحديث فيه  قتادة  تصريح  إحداهما:  جهتين:  من  له  المصنف 
بدل إيمان«  »من  بقوله:  المتن  في  تعبيره  وثانيتهما  أنس،  عن 
قوله: »من خير« فبيّن أن المراد بالخير هنا الإيمان" ثم ذكر إيراد:
رواية يصل  ولم  هشام  روايتي  الله  رحمه  البخاري  وصل  لماذا 
أبان؟ وهلّلا اكتفى برواية أبان وينتهي الأمر إذ فيها »إيمان« وفيها

تصريح قتادة في السماع

الأقوى، الرواية  يخرّج  أن  لذلك  فأراد  أبان،  من  أتقن  هشام  قال 
باختصار -الكلام  الفوائد  جميع  يذكر  حتى  تعليقًا  هذه  وذكر 

الباري بلفظه.- تجدونه في فتح 

والحديث متفق عليه، تُوبع أبان وتُوبع هشام وتُوبع قتادة عليه، وله
شواهد والحمد لله.

"حدثنا الحسن بن الصبّاح" -الحديث الذي بعده- هو ابن محمد
التابعين، أتباع  يروي عن  بغداد،  نزيل  الواسطي،  أبو علي  البزّار، 
وأبو البخاري  له  روى   249 سنة  مات  سنة،  صاحب  عابد  ثقة 
داود والترمذي، وروى له النسائي في السنن الكبرى، قال أحمد:
وقال "صدوق"  حاتم:  أبو  وقال  يُجلُّه،  وكان  سنة"  صاحب  "ثقة 
بن الحافظ  بالقوي"  "ليس  "الكُنى":  في  وقال  "صالح"  النسائي: 

www.alqayim.net39Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



حجر لم يصب في قوله فيه في التقريب: "صدوق يهم" خطأ هذا
الكلام

إذا أراد أن يعتبر قول فمثل هذا إما أن يقال فيه ثقة، أو صدوق 
النسائي فيه، أما زيادة "يهم" لا محل لها

بأمرٍ ضُعِّفَ  من  قسم  في  الساري"  "هدي  في  أدخله  نفسه  وهو 
مردود، كالتحامل أو التعنت أو غير ذلك ذكره، وقال: "تعنت فيه
النسائي" إذًا: إذا كان النسائي قد تعنت فيه، وما أحد طعن فيه إلا

النسائي؛ لماذا قلت فيه: "صدوق يهم"؟

فينبغي أن يبقى على ما قاله أحمد فهو تلميذه وهو أعرف به

الحافظ الحُفَّاظ":  "تذكرة  في  قال  بالحافظ،  بوصفه  الذهبي  وبالغ 
الإمام، عَلَم السنة.

"الكاشف" في  اكتفى  حيث  "المغني"  و  "الكاشف"  في  وأصاب 
البخاري شيخ  "المغني":  في  وقال  حاتم،  وأبي  أحمد  قولي  بذكر 
النسائي وثّقه وذكر قول  انتهى،  بالقوي"  النسائي: ليس  ثقة، وقال 

فيه لأنه لم يعتبره، وهذا الصواب.

ابن هو  عون"  بن  جعفر  "سمع  الصباح  بن  الحسن  أي  "سمع" 
جعفر بن عمرو بن حُريث القرشي المخزومي، أبو عون الكوفي،
من أتباع التابعين، ثقة، مات بالكوفة سنة 206 وقيل 207 روى له

الجماعة

"حدثنا أبو العُمَيس" هو عتبة بن عبد الله بن عتبة بن عبد الله بن
أتباع من  الكوفي،  المسعودي  العميس  أبو  الُهذلي،  مسعود 
التابعين، ثقة، قال علي بن المديني: "له نحو أربعين حديثًا" روى له

www.alqayim.net40Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



الجماعة

الكوفي، عمرو  أبو  العدَواني،  الجدَلي  مُسلم"  بن  قَيس  "أخبرنا 
تابعي، لروايته عن طارق بن شهاب قلنا هو تابعي، وليس له رواية

عن صحابي آخر، طارق بن شهاب سيأتي أيش وضعه.

ثقة مرجئ، مات سنة 120 روى له الجماعة.

"عن طارق بن شهاب" هو ابن عبد شمس، البجلي، الأحَمَسي، أبو
عبد الله الكوفي قال أبو داود: (قد رأى النبي صلى الله عليه وسلم ولم يسمع منه

شيئًا) انتهى.

فروايته عن النبي صلى الله عليه وسلم من مراسيل الصحابة

رؤيته للنبي صلى الله عليه وسلم تثبت له الصحبة، فشرف الصحبة ثابت له؛ لأنه
رأى النبي صلى الله عليه وسلم؛

مراسيل من  فروايته  منه،  يسمع  لم  السماع  حيث  من  لكن 
في مسنده  أدخل  الله  رحمه  الوادعي  شيخنا  أدخل  الصحابة، 
أبي داود في طارق:- المسند، وقال -بعد أن ذكر قول  الصحيح 
كلهم الصحابة  لأن  مقبول  صحابي  مرسل  صحيح  حديث  (هذا 
عدول) وقال في "الجامع الصحيح": (ثبوت رؤيته النبي صلى الله عليه وسلم) أثبت
الإمام قال  صلى الله عليه وسلم  النبي  رؤيته  (ثبوت  فقال:  صلى الله عليه وسلم  للنبي  طارق  رؤية 
حدثنا قال:  جعفر  وابن  شعبة،  عن  الرحمن  عبد  حدثنا  أحمد: 
يقول: شهاب  بن  طارق  سمعت  قال:  مسلم  بن  قيس  عن  شعبة 
بضعًا وعمر  بكر  أبي  في خلافة  وغزوت  الله صلى الله عليه وسلم،  "رأيت رسول 
وأربعين، أو بضعًا وثلاثين من بين غزوة وسرية" وقال ابن جعفر:
"ثلاثًا وثلاثين أو ثلاثًا وأربعين من غزوة أو سرية" وقال ابن جعفر:
إسناد وهذا  سرية"  إلى  غزوة  من  وأربعين  ثلاثًا  أو  وثلاثين  "ثلاثًا 

www.alqayim.net41Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



صحيح) انتهى كلامه رحمه الله وغفر له وأعلى منزلته وجزاه الله
عنا خيرًا -شيخنا رحمه الله-

أنه ونسلّم  هذا  يقول  أن  شهاب  بن  طارق  من  نقبل  هل  الآن 
صحابي؟

قال: "رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم" وبهذا يثبت لنفسه الصحبة؟ هذا يُقبل
إذا لم يكن هناك ما يثبت صحبته إلا هذا فيُقبل بشرط أن يَثبُتَ أنه
ثقة قبل ذلك، فإذا ثبت أنه ثقة وقال هذا يقبل منه، وتَثبُتُ صحبته
بذلك، وطارق ثقة، وثّقه غير واحد من أهل العلم، إذًا فهو صحابي

بقوله هو: "رأيت النبي صلى الله وعليه وسلم"

مات سنة اثنتين أو ثلاث أو أربع وثمانين، روى له الجماعة

بالرؤية، وروايته القول أن طارق بن شهاب صحابي  إذًا خلاصة 
النبي صلى الله عليه وسلم من مراسيل الصحابة وهي مقبولة. عن 

"عن عمر بن الخطاب" رضي الله عنه تقدم.

ستة، كم؟  النبي صلى الله عليه وسلم  وبين  بينه  البخاري،  للإمام  نازل  إسناد  هذا 
ثلاثيات، الأسانيد  من  له  ما  أعلى  البخاري  والإمام  سداسي  فهو 
بينه تسعة  التساعي،  وأنزلُها  بقليل،  حديثًا  من عشرين  أكثر  وهي 
خماسي رباعي  ثلاثي  موجودة،  كلها  بينها  وفي  صلى الله عليه وسلم،  النبي  وبين 
أقلها، أصغر،  والتساعي  موجودة،  كلها  ثماني  سباعي  سداسي 

أنزلها،

والكثير من أسانيده خماسية، ولعلها الأكثر.

من أناسًا  "أن  صحيحه  في  وللبخاري  اليهود"  من  رجلًلا  "أن 

www.alqayim.net42Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



اليهود قالوا" وفي رواية أخرى: "قالت اليهود لعمر" فالظاهر أنهم
جماعة من اليهود؛ لكن تكلم واحد منهم، تكلم عنهم جميعًا، قيل
والطبراني الطبري  عند  رواية  في  جاء  كما  الأحبار  كعب  هو 

وغيرهما؛ ولكنها لا تصح، ضعيفة، والله أعلم من هو.

"قال له" أي لعمر "يا أمير المؤمنين" هذا لقب لكل من وَليَ على
المسلمين وقام بأمرهم، كما يُلقب من مَلَك الفُرس كِسرى، ومن

مَلَك الروم قيصر، وعمر بن الخطاب أول من لُقّب به

"آية في كتابكم" يعني في القرآن "تقرؤونها، لو علينا معشر اليهود
نزلت" المعشر الجماعة الذين شأنهم واحد، ويُجمعُ على معاشر.

وكتابهم السلام،  عليه  موسى  دين  إلى  ينتسبون  الذين  هم  اليهود 
التوراة، اختلفوا في سبب تسميتهم بذلك:

فقيل: لقولهم: ﴿إنا هدنا إليك﴾ أي تبنا ورجعنا إليك.

وقيل: لأنهم هادوا، أي تابوا عن عبادة العجل، وقيل غير ذلك.

أي: "عيدًا"  الآية  فيه  نزلت  الذي  اليوم  أي  اليوم"  ذلك  "لاتخذنا 
فيه من لعِظَم ما حصل  لنا في كل سنة،  لعظّمناه وجعلناه عيدًا 
كمال الدين، والعيد مأخوذ من العَود؛ لأنه يعود كل عام، كل سنة
يرجع ويحصل فيه فرح وسرور ويعظّم، إذا كان على هذه الصفة

فهو عيد.

"قال عمر: أي آية" تريد "قال: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت
(هذه كثير:  ابن  قال  دينًا﴾"  الإسلام  لكم  ورضيت  نعمتي  عليكم 
أكبر نعم الله عز وجل على هذه الأمة، حيث أكمل الله تعالى لهم
دينهم فلا يحتاجون إلى دين غيره، ولا إلى نبي غير نبيهم صلوات

www.alqayim.net43Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



الله وسلامه عليه؛ ولهذا جعله الله خاتم الأنبياء، وبعثه إلى الإنس
والجن، فلا حلال إلا ما أحله، ولا حرام إلا ما حرّمه، ولا دين إلا
ولا فيه  كذب  لا  فهو حق وصدق  به  أخبر  وكل شيء  ما شرعه، 
قال: وعدلًلا﴾  ربك صدقًا  كلمة  تعالى: ﴿وتمّت  قال  كما  خُلف، 
﴿صدقًا﴾ أي صدقًا في الأخبار ﴿وعدلًلا﴾ في الأوامر والنواهي،
فلما أكمل الدين لهم تمت النعمة عليهم، ولهذا قال تعالى: ﴿اليوم
الإسلام لكم  ورضيت  نعمتي  عليكم  وأتممت  دينكم  لكم  أكملت 
الله رضيه  الذي  الدين  فإنه  لأنفسكم؛  أنتم  فارضوه  أي:  دينًا﴾ 
وأحبه وبعث به أفضل رسله الكرام، وأنزل به أشرف كتبه) انتهى.

على فيه  نزلت  الذي  والمكان  اليوم  ذلك  عرفنا  قد  عمر:  "قال 
الروايات بعض  جاءت  جمعة"  يوم  بعرفة  قائم  وهو  صلى الله عليه وسلم  النبي 

بلفظ: "يوم الجمعة"

قال النووي: (معناه إنا لم نهمل هذا، ولا خفي علينا زمان نزولها
فهو المكان  فأما  والمكان،  اليوم  ذلك  تعظيم  تركنا  ولا  ومكانه، 
وأما الإسلام،  أركان  أحد  هو  الذي  الحج  مُعْظَم  وهو  عرفات 
فضلان فيه  اجتمع  يوم  وهو  عرفة  ويوم  الجمعة  فيوم  الزمان 
زاد اجتمعا  فإذا  منهما،  واحد  لكل  تعظيمنا  ومعلوم  وشرفان، 
اليوم عيدًا وأيَّ عيد، فعظمناه وعظمنا التعظيم، فقد اتخذنا ذلك 
صلى الله عليه وسلم النبي  وعاش  الوداع  حَجة  في  كان  وهذا  الآية،  نزول  مكان 

انتهى بعدها ثلاثة أشهر والله أعلم) 

قال ابن هُبير: (وفيه أيضًا) أي هذا الحديث من الفقه (أن قول الله
تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم﴾ دليل على أن الدين أكمله الله
فيه يُحدَثَ  أو  يُتَمَّ،  أن  إلى  فهو غير محتاج  في زمان محمد صلى الله عليه وسلم، 

انتهى . يُعرَف)  يُذكر فيه شيء لم  شيء لم يكن، أو 
www.alqayim.net44Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



فمن أحدث في دين الله ما ليس منه فلم يؤمن بكماله كما يجب،
فـ »كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة« كما قال صلى الله عليه وسلم.

بالرأي تكون  لا  الأعياد  أن  منه  يؤخذ  قد  (فهذا  رجب:  ابن  وقال 
بالشرع قبلنا، وإنما تكون  الكتابين من  يفعله أهل  والاختراع كما 

والاتباع)

ديني، هذه تحريفات من أجل دنيوي ولا عيد  يقال عيد  الأعياد لا 
فلذلك هذا؛  موجود  عبيد،  أو  لزيد  إرضاءً  الفتاوى  هذه  تمرير 
احذروا من أمثال هؤلاء الذين يُخرجون لنا فتاوى جديدة بأشكال

جديدة من أجل أن يروّجوا أو يجوّزوا أفعال بعض الناس.

(فهذه رجب  لابن  الكلام  الدين)  إكمال  تضمنت  لما  الآية  (فهذه 
الله في يومٍ أنزلها  النعمة  الآية لما تضمنت إكمال الدين، وإتمام 
شرعه عيدًا لهذه الأمة من وجهين: أحدهما: أنه يوم عيد الأسبوع
يوم وهو  الموسم  أهل  عيد  يوم  أنه  والثاني:  الجمعة،  يوم  وهو 
الأكبر الحج  يوم  إنه  قيل:  وقد  الأعظم،  وموقفهم  الأكبر  مجمعهم 
وقد جاءت تسميته عيدًا في حديث مرفوع خرجه أهل السنن من
حديث عقبة بن عامر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »يوم عرفة ويوم النحر
وأيام التشريق عيدنا أهلَ الإسلام، وهي أيام أكل وشرب(« عرفة
عيد يوم أكل وشرب، يعني لا يجوز الصيام فيه؟ قال: (وقد أشكل
وجهه على كثير من العلماء؛ لأنه يدل على أن يوم عرفة يوم عيد لا
يُصام، كما روي ذلك عن بعض المتقدمين، وحمله بعضهم على
عيدٌ هو  عامةً،  وليس  الموقف  لأهل  يصام  لا  يعني  الموقف)  أهل 
أعظم فيه  الذي  اليوم  لأنه  الأصح؛  (وهو  قال:  الموقف،  لأهل 
الأخرى البلدان  أهل  الأمصار)  أهل  بخلاف  ومواقفهم  مجامعهم 
يجتمع التي  الأعياد  (فأما  وقال:  النحر)  يوم  اجتماعهم  يوم  (فإن 

www.alqayim.net45Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000



وشرعه لرسوله،  الله  شرعه  ما  بها  يُتجاوز  فلا  الناس  عليها 
شرع وإنما  والسرور،  الفرح  مواسم  هي  والأعياد  لأمته،  الرسول 
كما رحمته،  وكمال  نعمته  بتمام  والسرور  الفرح  الأمة  لهذه  الله 
فشرع فليفرحوا﴾  فبذلك  وبرحمته  الله  بفضل  ﴿قل  تعالى:  قال 

لهم عيدين في سنة، وعيدًا في كل أسبوع) إلى آخر ما قال...

وموضوع الأعياد سيأتي إن شاء الله الكلام فيها، وأنه لا فرق بين
أن مجرد  عيد،  العيد  هو  أخرويًا،  أو  دنيويًا  عيدًا  العيد  تجعل  أن 
جعلته عيدًا فقد وافقت أهل الجاهلية فيما كانوا يفعلون، أما العيد
في جاء  كما  وتعالى  سبحانه  الله  شرعه  ما  سوى  لنا  عيد  فلا 
في يلعبون  رآهم  لما  المدينة  أهلَ  صلى الله عليه وسلم  النبي  سَأل  لما  الحديث 
نلعب كنا  فيهما  نلعب  يومان  قالوا:  تفعلون؟«  »ما  قال:  يومين، 
الفطر منهما:  خيرًا  الله  أبدلكم  »قد  قال:  الجاهلية،  في  فيهما 
والأضحى« فهنا ما قالوا كنا نتخذه عيدًا لأجل العبادة، قالوا كنا
نلعب بهما في الجاهلية، ما ذكروا عبادة في الأمر، فإذًا النهي عام،

لا يُخص هذا دون هذا.

جمع ورواه  مسلم،  بن  قيس  حديث  من  عليه  متفق  الحديث 
به. غيرهما -غير الشيخين- من طريق قيس 

والحديث لا علّة له بفضل الله سبحانه وتعالى فهو صحيح.

الله و  منكم  يتقبل  أن  وتعالى  سبحانه  الله  ونسأل  لله،  والحمد 
أعلم.

www.alqayim.net46Tue, 13 Jan 26 17:06:34 +0000


