
تفريغ شرح صحيح البخاري-15، كتاب الإيمان، الحديث 39 و40

الدرس الخامس عشر – 10/02/1445 26/08/2023

الحمد لله رب العالمين، أما بعد: فمعنا اليوم الدرس الخامس
عشر من دروس شرح صحيح البخاري وصلنا عند الحديث

التاسع والثلاثين من كتاب الإيمان، تفضلوا حفظكم الله.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه
ومن اتبع هداه، أما بعد:

"بَابٌ: الدِّينُ يُسْرٌ وَقَوْلُ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: »أَحَبُّ الدِّينِ إِلَى اللهِ
الْحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ«

عَنْ عَلِيٍّ،  بْنُ  عُمَرُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  مُطَهَّرٍ  بْنُ  السَّلَلامِ  عَبْدُ  »"حَدَّثَنَا 
عَنْ الْمَقْبُرِيِّ،  سَعِيدٍ  أَبِي  بْنِ  سَعِيدِ  عَنْ  الْغِفَارِيِّ،  مُحَمَّدٍ  بْنِ  مَعْنِ 
أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ
بِالْغَدْوَةِ وَاسْتَعِينُوا  وَأَبْشِرُوا،  وَقَارِبُوا،  فَسَدِّدُوا  غَلَبَهُ،  إِلَّلا  أَحَدٌ 

الدُّلْجَةِ"« وَالرَّوْحَةِ، وَشَيْءٍ مِنَ 

دين به  المقصود  يُسْرٌ"  الدِّينُ  "بَابٌ:  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
سمحة، كلها  وتعالى  تبارك  فشريعته  الله،  شرعه  الذي  الإسلام 
سهلة، يسيرة، ليس فيها تشديد وعسر ومشقة شديدة وحرج، قال
مِنۡ ٱلدِّينِ  فِي  عَلَيۡكُمۡ  جَعَلَ  ﴿وَمَا  وتعالى:  تبارك  الله 
بِكُمُ يُرِيدُ  بِكُمُ ٱلۡيُسۡرَ وَلَلا  ٱللَّهُ  حَرَجۚ﴾ وقال سبحانه: ﴿يُرِيدُ 
وُسۡعَهَاۚ﴾ إِلَّلا  نَفۡسًا  ٱللَّهُ  يُكَلِّفُ  ﴿لَلا  وقال:  ٱلۡعُسۡرَ﴾، 

الله يسيرًا سهلًلا. الدين شرعهُ  هذا كله يبرهن أن هذا 
www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



السَّمْحَةُ"« الْحَنِيفِيَّةُ  اللهِ  إِلَى  الدِّينِ  »أَحَبُّ  صلى الله عليه وسلم:  النبي  "وقول 
النبي وقول  تقديره:  محذوف  خبره  هنا  النبي صلى الله عليه وسلم"  "وقول  قالوا: 

بناءً على رفع كلمة قول. صلى الله عليه وسلم واردٌ أو ثابت، هذا 

هذا في  المؤلفُ  يسندهُ  لم  المعلقُ  الحديث  (وهذا  ابن حجر:  قال 
الكتاب، لأنهُ ليس على شرطه) ثم ذكر من وصله.

المفرد الأدب  في  والبخاري  مسنده  في  أحمد  أخرجه  الحديث 
وغيرهما عن يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ
الحُصَيْنٍ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

أَيُّ الْلأَدْيَانِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ عز وجل؟ قَالَ: الْحَنِيفِيَّةُ السَّمْحَةُ.«

قال ابن حجر: (وهكذا رواه عبد الأعلى، وعبد الرحمن بن مغراء،
من أره  ولم  إسحاق،  بن  محمد  عن  وغيرهم،  مجاهد،  بن  وعلي 
حجر ابن  والحافظ  مدلس،  إسحاق  بن  محمد  معنعنًا)  إلا  حديثه 
التي وردت لهذا الحديث، ليس حافظ، قال لك في جميع الطرق 
في شيء منها تصريح محمد بن إسحاق بالتحديث، ففيه هذه العلة
وهي عَنْعَنَةُ ابن إسحاق، وهو مدلس ولم يصرح بالتحديث، والعلة
خاصة عكرمة  عن  روايته  في  الحصين  بن  داود  فيه  الثانية: 
ضعف، ضعيف في روايته عكرمة، قال عليُّ بن المديني فيه: "ما
أبو وقال  فمنكر"،  عكرمة-  عن  الحصين  بن  داود  -يعني  روى 
عكرمة عن  وأحاديثه  مستقيمة،  شيوخه  عن  "أحاديثه  داود: 
مناكير". فهذا حديث منكر، ذكر الحافظ ابن حجر له شواهد في
تغليق التعليق، وكذلك فعل غيره من العلماء، ولكن المنكر منكر

لا يتقوى بالشواهد، فحديثُ ابن عباس هذا ضعيف.

لا لأنهُ  البخاري،  شرطِ  على  ليسَ  الإسناد  "وهذا  رجب:  ابن  قال 

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



عكرمة، عن  الحصينْ  بن  داود  برواياتِ  ولا  إسحاق،  بابن  يَحتجُ 
فإنها مناكير عند ابن المديني، والبخاري لا يخالف في ذلك، وإن
وخرج الحصين،  بن  لداود  خرّج  منفردين"  لهما  خرجَّ  قد  كان 
شواهدهُ ذكرَ  ثم  عكرمة،  عن  داود  رواية  يخرج  لم  لكنه  لعكرمة، 

الله. المتصلة وضَعَّفَها ابن رجب رحمه 

وأما الحافظ ابن حجر فحسّن إسناده في الفتح، وهو تساهل منه
رحمه الله وتساهله في تحسين الأحاديث في الفتح كثير.

وأما معنى الحديث فقال الحافظ في الفتح: (ومعنى »أحب الدين«
كان ما  لكن  محبوبة  كلها  الدين  لأن خصال  الدين،  أي خصال 
منها سمحًا أي سهلًلا، فهو أحبُّ إلى الله، ويدل عليه ما أخرجه
أنهُ سمعَ رسول يُسَمِهِ  لم  أعرابيٍ  بسندٍ صحيح من حديث  أحمدٌ 
الله صلى الله عليه وسلم يقول: »خير دينكم أيسره«، أو »الدينُ جِنْسٌ« أي أحب
قبل الماضية  الشرائع  بالأديان  والمراد  الْحَنِيفِيَّةُ،  الله  إلى  الأديان 
من اللغة  في  والْحَنِيفُ  إبراهيم،  ملة  والْحَنِيفِيَّةُ  وتنسخ،  تبدل  أن 
كان على ملته إبراهيم، وسُمِيَّ إبراهيم حنيفًا لميله عن الباطل إلى
مبنية أنها  أي  السَّهْلَةُ،  والسَّمْحَةُ  الميل،  الحَنَفْ  أصلَ  لأن  الحق، 
على السهولة، لقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيۡكُمۡ فِي ٱلدِّينِ مِنۡ

حَرَجۚ مِّلَّةَ أَبِيكُمۡ إِبۡرَٰهِيمَۚ﴾) انتهى الكلام.

على واقع  اسم  الدين  أن  أيضًا  الباب  هذا  (معنى  بطال:  ابن  قال 
يجب التي  الطريقة  بيّن  ثم  يُسْرٌ«  »الدِّينُ  صلى الله عليه وسلم:  لقوله  الأعمال؛ 
الحديث، آخر  إلى  وقاربوا«  »فسددوا  بقوله:  الدين  من  امتثالها 
وهذه كلها أعمال سماها صلى الله عليه وسلم دينًا، والدين والإسلام والإيمان شيء

واحد) انتهى كلامه رحمه الله.

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



"حدثنا عبد السلام بن مطهر" بن حسام بن مِصَّك بن ظالم بن
شيطان الأزْدي أبو ظَفَر البصري، يروي عن أتباع التابعين، ثقة،

مات في رجب سنة 224، روى له البخاري، وأبو داود.

قديمًا ظالم، وشيطان، وأشياء مثل هذه هكذا العرب  هذه أسماء 
يجعلون الأسماء مرعبة مخيفة.

وأسماء لأعدائهم  أبنائهم  أسماء  أن  قديمًا  يعتقدون  فيما  كان 
مخيفة، شديدة  بأسماء  أبنائهم  يسمون  كانوا  فلذلك  لهم؛  عبيدهم 
حسنة جميلة  لطيفة،  أسماء  عبيدهم  أسماء  ويسمون  مرعبة، 
المعاني؛ لأن هذه لهم وتلك لعدوهم، هكذا طريقتهم؛ لذلك تجدون

في أسماء العرب مثل هذا كثير.

أبو المـُقدَّمي  مُقدَّم  بن  ابن عطاء  هو  بن علي"  "قال: حدثنا عمر 
جعفر البصري، أصله واسطي مولى ثقيف، ثقة كان يدلس تدليس

السكوت، هذا نوع من أنواع التدليس تأتي صورته.

من أتباع التابعين مات سنة 190 وقيل بعدها روى له الجماعة.

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي -وذكر عمر بن علي،
فأثنى عليه خيرًا- وقال: كان يدلس، سمعته يقول حَجَاجُ سَمِعْتُهُ،

يعني حدثنا آخر، قال أبي هكذا كان يدلس) انتهى.

وقال محمد بن سعد: (كان ثقةً وكان يدلس تدليسًا شديدًا، يقول
يقول  ، السكوت  تدليس  هو  هذا  يسكت)  ثم  وحدثنا،  سمعت، 
سمعت وحدثنا ويسكت (ثم يقول هشام بن عروة والأعمش) أنت
أيش تظن؟ أنه استمع من هشام بن عروة والأعمش، لكن لا، ليس
الأمر كذلك؛ لأنه لم يسمع منهما، أسقط من سمع منه لما سكت،
فيقول أسقطه،  حدثه،  عمن  عمن؟  سكت  سكت،  ثم  حدثنا  قال 

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



يسمعك ما  حدثوني،  الذين  هذا  وفلان  فلان  نفسه  في  يقول  كأنه 
الذي حدثه هشام السامع أن  ثم قال هشام والأعمش فيظن  هذا، 
هشام أي  يحدثاه،  لم  الأعمش  و  هشام  أن  يُقدِّر  وهو  والاعمش 
لك، يسمعها  ما  نفسه،  في  يذكرها  هذه  يحدثاني،  لم  والأعمش 
تظنه قد سمع من أنت  فيقطع، شيء مسموع وشيء خفي، هكذا 
الآن؟ التعامل معه  أيضًا مشكلة كيف  الأعمش وهذه  هشام ومن 

سيأتي

جاء إذا  له  لحكمنا  تدليسه  لولا  الصدق،  (محله  حاتم:  أبو  وقال 
انتهى. أننا نخاف أن يكون أخذه عن غير ثقة)  بزيادته غير 

هذا النوع من التدليس يسمونه تدليس السكوت أو تدليس القطع،
قال: التدليس،  هذا  يدلس  فيمن  الله  رحمه  الوادعي  شيخنا  قال 
أو صحح حديثه حافظ الحفاظ،  يقبله  أن  إلّلا  في حديثه  "يُتوقف 
انتهى من الحفاظ، وإلّلا فيتوقف فيه هذا مع تصريحه بالتحديث" 

كلامه رحمه الله.

يعني، حتى لو صرح بالتحديث، لا نقبل حديثه، إلا إذا نص حافظ
من الحفاظ على صحة هذا الحديث، أو أنهم قبلوا منه حديثًا من
أحيانًا، له  يخرجون  الصحيحين،  في  هنا  يحصل  كما  الأحاديث، 
خَرَّجَ له البخاري فمثل هذا نقبله ليش؟! لأن نحن لا قدرة لنا على
هؤلاء بخلاف  يدلس،  لم  الذي  من  فيه  دلس  الذي  حديثه  تمييز 
الحفاظ يعرفون كيف يميزون بين حديثه، ويعرفون ما الذي سمعه

وما الذي لم يسمعه حقيقة، فلذلك نعتمد عليهم في ذلك.

له في الصحيح إلا ما توبع عليه، أرَ  الحافظ ابن حجر: (ولم  قال 
انتهى. الباقون)  به  واحتج 

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



يعني الموجود في صحيح البخاري، كله متابع عليه، ما أخرج له
منفردًا.

الغِفاري" هو معن بن محمد بن معن نضلة "عن معن بن محمد 
البخاري له  روى  ثقة،  التابعين،  أتباع  من  الحجازي  الغفاري 
التقريب: في  فيه  الحافظ  قال  ماجه،  وابن  والنسائي  والترمذي 

إذا توبع وإلا فلا. (مقبول) أي: 

التقريب، ابن حجر، وقد فسرها في مقدمة  الحافظ  يقولها  مقبول 
يقول مقبول إذا توبع وإلا فلا، هكذا هو فسرها، وذلك لأنه لم يذكر

فيه في تهذيب التهذيب جرحًا ولا تعديلًلا، لكن أخرج له.

ذكره ابن حبان في الثقات وروى عنه جمع، ومثل هذا يقول فيه
ابن حجر عادة في التقريب مقبول، وقال في الفتح: (وهو مدنيٌ ثقة
قليل الحديث) خالف الحافظ ابن حجر حكمُه في الفتح خالف ما
هو وهذا  الحديث،  قليل  ثقة  هو  قال  الفتح  ففي  التقريب،  في 
الصحيح. هذا الصحيح، لا ما قاله في التقريب، لأن البَزَّارْ قال فيه
وفي بأس)  به  ليس  المدينة  أهل  من  رجل  (ومعنٌ  مسنده:  في 
الطُفاوي؟ محمد  بن  فمعن  (قلت:  للدارقطني:  الحاكم  سؤالات 
الله معنًا هذا، لكن هل هو الدارقطني رحمه  ثقة) وهنا وثق  قال: 
والله الظاهر  الطفاوي،  قال  هنا  غيره؟  أم  معنا  المقصود  نفسه 
أعلم أنه هو نفسه، والطُفاوي هذه الظاهر أنها تَصَحَفَتْ، كما أشار
إليه محقق الكتاب وبيّن ذلك، تَصَحَفَتْ من أصل اسمه الغَفاري
هو هذا  يكن  لم  لو  حتى  ثقة،  هو  ذلك  فعلى  الطفاوي،  صُحِفَتْ 

الله. البزار فيه لا بأس فيه يكفي إن شاء  المقصود، فقول 

سعيد، أبي  بن  سعيد  هو  المقبُري"  سعيد  أبي  بن  سعيد  "عن 

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



واسمه كَيسان المقبُري نسبة إلى مقبرة بالمدينة كان مجاورًا لها،
تابعي، ثقة، اخْتَلَطَ قبل موته بأربع سنين، مات أبو سعد المدني، 
له روى  بعدها،  وقيل  قبلها،  وقيل  والعشرين،  المائة  حدود  في 

الجماعة.

قال ابن سعد: "وكان سعيد بن أبي سعيد ثقة كثير الحديث، ولكنه
كبر وبقي حتى اخْتَلَطَ قبل موته بأربع سنين" انتهى.

لا وكذلك  اختلاطَهِ،  مدة  في  شيئًا  روى  أَحْسِبُهُ  "ما  الذهبي:  قال 
يوجد له شيء منكر".

هكذا قال الذهبي، لكن هل وافقه الحفاظ؟! وهل سبقه الحفاظ إلى
ذلك؟!

هذا قوله يرده قول يعقوب بن شيبة، وابن حبان، ماذا قالا؟

قال يعقوب بن شيبة: "قد كان تغير وكبر واخْتَلَطَ قبل موته، يقال
المحدثين استثنى بعض  "حتى  قال:  ماذا  هنا  وانتبه  بأربع سنين" 
عنه ما كَتَبَ عنه في كِبَرِه مما كَتَبَ قَبْلَهُ"، كتبوا عنه قبل وبعد ولا
شعبة "فكان  قال:  الاختلاط،  وبعد  الاختلاط،  قبل  عنه  كتبوا  لا؟ 

انتهى. المقبُري بعد ما كَبُرْ"  يقول: حدثنا سعيد 

ميزوا ولكنهم  كبر،  ما  بعد  لا!!؟ حدث  أم  كبر  ما  بعد  إذًا حدث 
بينما كتبوا عنه قبل الاختلاط وبعده، فهذا يدل على أنهم كتبوا عنه

بعد الاختلاط.

سنين" بأربع  يموت  أن  قبل  اختلط  قد  "وكان  حبان:  ابن  وقال 
وقال: "في سماع المتأخرين عنه أوهام كثيرة"

كلام الذهبي غير دقيق ولا صحيح.
www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



»إن قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  "عن  عنه  الله  رضي  هريرة"  أبي  "عن 
العسر، نقيض  واليسر  »"يسر"«  الإسلام،  دين  أي:  الدين"« 
ومعناه: التخفيف »"ولن يشاد الدين أحدٌ"« كما في نسخة »"إلا
الدين في  أحد  يتعمق  لا  والمعنى:  المغالبة،  المشادة:  غلبه"« 
عن وانقطع  المتعمق،  ذلك  وعجز  الدين،  غلبه  إلا  الرفق  ويترك 

عمله كله أو بعضه.

قال ابن رجب: (ومعنى الحديث: النهي عن التشديد في الدين، بأن
شديدة، بكلفة  إلا  يحتمله  لا  ما  العبادة  من  نفسه  الإنسان  يُحَمِّلَ 
وهذا هو المراد بقوله صلى الله عليه وسلم: »لن يشاد الدين أحد إلا غلبه«، يعني

أن الدين لا يؤخذ بالمغالبة، فمن شاد الدين غلبه وقطعه) انتهى.

وقال ابن حجر: (قال ابن المـُنَيِّر: في هذا الحديث عَلَمٌ من أعلام
الدين في  متنطع  كل  أن  قبلنا  الناس  ورأى  رأينا  فقد  النبوة، 
ينقطع، وليس المراد مَنْعَ طَلَبَ الأكمل في العبادة؛ فإنه من الأمور
في المبالغة  أو  المِلال،  إلى  المؤدي  الإفراط  منع  بل  المحمودة؛ 
وقته، الفرض عن  إخراج  أو  الأفضل،  ترك  إلى  المفضي  التطوع 
إلى أن غلبته عيناه في النوم  الليل كله ويغالب  كمن بات يصلي 
إلى أن خرج أو  الليل، فنام عن صلاة الصبح في الجماعة،  آخر 
الوقت المختار، أو إلى أن طلعت الشمس، فخرج وقت الفريضة)
هذا كما يفعل بعض الناس عندنا اليوم، في ليلة السابع والعشرين
ليل وقيام  وعبادة،  وصلاة،  المساجد،  على  يكبون  رمضان  من 
طلوع بعد  إلا  الفجر  يصلي  ولا  بقليل  الفجر  قبل  ينام  والبعض 
أصلًلا، وقتها  دخول  قبل  الفجر  يصلي  والبعض  الشمس، 
والبعض يصلي الفجر دون أن يعي ما يقول، فرّطوا في الفريضة
من أجل أيش؟ أن يبالغوا في نافلة مستحبة، مثل هذا هو المذموم،

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



يؤثر أن  إلى  أو  الانقطاع،  إلى  ذلك  يؤدي  العمل حتى  في  تبالغ  لا 
قدرِ على  الشيء  افعل  أو  الشيء  أعطي  أفضل،  هو  ما  على 
بهذه تفريط،  ولا  إفراط  فيها  يكون  لا  بطريقة  بالشيء  استطاعتك 
الكثرة الكثرة،  من  أهم  المداومة  تداوم،  أن  تستطيع  الطريقة 
تنقطع، المبالغة تنقطع، أما الاعتدال ولو بشيء قليل يدوم والعمل
الدائم أحب إلى الله سبحانه وتعالى من المنقطع، حتى إن النبي
الليل« قيام  الليل، فترك  يقوم  قال: »لا تكن مثل فلان، كان  صلى الله عليه وسلم 
تذهب، تقوم الليل إحدى عشر ركعة، عشرين ركعة، ثلاثين ركعة،
يوم يومين ثلاثة، وتنقطع، لا، قم بركعتين دائمتين أفضل من هذا
ركعة عشر  بإحدى  قمت  إذا  أنك  نفسك  رأيت  إذا  القيام، 
الأكمل، هذا  مشكلة،  في  ما  طيب  ونشاطك  مشيت  استمريت، 
طلب الأكمل مطلوب، لكن ليس على حساب المداومة، لا يكون
أولى هو  ما  حساب  على  يكون  ولا  المداومة،  حساب  على 

وأوجب.

هذا تنالوا  لن  »إنكم  أحمد  عند  الأدرع  بن  محجن  حديث  (وفي 
وقد أيسره«  دينكم  »)وخير  له،  الكلام  مازال  بالمبالغة(«  الأمر 
يستفاد من هذا الإشارة إلى الأخذ بالرخصة الشرعية، فإن الأخذ
بالعزيمة في موضع الرخصة تنطع، كمن يترك التيمم عند العجز
عن استعمال الماء فيفضي به استعماله) يعني استعمال الماء مع
على ويشدد  الماء  يستعمل  لكنه  الماء،  استعمال  عن  عاجز  أنه 
يستعمل بالرخصة،  يأخذ  ما  أنه  يتيمم،  رخصة  له  أنه  مع  نفسه 
مذموم، هذا  الضرر  نفسه  على  ويدخل  نفسه  على  ويشدد  الماء 
هذه من  هذا  الضرر)  حصول  إلى  استعماله  به  (فيفضي  قال: 
أي: (»"فسددوا"«  قال:  المذمومة-،  المبالغة  -صور  الصور 
الزموا السداد، وهو الصواب من غير إفراط ولا تفريط، قال أهل

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



تفريط، ولا  إفراط  لا  العمل)  في  التوسط  السداد  اللغة: 
بما فاعملوا  بالأكمل،  الأخذ  تستطيعوا  لم  إن  أي:  »")وقاربوا"« 

يَقْرُبُ من الأكمل)

قال ابن رجب: (المقاربة أن يقارب الغرض وإن لم يصبه، لكن
يكون مجتهدًا على الإصابة، فيصيب تارة ويقارب تارة أخرى، أو

تكون المقاربة لمن عجز عن الإصابة)

يعني أنت تقارب ربما مع مقاربتك تستطيع أن تصل إلى الإصابة
فأنت الأحوال مع محاولتك  وأنت في جميع  تستطيع،  ربما لا  أو 
فتقارب، مطلقًا،  الإصابة  تصيب  لا  كنت  لو  حتى  خير،  على 
تارة ويقارب  تارة  (فيصيب  يقارب  قال:  مطلوبة،  هذه  مقاربتك 
تعالى: قال  كما  الإصابة،  عن  عجز  لم  المقاربة  تكون  أو  أخرى، 
بأمر أمرتكم  :»إذا  صلى الله عليه وسلم  النبي  وقال  استطعتم﴾،  ما  الله  ﴿فاتقوا 

انتهى. فأتوا منه ما استطعتم(« 

يعني تكون الإصابة لمن كان قادرًا على الإصابة، والمقاربة لمن
كنت وإن  حتى  الأول،  بالمعنى  أو  الإصابة،  على  قادرًا  يكن  لم 
لا الذي  الوقت  في  تستطيع،  لا  وأحيانًا  الإصابة،  تستطيع  أحيانًا 

تستطيع قارب، كله معاني صحيحة ومرادة.

والمراد قل،  وإن  الدائم  العمل  على  بالثواب  أي:  )»"وَأَبْشِرُوا"« 
من يكن  لم  إذا  العجز  بأن  بالأكمل  العمل  عن  عجز  من  تبشير 
جميع على  بالأجر  أبشر  يعني  أجره)  نقص  يستلزم  لا  صنيعه 
به المبشر  (وأبهم  قال:  عليه،  تقدر  ما  عملت  أنك  بما  الأحوال، 
تعظيمًا له وتفخيمًا) ما يعني أبشروا بأيش؟ تركه، ليش؟ يترك ولا

يذكر تعظيما له وتفخيما لأمره.

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



»"وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدْوَةِ"« استعينوا بأوقات النشاط على العمل، هذا
قاربوه، أو  الصواب،  إلى  تصلوا  أن  حاولوا  سددوا،  المقصود، 
إيقاع يعني  الغدوة  هي؟  ما  النشاط،  بأوقات  ذلك  على  واستعينوا 

العمل في أوقات النشاط.

الغدوة قالوا سَيْرُ أول النهار، قال: الجوهري: ما بين صلاة الغداة
وطلوع الشمس.

أول النهار من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس.

»"وشيء من الزوال  بعد  السَّيْرُ  الثاني،  الوقت  »"والروحة"« هذا 
آخر سير  اللام،  وإسكان  وفتحه،  أوله  بضم  الدُلْجَة،  الدُّلْجَة"« 
فقال: بالتبعيض،  فيه  عبر  ولهذا  كله،  الليل  سير  وقيل:  الليل، 

النهار. الليل أشق من عمل  الدلجة« ولأن عمل  »وشيء من 

صلى الله عليه وسلم وكأنه  المسافر،  أوقات  أطيب  الأوقات  وهذه  الشُراحُ:  قال 
خاطب مسافرًا إلى مَقْصِدٍ فنبهه على أوقات نشاطه؛ لأن المسافر
إذا استمر في يعني  والنهار جميعًا عجز وانقطع،  الليل  إذا سافر 
السير في النهار عجز وانقطع، وإذا تحرى  الليل وفي  المسير في 
وحسن مشقة،  غير  من  المداومة  أمكنته  المنشطة  الأوقات  هذه 
هذه الاستعارة أن الدنيا في الحقيقة دار نُقلة إلى الآخرة، وأن هذه

الأوقات بخصوصها، أروح ما يكون فيها البدن للعبادة.

قال ابن رجب رحمه الله: (وقوله: »واستعينوا بالغدوة والروحة،
العمل، أوقات  الثلاثة  الأوقات  هذه  أن  يعني  الدلجة«  من  وشيء 
والسير إلى الله، وهي أول النهار وآخره، وآخر الليل، فالغَدوة أول
أبي سنن  وفي  الليل،  آخر  سير  والدلجة  آخره،  والروحة  النهار، 
داود عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »إذا سافرتم فعليكم بالدلجة، فإن الأرض

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



بالأبدان، الدنيا  سير  في  محمود  الليل  آخر  فسير  بالليل«  تطوى 
وفي سير القلوب إلى الله بالأعمال) يعني آخر الليل الوقت وقت
الله عند  مبارك  فيه  العمل  الوقت  وهذا  الليل،  من  الأخير  الثلث 

سبحانه وتعالى وقيامه عظيم.

فيه: وزاد  كتابه،  أواخر  في  الحديث  هذا  البخاري  (وخَرَّجَ 
»والقصدَ القصدَ تبلغوا« يعني أن من داوم على سيره إلى الله في
بالغ بل  يقتصد،  لم  ومن  بلغ  الاقتصاد  مع  الثلاثة  الأوقات  هذه 

انتهى. يبلغ)  واجتهد، فربما انقطع في الطريق، ولم 

قد وتعالى  سبحانه  الله  أن  كله  الحديث  هذا  من  المراد  خلاصة 
يسّر هذا الدين علينا والحمد لله، فلا نشدد على أنفسنا، ومن شدد
سبحانه الله  يسر  الذي  باليسر  فنأخذ  فخسر،  انقطع  نفسه  على 
ما بقدر  الصواب،  إلى  السداد،  إلى  نصل  أن  ونحاول  وتعالى، 
نستطيع، من غير أن نبالغ حتى لا ننقطع، وإذا لم نستطع أن نصل
في كلها،  أعمالنا  في  الأكمل،  نقارب  أن  نحاول  الأكمل،  إلى 
مسيرتنا إلى الله سبحانه وتعالى، وأبشروا، لن يضيع لنا أجرًا عند
داومنا إذا  العمل،  قلة  مع  كريم، حتى  والله  وتعالى،  الله سبحانه 
أوقات هي  أوقات  ثلاثة  على  صلى الله عليه وسلم  ودلنا  واسع  الله،  ففضل  عليه 
وآخر النهار،  وآخر  النهار،  أول  ذلك  في  نستغلها  للعمل،  النشاط 

الليل.

ذاك في  فاستغله  العمل  على  نشيطًا  فيه  نفسك  تجد  وقت  وأي 
الوقت.

طريق من  وغيرهما  حبان  وابن  النسائي،  أخرجه  الحديث  هذا 
المـُقدَّم به.

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



ليس البخاري"  به  تفرد  الحديث  "وهذا  الفتح:  في  رجب  ابن  قال 
الغفاري" لِمَعَنِ  بالتخريج  مطلقا، يعني تفرد به عن مسلم "وتفرد 

وقال ابن حجر: ("حدثنا عمر بن علي" وهو المـُقَدَّمِي بضم الميم،
وفتح القاف، والدال المشددة، وهو بصري ثقة، لكنه مُدَلِسٌ شديد
أفراد من  الحديث  وهذا  وغيره،  ابن سعد  بذلك  التدليس، وصفه 
البخاري عن مسلم وصححه، وإن كان من رواية مدلس بالعنعنة
لتصريحه فيه بالسماع من طريق أخرى، فقد رواه ابن حبان في
صحيحه من طريق أحمد ابن المقدام، أحد شيوخ البخاري، عن
عمر بن علي المذكور، قال: "سمعت مَعْنَ بن محمد فذكره" وهو

من أفراد معن)

لكن طبعًا،  باقي  الإشكال  وحدثنا  سمعت  قال  لو  حتى  المشكلة 
انتهى الأمر. كون الحفاظ قد قبلوه 

(وهو من أفراد معن بن محمد وهو مدني ثقة قليل الحديث، لكن
تابعه على شِقه الثاني ابن أبي ذئب، عن سعيد، أخرجه المصنف
في وزاد  وقاربوا«  »سددوا  ولفظه:  بمعنى  الرقاق،  كتاب  في 
الأول، وقد أشرنا يذكر شقه  تبلغه« ولم  القصدَ  آخره: »والقصدَ 
إلى بعض شواهده، ومنها حديث عروة الفُقَيْمي -بضم الفاء وفتح
حديث ومنها  يسر«  الله  دين  »إن  قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  القاف- 
من فإنه  قاصدًا،  هديًا  »عليكم  الله صلى الله عليه وسلم:  رسول  قال  قال:  بريدة، 
حسن) منهما  كل  وإسناد  أحمد  رواهما  يغلبه«  الدين  هذا  يشاد 

انتهى.

بهما تفرد  الذَين  لللفظين  شاهدًا  هنا  الله  رحمه  حجر  ابن  فذكر 
الدين« فقواهما مَعَنْ في هذا الحديث »الدين يسر«، »ولن يشاد 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



الشواهد، وللحديث شواهد أخرى، ولم أقف على قولٍ لأحدٍ بهذه 
لله. من الحفاظ ينكر هذا الحديث أو يضعفه، والحمد 

اللهُ كَانَ  ﴿وَمَا  تَعَالَى:  اللهِ  وَقَوْلُ  الْلإِيمَانِ  مِنَ  الصَّلَلاةُ  "بَابٌ: 
الْبَيْتِ. يَعْنِي صَلَلاتَكُمْ عِنْدَ  إِيمَانَكُمْ﴾  لِيُضِيعَ 

حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ خَالِدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا زُهَيْرٌ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو إِسْحَاقَ،
الْمَدِينَةَ قَدِمَ  مَا  أَوَّلَ  كَانَ  النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم  »أَنَّ  عَازِبٍ:  بْنِ  الْبَرَاءِ  عَنِ 
قِبَلَ وَأَنَّهُ صَلَّى  الْلأَنْصَارِ،  أَخْوَالِهِ مِنَ  قَالَ  أَوْ  أَجْدَادِهِ،  نَزَلَ عَلَى 
بَيْتِ الْمَقْدِسِ سِتَّةَ عَشَرَ شَهْرًا، أَوْ سَبْعَةَ عَشَرَ شَهْرًا، وَكَانَ يُعْجِبُهُ
أَنْ تَكُونَ قِبْلَتُهُ قِبَلَ الْبَيْتِ، وَأَنَّهُ صَلَّى أَوَّلَ صَلَلاةٍ صَلَّلاهَا صَلَلاةَ
الْعَصْرِ، وَصَلَّى مَعَهُ قَوْمٌ، فَخَرَجَ رَجُلٌ مِمَّنْ صَلَّى مَعَهُ، فَمَرَّ عَلَى
أَهْلِ مَسْجِدٍ وَهُمْ رَاكِعُونَ، فَقَالَ: أَشْهَدُ بِاللهِ لَقَدْ صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ
اللهِ صلى الله عليه وسلم قِبَلَ مَكَّةَ، فَدَارُوا كَمَا هُمْ قِبَلَ الْبَيْتِ، وَكَانَتِ الْيَهُودُ قَدْ
فَلَمَّا الْكِتَابِ،  وَأَهْلُ  الْمَقْدِسِ،  بَيْتِ  قِبَلَ  يُصَلِّي  كَانَ  إِذْ  أَعْجَبَهُمْ 

ذَلِكَ«. أَنْكَرُوا  الْبَيْتِ،  قِبَلَ  وَلَّى وَجْهَهُ 

أَنَّهُ هَذَا:  حَدِيثِهِ  فِي  الْبَرَاءِ  عَنِ  إِسْحَاقَ،  أَبُو  "حَدَّثَنَا  زُهَيْرٌ:  قَالَ 
نَقُولُ مَا  نَدْرِ  فَلَمْ  وَقُتِلُوا،  رِجَالٌ  تُحَوَّلَ  أَنْ  قَبْلَ  الْقِبْلَةِ  عَلَى  مَاتَ 

إِيمَانَكُمْ﴾". لِيُضِيعَ  اللهُ  تَعَالَى: ﴿وَمَا كَانَ  اللهُ  فَأَنْزَلَ  فِيهِمْ. 

تبارك الله  سماها  عمل،  الصلاة  الْلإِيمَانِ"  مِنَ  الصَّلَلاةُ  "بَابٌ: 
الإيمان، من  الأعمال  مثلها،  الأعمال  وسائر  إيمانًا،  وتعالى 

والصلاة خصلة من خصاله.

روى الخلال، عن يحيى ابن آدم، قال: "شهد أبو يوسف عند شريك
بشهادته، فقال له: قم وأبى أن يجيز شهادته، فقيل له: ترد شهادته؟

فقال: أجيز شهادة رجل يقول الصلاة ليست من الإيمان؟"!

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



أي أنه ينكر هذا، كيف يقبل شهادة رجل يقول الصلاة ليست من
الإيمان؟!

"قال قال:  حنبل  بن  أحمد  عن  سام،  بن  أحمد  بن  جعفر  وعن 
فكيف البيت:  إلى  القبلة  حولت  حين  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أصحاب 
اللهُ كَانَ  ﴿وَمَا  وجل:  عز  الله  فأنزل  إليها؟  التي صلينا  بصلاتنا 
فجعل صلاتهم يقول:  حنبل  بن  أحمد  فسمعت  إِيمَانَكُمْ﴾  لِيُضِيعَ 

إيمانًا، فالصلاة من الإيمان"

كتاب في   224- سنة  -توفي  سلام  ابن  القاسم  عبيد  أبو  وقال 
الإيمان: "والشاهد على أن الصلاة من الإيمان قول الله عز وجل:
﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَٰنَكُمۡۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾،
وهم صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  أصحاب  من  توفوا  الذين  في  نزلت  وإنما 
على الصلاة إلى بيت المقدس، فسئل رسول صلى الله عليه وسلم فنزلت هذه الآية،
بعد الإيمان  أن الصلاة من  يُلتمس على  أبو عبيد فأي شاهد  قال 

انتهى. هذه الآية؟" 

ما "سياق  والجماعة:  السنة  أهل  اعتقاد  شرح  في  اللالكائي  قال 
من ذلك  وروي  الإيمان،  من  الصلاة  أن  في  النبي صلى الله عليه وسلم  عن  روي 
بن الله  وعبد  مسعود،  بن  الله  وعبد  وعلي،  عمر،  عن  الصحابة 
-أي وعنه  الله،  عبد  بن  وجابر  والبراء،  الدرداء،  وأبي  عباس، 
من عندكم  والإيمان  الكفر  بين  يفرق  كان  ما  سئل  أنه  جابر:- 
الحسن: وعن  الصلاة،  قال:  صلى الله عليه وسلم؟  الله  رسول  عهد  في  الأعمال 
بلغني أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يقولون: بين العبد وبين
من قال  وبه  عذر،  غير  من  الصلاة  يدع  أن  فيكفر  يشرك  أن 
بن وعمرو  زيد،  بن  وجابر  جبير،  بن  وسعيد  مجاهد،  التابعين: 
دينار، وإبراهيم النخعي، والقاسم بن مخيمرة، ومن الفقهاء: مالك،

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



وأحمد، النخعي،  الله  عبد  بن  وشريك  والشافعي،  والأوزاعي، 
انتهى. القاسم ابن سلام"  وإسحاق، وأبو ثور، وأبو عبيد 

وقال أبو القاسم قِوام السنة في "الحُجَة في بيان المحَجَة": (الإيمان
وقالت والظاهرة،  الباطنة  الطاعات  جميع  عن  عبارة  الشرع  في 
لا والأقوال من شرائعه  والأفعال  التصديق،  هو  الإيمان  الأشعرية: 
بالأفعال، أخل  من  أن  الاختلاف  هذا  وفائدة  الإيمان،  نفس  من 
عند أي:  الإطلاق)  على  اسم مؤمن  يتناوله  لا  المنهيات،  وارتكب 
كامل مؤمن  هذا  مطلق  بشكل  يعني  الإطلاق  يعني  السنة  أهل 
ببعضه، أخل  قد  لأنه  الإيمان  ناقص  هو  (فيقال  يعني  الإيمان 
وعندهم) أي الاشاعرة (يتناوله الاسم على الإطلاق لأنه عبارة عن
ٱلۡمُؤۡمِنُونَ ﴿إِنَّمَا  تعالى:  قوله  دليلنا  به،  أتى  وقد  التصديق 
هُمُ ﴿أُوْلَٰٓئِكَ  قوله:  إلى  قُلُوبُهُمۡ﴾  وَجِلَتۡ  ٱللَّهُ  ذُكِرَ  إِذَا  ٱلَّذِينَ 
هذه لوجود  الحقيقي  بالإيمان  ووصفهم  حَقًّاۚ﴾،  ٱلۡمُؤۡمِنُونَ 
لِيُضِيعَ اللهُ  كَانَ  (﴿وَمَا  الشاهد  وهذا  تعالى)  وقال  الأفعال، 
أفعال) وهي  الإيمان  اسم  عليها  فأطلق  صلاتكم،  يعني  إِيمَانَكُمْ﴾ 

انتهى.

هذه أقوال أهل السنة في أن الصلاة إيمان.

قال الإمام البخاري رحمه الله: "وقول الله تعالى :﴿وَمَا كَانَ اللهُ
اللهُ كَانَ  ﴿وَمَا  البيت"  عند  صلاتكم  يعني  إِيمَانَكُمْ﴾،  لِيُضِيعَ 
يضيع وتعالى،  تبارك  ذلك  الله  يفعل  لا  أي:  إِيمَانَكُمْ﴾  لِيُضِيعَ 
بمعنى يترك إيمانكم سُدًا بدون مجازاة عليه، والمراد بإيمانهم هنا:
تحويل قبل  ماتوا  للذين  عام  وهذا  المقدس،  بيت  إلى  صلاتهم 
المؤلف سيذكره  الذي  والحديث  حولت،  حتى  بقوا  ومن  القبلة، 

يبين سبب نزول الآية.
www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



قال ابن رجب: (قال عبيد الله بن موسى: هذا الحديث يخبرك أن
هذا في  البخاري  عليه  بوب  الذي  هو  وهذا  الإيمان،  من  الصلاة 
الموضع، ولأجله ساق حديث البراء فيه، وكذلك استدل ابن عيينة
وغيره من العلماء، على أن الصلاة من الإيمان، وممن روي عنه
أنه فسر هذه الآية بالصلاة إلى بيت المقدس ابن عباس، من رواية
العوفي عنه، وسعيد بن المسيب، وابن زيد، والسدي وغيره، وقال
قتادة والربيع بن أنس: نزلت هذه الآية لما قال قوم من المسلمين:
كيف بأعمالنا التي كنا نعمل في قبلتنا الأولى؟ وهذا يدل على أن
بين من  بالقبلة  تختص  التي  هي  لأنها  أيضًا؛  الصلاة  بها  المراد 
المراد وأن  خلافًا  هذا  في  المفسرين  أكثر  يَذكر  ولم  الأعمال، 
بالإيمان هاهنا الصلاة، فإنها عَلَم الإيمان، وأعظم خصاله البدنية)

انتهى المراد.

قال البيهقي: (وأجمع المفسرون على أنه أراد به صلاتكم إلى بيت
طاعة فكل  ذلك  ثبت  وإذا  إيمان،  الصلاة  أن  فثبت  المقدس، 

انتهى. بينهما)  إيمان، إذ لا فرق يفرق 

فأراد ذلك،  على  المفسرون  أجمع  الإجماع،  نقل  هنا  الشاهد 
من كالزكاة  الأبواب؛  من  وغيره  الباب  بهذا  الله  رحمه  البخاري 
الرد على الأبواب كلها  بهذه  أراد  الإيمان...  الإيمان، والجهاد من 
شيء الإيمان  وأن  عمل،  بلا  قول  الإيمان  بأن  القائلين  المرجئة 
هذه أن  فأثبت  والسنة،  الكتاب  ومخالفتهم  ضلالهم  وبيّن  واحد، 

الأعمال من الإيمان، وأن الإيمان ذو شُعب، وأنها من شعبه.

الحديث- -شروح  الشروح  كتب  في  يقع  لما  التنبه  من  بد  ولا 
فيقرر الله،  رحمه  البخاري  أرادها  التي  بالطريقة  يشرح  بعضهم 
المرجئة، عقيدة  يقرر  وبعضهم  والجماعة،  السنة  أهل  عقيدة 

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



ويحرّف كلام البخاري رحمه الله، أو أنه على أحسن أحواله يميع
المسألة، يُمَيُعُها فيجعل المسألة كأنها مسألة فقهية قد اختلف فيها
العلماء، فقول هكذا وقيل كذا وربما كذا، ولعله كذا، تمييع للدين،
فجعلوا الأسلوب،  هذا  المتأخرين،  من  الكثير  به  تأثر  قد  وهذا 
من فيها  اختلف  قد  مسألة  تطرح  كأنها  تطرح  العقيدة  مسائل 
مسائل الطهارة، أو من مسائل الزكاة، أو غيرها من المسائل التي
اختلف فيها أهل العلم، وصارت مسألة فقهية لا نصوص فيها لا
من الكتاب ولا من السنة ولا فيها أي شيء، فلا بد من الحذر من

هذا الأسلوب.

حتى الذي يأتي مبتدع ويقرر بدعته بشكل صريح، ويقول لك هذا
هو والإرجاء  الحق،  هو  وقولنا  باطل  وهو  السنة،  أهل  كلام 
كله أنك  ويوهمك  الدين،  يميع  الذي  هذا  من  أهون  الصواب، 
هذا خطره الأقوال،  بين  من  تختار  وأنت  وكله صحيح،  صواب، 

أعظم من خطر الأول.

مع أن ذاك أضل في عقيدته؛ لكن هذا من حيث الخطورة أخطر؛
الاجتهاد، فيها  يجوز  العقائدية  المسائل  أن  للناس  يصور  لأنه 
كثير تأثر  وقد  الكلام،  باطل  فهذا  والخطأ،  الصواب  فيها  ويجوز 
من الناس بهذا الأسلوب، فصارت الأمور يعني فوضى؛ في مسألة
أهل بين  عنهم  الله  السلف رضي  عليه  يحرص  كان  الذي  التَمَيُّزْ 
البدع قد قضي عليه إلا عند من رحم السنة والجماعة وبين أهل 
أنه يزعم  الذي  حتى  وصار  الزمن،  هذا  في  وتعالى  سبحانه  الله 
فقهية مسألة  في  اجتهد  قد  رجل  كأنه  المبتدع  مع  يتعامل  سني 
خلافية لا نصوص فيها، وقال وأخطأ فيها، ويعامله بناء على ذلك
يقول لك اجتهد وأخطأ، ولا يمنعه ذلك أن يكون أكيله له جليسه

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



في غاية  خطير،  الأمر  وهذا  شيء،  ذلك  من  يمنعه  لا  ومؤانسه، 
بالباطل، الحق  ولبس  بالباطل  للحق  خلط  فيه  إذ  الخطورة، 

الباطل. وتضييع الحق وتمييزه عن 

قال ابن بطال المالكي: (هذا مذهب جماعة أهل السنة، أن الإيمان
قول وعمل)

قال أبو عبيد: (وهو قول مالك والثوري والأوزاعي ومن بعدهم من
أرباب العلم والسنة الذين كانوا مصابيح الهدى، وأئمة الدين من
البخاري أراد  المعنى  وهذا  وغيره،  والشام  والعراق  الحجاز  أهل 
رحمه الله إثباته في كتاب الإيمان، وعليه بوب أبوابه كلها، فقال:
لسانه المسلمون من  المسلم من سلم  وباب  الإيمان،  أمور  "باب 
ويده، وباب إطعام الطعام من الإيمان، وباب من الإيمان أن يحب
لأخيه ما يحبه نفسه، وباب حب الرسول صلى الله عليه وسلم من الإيمان، وباب
الجهاد من وباب  الإيمان،  الزكاة من  وباب  الإيمان،  الصلاة من 
إن لقولهم  المرجئة  على  الرد  أراد  وإنما  أبوابه،  وسائر  الإيمان" 
الإيمان قول بلا عمل، وتبيين غلطهم وسوء اعتقادهم، ومخالفتهم

للكتاب والسنة، ومذهب الأئمة" انتهى.

في والمرجئة  للجهمية  الحجج  أقطع  الآية  :(هذه  قال  وفي شرحه 
قولهم إن الفرائض والأعمال لا تسمى إيمانًا، وقولهم خلاف نص
التنزيل؛ لأن الله سمى صلاتهم إلى بيت المقدس إيمانًا، ولا خلاف
بين أهل التفسير أن هذه الآية نزلت في صلاتهم إلى بيت المقدس)

انتهى المراد.

مالك: قال  قال:  العزيز  عبد  بن  أشهب  عن  البر  عبد  ابن  أخرج 
"أقام الناس يصلون نحو بيت المقدس 16 شهرًا، ثم أُمروا بالبيت

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



أي: إيمانكم﴾  ليضيع  الله  كان  ﴿وما  تعالى:  الله  فقال  الحرام، 
صلاتكم إلى بيت المقدس، قال مالك: "وإني لأذكر بهذه الآية قول

المرجئة إن الصلاة ليست من الإيمان".

وروى عن الشافعي قال: الإيمان قول وعمل، واعتقاد بالقلب، ألا
يعني: إيمانكم﴾  ليضيع  الله  كان  عز وجل: ﴿وما  الله  قول  ترى 
صلاتكم إلى بيت المقدس، فسمى الصلاة إيمانًا، وهي قول وعمل
وعقد، وقال: ومن الدلائل على أن الإيمان قول وعمل، كما قالت
ليضيع الله  كان  ﴿وما  وجل:  عز  الله  قول  والجمهور  الجماعة 
بيت إلى  صلاتكم  أراد  أنه  المفسرون  يختلف  لم  إيمانكم﴾ 

انتهى. إيمانًا"  المقدس، فسمى الصلاة 

واضح كلام  أحمد،  والإمام  الشافعي،  والإمام  مالك  الإمام  كلام 
وصريح في تقرير عقيدة أهل السنة والجماعة في مسألة الإيمان،
ويأتيك الأشعري والمرجئ وغيرهم، ويقول لك نحن شافعية، نحن
مالكية ونحن حنابلة، وتجده مرجئ بعيدًا كل البعد عن عقيدة أهل
هي إنما  وحَنْبَلِيَتَكَ؟  ومالِكِيَتَكَ  شافِعِيَتَكَ  أين  والجماعة،  السنة 

الأهواء والله المستعان.

وقوله: "يعني صلاتكم عند البيت" يريد إلى بيت المقدس بهذا في
اختصره جمع من السلف وقال: صلاتكم نحو بيت المقدس.

وليس البيت،  عند  قال: صلاتكم  البخاري،  لفظ  في  اختلفوا  لكن 
إلى البيت المقدس، أو إلى البيت، فقال البعض: معنى كلامه يعني
تأولوا هكذا  المقدس،  بيت  إلى  الحرام  البيت  عند  بمكة  صلاتكم 

البخاري واضح. كلامه وهذا تأويل، المهم مراد 

وقع هكذا  البيت"  عند  "صلاتكم  أي:  البخاري  "قول  النووي:  قال 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



في الأصول عند البيت، وهو مشكل؛ لأن المراد صلاتكم إلى بيت
بيت إلى  يقول أي صلاتكم  أن  ينبغي  المقدس، هذا مراده، وكان 
المقدس، وهذا هو مراده فيتأول كلامه عليه" يعني ينبغي أن نتأول
بقوله عند البخاري  "ولعل مراد  قال:  بناء على ذلك،  نفهمه  كلامه 
البيت مكة أي صلاتكم بمكة، وكانت إلى بيت المقدس، والمراد

بالبيت الكعبة، زاد الله تعالى تشريفًا وتعظيمًا" انتهى.

في المهم  اللفظ،  هذا  استعماله  سبب  الفتح  في  حجر  ابن  ذكر 
بيت إلى  بصلاتكم  المراد  واضح  البخاري  مراد  أن  الموضوع 

المقدس.

"حدثنا عمرو بن خالد" وهو ابن فروخ بن سعيد بن عبد الرحمن
الغساني علي  أبو  قال  تقدم،  ثقة  الحراني،  الحسن  أبو  واقد،  بن 
بن البخاري: "حدثنا عمرو  (قال  المهمل:  تقييد  الجياني في كتابه 
قلت) القبلة،  تحويل  شأنه  (وذكر  وقال:  الإسناد،  وذكر  خالد..." 
الكلام للغساني (كان في نسخة أبي زيد المروزي: "حدثنا عُمر بن
خالد") في نسخة من نسخ البخاري، حدثنا عُمر بن خالد، وليس
وأبو القابسي،  الحسن  أبو  عنه  نقله  (هكذا  قال:  خالد،  بن  عمرو 
عَمْرو الطليطلي، وذلك وهم والصواب  بن محمد  الفرج عبدوس 
الحراني خالد  بن  عَمْرو  وهو  الميم،  والسكون  العين،  بفتح 
خالد) بن  عُمر  له:  يقال  من  البخاري  في شيوخ  وليس  الجزري، 

انتهى.

إذًا عُمَر خطأ، والصواب عَمْرو، والواو أدخلها العرب في كتابة
هذا يحصل  لا  حتى  وعَمْرو،  عُمَر  بين  التفريق  أجل  من  عَمْرو 
في كان  ما  العين،  فتح  تشكيل  في  في ضبط  كان  ما  لأن  الخلط 
يقولون اليوم  العامة  من  وكثير  فرقًا،  الواو  وضع  فلذلك  فرق، 

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



عَمْرو قال  بالواو،  تنطق  أن  ينبغي  ما  خطأ  جهل  وهذا  عمرو، 
للتفريق بين عُمَر وعَمْرو. الواو فقط  وليس عمرو، هذه 

خيثمة أبو  الجُعفي  حُدَيج  بن  معاوية  ابن  هو  زهير"  حدثنا  "قال: 
متقن، حافظ،  ثقة،  التابعين،  أتباع  من  الجزيرة،  سكن  الكوفي، 
بعد كان  السبيعي  إسحاق  أبي  من  سماعه  أن  إلا  سنة؛  صاحب 

اختلاط أبي إسحاق.

مات سنة اثنتين أو ثلاث أو أربع وسبعين ومائة روى له الجماعة.

عند متابع  إسحاق  أبي  عن  الحديث  لهذا  روايته  في  متابع  وهو 
المصنف وغيره.

عن روى  فيما  زهير  أبيه:  عن  حنبل  بن  أحمد  بن  صالح  قال 
المشايخ ثبت، بخ بخ، وفي حديثه عن أبي إسحاق لين، سمع منه

بأخرة.

وقال أبو زرعة: ثقة إلا أنه سمع من أبي إسحاق بعد الاختلاط.

وقال أبو حاتم: زهيرٌ أحب إلينا من إسرائيل في كل شيء إلا في
حديث أبي إسحاق، وقال: زهير ثقة متقن صاحب سنة.

قال ابن حبان: (مات سنة ثلاث أو أربع وسبعين ومائة في رجب،
وكان حافظًا متقنًا، وكان أهل العراق يقولون في أيام الثوري: إذا
على الإتقان  في  يقدمونه  وكانوا  خلَف،  زهير  ففي  الثوري،  مات 

انتهى. غيره من أقرانه( 

ويقال بن عبيد،  الله  بن عبد  أبو إسحاق" هو عمرو  "قال: حدثنا 
أبي ابن  الله  عبد  بن  عمرو  ويقال  علي،  بن  الله  عبد  بن  عمرو 

أبو إسحاق السبيعي الكوفي، سبيع من همدان. شعيرة 
www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



ذلك، غير  وقيل   127 سنة  مات  بأخرة  اختلط  مدلس  ثقة  تابعي 
روى له الجماعة.

قال عبد الله بن أحمد: قلت لأبي: أيهما أحب إليك: أبو إسحاق أو
عنه حملوا  الذين  هؤلاء  ولكنّ  ثقة،  إسحاق  أبو  فقال:  السدي؟ 

انتهى. بأخرة" 

هي هكذا  زهيرٌ)  إن  (يقال  لابنه:  العلل  في  الرازي  حاتم  أبو  وقال 
أبي من  سمع  زهيرٌ  إن  (يقال  زُهَيْرًا  ليست  زُهَيْرٌ،  بالرفع  جاءت 
وأبو قديم،  إسحاق  أبي  من  سماعه  وإسرائيل  بأخرة،  إسحاق 
سماعه فليس  بأخرة  منه  سمع  من  فكل  اختلط،  بأخرة  إسحاق 

انتهى. بأجود مما يقول) 

أحد السبيعي،  إسحاق  أبو  الله  عبد  بن  "عمرو  حجر:  ابن  قال 
الأعلام الأثبات، قيل: اختلط ولم أرَ في البخاري من الرواة عنه إلا
عن القدماء من أصحابه كالثوري، وشعبة، لا عن المتأخرين كابن

عيينة وغيره، واحتج به الجماعة"

رواية زهير عنه هنا ترد ما قاله الحافظ ابن حجر، لأن زهير روى
متابع لا شك، نعم، هو  البخاري،  له  قد أخرج  الاختلاط،  بعد  عنه 
عنه حمل  من  حديث  ضعف  وذكروا  اختلاطه،  أثبتوا  والحفاظ 
بعد المتأخرين  بمنازعة  عبرة  فلا  عيينة،  وابن  زهير  منهم  بأخرة 

القول قول الحفاظ في هذا. ذلك، 

إلا أصلي  فما  وضعفت،  مني  الصلاة  "ذهبت  إسحاق:  أبو  قال 
بالبقرة وآل عمران"

هذا بعد الضعف، فما لنا إلا أن نبكي على حالنا والله المستعان.

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



"عن البراء" في روايةٍ زيادة: "ابن عازب" وهو البراء بن عازب بن
الحارث بن عدي الأنصاري الأوسي رضي الله عنه، في نفس سن
الكوفة، نزل  صحابي،  ابن  صحابي  عنه،  الله  رضي  عمر  ابن 
ومات بها، استصغر يوم بدر، شهد مع النبي صلى الله عليه وسلم أحدًا، وغزا معه
أربع عشرة غزوة، وفي رواية خمس عشرة غزوة، وشهد مع علي
دارًا، بها  وابتنى  الكوفة،  ونزل  الخوارج،  وقتال  الجمل، وصفين، 

الزبير. ومات في إمارة مصعب بن 

وانفرد حديثًا،  وعشرون  اثنان  الصحيحين  في  "له  الذهبي:  قال 
انتهى. البخاري بخمسة عشر حديثًا، ومسلم بستة" 

التدليس إسحاق:  أبي  في  وكلاهما  علتان،  فيه  الإسناد  هذا 
والاختلاط.

الاختلاط، بعد  عنه  حمل  زهير  متابع،  زهير  ذكرنا،  كما  ولكن 
ولكنه متابع، تابعه جمع في الصحيحين وغيرهما، منهم إسرائيل
الصحيحين في  بالتحديث  إسحاق  أبو  وصرح  الثوري،  وسفيان 

لله، ما بقيت علة. وغيرهما فزالتا والحمد 

أو أجداده،  على  نزل  المدينة  قدم  ما  أول  كان  صلى الله عليه وسلم  النبي  "أن 
قال: أخواله من الأنصار"

المدينة، سميت  ثم  يثرب،  تسمى  كانت  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  مدينة 
سكانها الأوس والخزرج، سموا الأنصار لنصرتهم للنبي صلى الله عليه وسلم، نزل
النبي صلى الله عليه وسلم على أخواله أو أجداده، هؤلاء الأنصار الذين هم الأوس
أجداده فإنهم  للنبي صلى الله عليه وسلم،  أو  النبي صلى الله عليه وسلم  من  نسب  فيهم  والخزرج، 
تزوج فإنه  مناف،  عبد  ابن  هاشم  أبيه  جد  جهة  من  وأخواله 
بنت سلمى  لها  يقال  النجار،  بن  عدي  بني  من  امرأة  بالمدينة 

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



ابنه عبد المطلب، فهم أخوال عبد المطلب. عمرو، فولدت له 

قدم لما  صلى الله عليه وسلم  النبي  "أن  هذا  البراء  حديث  (ففي  رجب:  ابن  قال 
المدينة، نزل على أجداده أو قال أخواله من الأنصار" وظاهره يدل
جده، أخوال  هم  النجار  بني  لأن  النجار)  بني  على  نزل  أنه  على 
الأنصار دون البراء جنس  أراد  وإنما  (لأنهم هم أخواله وأجداده، 
خصوص بني النجار) لماذا قال هذا؟ لماذا لا يكون قد نزل على
بني النجار؟! قال: (وقد خرّج البخاري في كتاب الصلاة وأبواب
المدينة، نزل في النبي صلى الله عليه وسلم لما قدم  "أن  الهجرة من حديث أنس: 
علوِّ المدينة، في حيٍ يقال لهم بنو عمرو بن عوف) هذا تخصيص،
أرسل ثم  ليلة،  أربع عشرة  فيهم  (فأقام  الحي  لهذا  هذا تخصيص 
إلى ملأ بني النجار، فجاؤوا متقلدين سيوفهم، قال وكأني أنظر إلى
النجار بني  وملأ  ردفه،  بكر  وأبو  راحلته،  على  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول 

انتهى. أبي أيوب، وذكر الحديث...")  ألقى بفناء  حوله، حتى 

"وأنه صلى قِبَلَ" أي: إلى جهة بيت المقدس، يعني النبي صلى الله عليه وسلم.

مكان اسم  أو  كالمرجع،  ميمي  مصدر  المقدس  المقدس"  "بيت 
من العابد  فيه  يُطهّر  الذي  المكان  أي  الطُهر،  وهو  القدس  من 
الذنوب بعبادته، أو تطهر العبادة من الأصنام، ويقال المقدَّس، أي
إليه والنسبة  التطهير،  أي  التقديس،  من  مفعول  اسم  المطهر، 

مقدسي.

وله مصدر  اسم  الطُّهر:  والقُدْس،  القُدُسْ  يقال  اللغة:  أهل  قال 
أسماء أخرى.

هكذا "أو سبعة عشر شهرًا"  "شهرًا"  "ستة عشر" في رواية زيادة 
رواه جمع من الثقات عن أبي إسحاق بالشك "ستة عشر شهرًا، أو

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



سبعة عشر شهرًا"

ورواه جمع آخرون بدون شك: "ستة عشر"

بن سعيد  مرسل  في  عشر"  "ستة  البراء:  حديث  غير  في  وروي 
المسيب.

وروي في حديث ابن عباس، وفي روايات أخرى ضعيفة، في غير
حديث البراء "ثمانية عشر".

وفي بعضها "سبعة عشر"، وقيل غير ذلك.

قال النووي: (وقع هنا "ستة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا" على
الشك، وهكذا هو في أكثر الروايات، وفي رواية في صحيح مسلم
والله اعتمادها،  فيتعين  شك،  بلا  عشر"  "ستة  البراء  عن  وغيره 

انتهى. أعلم) 

الروايات من  الصحيح  أن  الظاهر  القول،  هذا  الملقن  ابن  وقواه 
في جاء  بستة عشر  والجزم  وستة عشر،  الشك  إسحاق:  أبي  عن 

رواية أبي إسحاق، وفي غيرها.

غير أو  عشر،  ثمانية  أو  عشر  بسبعة  بالجزم  ورد  ما  يصح  ولا 
ذلك...

وعلى هذا يكون الصواب: "ستة عشر"، والله أعلم.

كلهم، الناس  عند  لشهرته  بذلك  سمي  "والشهر  الملقن:  ابن  قال 
شهرت يقال:  ومعايشهم،  عبادتهم  في  معرفته  إلى  لاحتياجهم 
الشيء إذا أظهرته، وفي لغة رديئة: أشهرته، حكاه الزبيدي" انتهى.

قال ابن رجب: (وقد اختلف الناس هل كان النبي صلى الله عليه وسلم بمكة قبل
www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



هجرته يصلي إلى بيت المقدس أو إلى الكعبة) هما قولان (فروي
عن ابن عباس: "أنه كان يصلي بمكة نحو بيت المقدس، والكعبة
ما أول  صلى  جريج:  ابن  وقال  أحمد،  الإمام  خرجه  يديه"  بين 
المقدس بيت  إلى  (ثم صُرف  الثاني  القول  الكعبة) هذا  إلى  صلى 
وهو بمكة فصلت الأنصار قبل قدومه صلى الله عليه وسلم إلى بيت المقدس ثلاث
إلى الله  وجهه  ثم  شهرًا،  عشر  ستة  قدومه  بعد  وصلى  حِجج، 
البيت الحرام) يعني هنا صار في نسخ ونسخ، صار عندنا نسخان
بيت نحو  المدينة  صلى الله عليه وسلم  قدومه  قبل  الأنصار  صلت  قتادة:  (وقال 
المقدس حولين، واستدل من قال) أي من قال صلى إلى الكعبة
أولًلا استدل بهذا الحديث، (إنما صلى النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيت المقدس
ستة عشر شهرًا، أو سبعة عشر شهرًا، فدل على أنه لم يصلِ إليه
غير هذه المدة، لكن) كلام ابن رجب (لكن يقال: إنه إنما أراد بعد
الهجرة )الكلام بعد الهجرة، ليس قبل ذلك، إلى آخر ما قال رحمه

الله...

إلى بالتوجه  أُمر  ثم  المقدس،  بيت  إلى  يصلي  كان  أنه  الظاهر 
كعبة، ولا يوجد دليل صحيح يدل على خلاف هذا، والله أعلم.

»"وكان يعجبه"« أي كان يحب صلى الله عليه وسلم "أن تكون قبلته قِبل البيت"
أي: نحو الكعبة، كان يصلي إلى بيت المقدس لكنه كان يحب أن
طرق بعض  في  البخاري  عند  جاء  كما  الكعبة،  إلى  قبلته  تكون 

يُوجَّه إلى الكعبة" الله صلى الله عليه وسلم يحب أن  الحديث: "وكان رسول 

تَقَلُّبَ وَجۡهِكَ نَرَىٰ  له قوله تعالى: ﴿قَدۡ  قال ابن رجب: ويشهد 
شَطۡرَ وَجۡهَكَ  فَوَلِّ  تَرۡضَىٰهَاۚ  قِبۡلَةً  فَلَنُوَلِّيَنَّكَ  ٱلسَّمَآءِۖ  فِي 

ٱلۡمَسۡجِدِ ٱلۡحَرَامِۚ﴾.

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



"صلى أول صلاة صلاها صلاة العصر" "وأنه" في رواية زيادة: 
أي: أول صلاة صلاها متوجهًا إلى الكعبة صلاة العصر "وصلى
هذا في  اختلف  معه"  ممن صلى  "فخرج رجل  قوم" جماعة  معه 
الغابة في الأثير في أسد  ابن  الخلاف وأدلته  الرجل من هو؟ ذكر 
ترجمة عبّاد بن بشر، وذكره غيره أيضًا، بعضهم قال هو عباد بن
بشر، منهم من قال عباد بن نهيك، وبعضهم قال هذا، وهذا أقوال،
هذا تُوَيْلَة،  حديث  على  يعتمدون  أدلتها،  وذكر  هناك،  ذكرها 
يحتجون به، وهو حديث ضعيف لا يثبت، ولا يصح في ذكر اسم

الرجل شيء.

"فمر على أهل مسجد" من الأنصار، قيل مسجد بني سَلِمَة، وقيل
(هؤلاء الملقن:  ابن  قال  قُباء،  مسجد  وقيل  حارثة،  بني  مسجد 
ليسوا أهل قباء) الذين جاء ذكرهم في هذا الحديث تحويل القبلة،
ويُعرف سَلِمة،  بني  مسجد  وهو  بالمدينة،  مسجد  أهل  (بل  قال: 
أهل وأما  العصر،  صلاة  في  المار  عليهم  ومر  القبلتين،  بمسجد 
قُباء فأتاهم الآتي في صلاة الصبح، كما صرح به البخاري ومسلم
في موضعه من حديث ابن عمر، قال ابن عمر: "بينا الناس بقباء
في صلاة الصبح، إذ جاءهم آتٍ، فقال إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أنزل
عليه الليلة قرآن، وقد أُمِرَ أن يستقبل الكعبة، فاستقبلوها، وكانت

وجوههم إلى الشأم، فاستداروا إلى الكعبة").

صلاة في  بقباء  الناس  "بينا  لحديث:  شرحه  في  حجر  ابن  قال 
الصبح" وهو حديث ابن عمر سيأتي إن شاء الله، قال: (وهذا فيه
مغايرة لحديث البراء المتقدم) يعني الذي معنا، قال: (فإن فيه أنهم
العصر، صلاة  فيه  البراء  حديث  يعني  العصر)  صلاة  في  كانوا 
وحديث ابن عمر في صلاة الصبح، (والجواب: أن لا منافاة بين

www.alqayim.net28Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



الخبرين، لأن الخبر وصل وقت العصر إلى من هو داخل المدينة،
وهم بنو حارثة، وذلك في حديث البراء، والآتي إليهم بذلك عباد بن
بشر، أو ابن نهيك، كما تقدم، ووصل الخبر وقت الصبح إلى من
في وذلك  قباء،  أهل  ابن عوف  بنو عمرو  وهم  المدينة،  هم خارج 
حديث ابن عمر، ولم يسم الآتي بذلك إليهم) وقال: (ومما يدل على
تعددهما أن مسلمًا روى من حديث أنس أن رجلًلا من بني سلِمة
في ابن عمر  لرواية  موافق  فهذا  الفجر،  في صلاة  وهم ركوع  مر 
ابن حجر، قال  هكذا  بني حارثة)  غير  وبنو سلِمة  الصلاة،  تعيين 

وقال غيره نفس كلام وبنفس طريقة الجمع.

وقال ابن رجب: (وفيه نظر) لم يسلم بهذا الكلام.

"وهم راكعون" أي وهم يصلون، وصل إليهم الرجل وهم يصلون،
"فقال: أشهد بالله" أي أصحاب هذا المسجد، وهم في ركوعهم، 
أحلف، "لقد صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم قِبَلَ مكة" أي اتجهنا في
صلاتنا مع النبي صلى الله عليه وسلم نحو مكة، يعني اتخذنا مكة قبلتنا، أي كانت
فلما سمع في صلاتنا،  مكة  إلى  معه  اتجهنا  قال  مكة،  إلى  قبلتنا 
أهل المسجد منه هذا قال "فداروا كما هم قِبَلَ البيت" أي غيروا
قطعوا ما  في صلاتهم،  وهم  الحرام،  البيت  نحو  واتجهوا  قبلتهم، 
الصلاة، استمروا في صلاتهم على حالهم بس غيروا القبلة فقط،

فصلوا صلاة واحدة إلى جهتين بدليلين شرعيين.

القبلة أولُ ما نسخ من البر: أجمع العلماء أن شأن  قال ابن عبد 
القرآن، وأجمعوا أن ذلك كان بالمدينة، وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم  إنما
الكعبة إلى  بالصلاة  وأمر  المقدس،  بيت  إلى  الصلاة  عن  صُرف 

بالمدينة.

www.alqayim.net29Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



من الثانية  السنة  في  كان  ذلك  أن  خلاف  (ولا  رجب:  ابن  وقال 
الهجرة، لكن اختلفوا في أي شهر كان)

المقدس" بيت  قِبَلَ  يصلي  كان  إذ  أعجبهم،  وقد  اليهود  "وكانت 
بيت إلى  صلاته  في  متوجهًا  كان  صلى الله عليه وسلم  النبي  أن  أعجبهم  اليهود 
قبلتهم، فأعجبهم المقدس فهي  إلى بيت  يتوجهون  المقدس؛ لأنهم 
الكتاب وأهل  الكتاب"  "وأهلُ  ذلك،  في  لهم  موافقًا  لكونه  هذا 
على العام  عطف  من  هو  العلم:  أهل  قال  أيضًا،  ذلك  أعجبهم 
العام أعم، عطف  الكتاب  أهل  الكتاب،  أهل  اليهود من  الخاص، 
على الخاص، قالوا: أو المراد النصارى خاصة، فهو من إطلاق
بيت ليست  قبلتهم  النصارى  لكن  الخصوص،  والمراد  العام 
بطريق بل  قبلتهم،  لكونه  ليس  ذلك  إعجابهم  قالوا  لذلك  المقدس، 

التبعية لهم، كذا قال الشراح.

لما الكعبة،  نحو  يعني  البيت"  قِبَلَ  "وجهه  النبي صلى الله عليه وسلم  ولى"  "فلما 
عند رواية  في  ذلك"  "أنكروا  الكعبة  إلى  صلاته  في  صلى الله عليه وسلم  اتجه 
الذين أنكروا ذلك. تُعرّفنا من هؤلاء  الله  البخاري ستأتي إن شاء 

نحو فتوجه  السَّمَاءِ﴾  فِي  وَجْهِكَ  تَقَلُّبَ  نَرَى  ﴿قَدْ  الله:  "فأنزل 
"وهم الرواية  هكذا  اليهود"  وهم  الناس  من  السفهاء  وقال  الكعبة، 
لِّلَّهِ قُل  عَلَيۡهَاۚ  كَانُواْ  ٱلَّتِي  قِبۡلَتِهِمُ  عَن  وَلَّىٰهُمۡ  ﴿مَا  اليهود 
صِرَٰطٍ إِلَىٰ  يَشَآءُ  مَن  يَهۡدِي  وَٱلۡمَغۡرِبُۚ  ٱلۡمَشۡرِقُ 
ولا اليهود،  هم  الرواية  هذه  في  ذلك  أنكروا  فالذين  مُّسۡتَقِيمٍ﴾" 
يمنع أن يوجد غيرهم أيضًا أنكر ذلك كالمنافقين مثلًلا والنصارى

وغير ذلك، لكن اليهود هم الذين نُص عليهم في هذا الحديث.

المذكور) (بالإسناد  ابن حجر:  قال  معاوية،  ابن  هو  زهير:"  "قال 

www.alqayim.net30Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



"قال زهير" يعني بالإسناد المتقدم، قال: (بالإسناد المذكور بحذف
أداة العطف كعادته) يعني بدون واو-وقال زهير- "قال زهير" قال:
مع التفسير  في  المصنف  ساقه  وقد  معلق،  إنه  قال  من  (ووهم 
كله ذكره  واحدًا)  سياقًا  زهير  عن  نعيم،  أبي  عن  الحديث  جملة 

إذًا هذا ليس معلقًا، ومتصل كالإسناد المتقدم. كاملًلا هناك، 

"في حديثه عازب  بن  البراء"  "عن  السبيعي  إسحاق"  أبو  "حدثنا 
هذا أنه مات على القبلة" أي وهم يصلون إلى بيت المقدس "قبل
رجال وقُتل  رجال  مات  يعني  وقتلوا"  رجال  مكة  إلى  تحول  أن 
الذي سيحصل مع هؤلاء؟ ما المقدس، ما  إلى بيت  وهم يصلون 
الذي سيحصل في صلاتهم التي كانوا يصلوها وقد نسخت القبلة؟
هل سيبطل عملهم هذا أم سيؤجرون عليه؟ هذا التساؤل، لكن هنا
ابن حجر: قال  وقتلوا،  ماتوا  وقتلوا،  رجال  الرواية  في  قوله  قال 
فيها إنما  الروايات  وباقي  زهير،  رواية  في  إلا  أره  لم  القتل  (ذِكر 
ذكر الموت فقط، وكذلك روى أبو داود، والترمذي، وابن حبان،

والحاكم صحيحًا عن ابن عباس) انتهى.

حديث ابن عباس من رواية سِمَاك، عن عكرمة، عن ابن عباس،
وهي معلّة.

من أحدًا  أن  الأخبار  من  شيء  في  أجد  (ولم  حجر:  ابن  وقال 
المسلمين قُتل قبل تحويل القبلة، لكن لا يلزم من عدم الذكر عدم
أن قتلوا  إذا  يلزم  لا  وصحيح،  محله  في  استدراك  هذا  الوقوع) 
يذكروا لنا، قال: (فإن كانت هذه اللفظة محفوظة، فتحمل على أن
بعض المسلمين ممن لم يشتهر قُتل في تلك المدة في غير الجهاد)
بالتاريخ لقلة الاعتناء  يُضبط اسمه  لم يشرع بعد (ولم  الجهاد  لأن 
كما قتل  من  يوجد  أكيد  فإذًا  محفوظة  كانت  إذا  يعني:  ذاك)  إذ 

www.alqayim.net31Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



ذكر، مش شرط يكون قتل في الجهاد ممكن قتل تعذيبًا من قبل
الكفار، الذين كانوا يعذبون المسلمين، ولكنه لم يذكر، لكنه ذكر
أيضًا بعد ما ذكر هذا الكلام، ابن حجر ذكر بعض الروايات التي
فيها احتمال أن يكون أفراد قد قتلوا في ذاك الوقت، ما في مهم،
الأمر سهل إن شاء الله، إذا صحت كما قال إذا صحت فإذًا وُجد

من قتل أكيد، وإذا ما صحت خلاص ينتهي الأمر.

طاعتهم ضائعة، أن  نعلم  فلم  أي:  فيهم"  نقول  ما  ندرِ  "فلم  قال: 
الله "فأنزل  لا؟  أم  المقدس  بيت  إلى  يصلون  كانوا  الذين  هؤلاء 
تبارك وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَٰنَكُمۡۚ﴾" أي: صلاتكم
إلى بيت المقدس، فأجر صلاتهم تلك محفوظ وإن نُسخت القبلة،

ولم يضيعها الله سبحانه وتعالى عليهم.
أهل ذكرها  التي  المستنبطة  الفوائد  من  الحديث،  هذا  فوائد    -

العلم:
هذا الإيمان،  من  الأعمال  أن  إنكارهم  في  المرجئة  على  الرد    §
فكان منه،  للفرار  مجال  لهم  ما  عليهم،  جدًا  قوي  دليل 
يقول لذلك  البدع،  أهل  لكنهم  يسلموا،  أن  عليهم  الواجب 
البدع، أهل  من  فهو  هذه  مثل  في  السنة  خالف  من  العلماء: 
ليش؟ لأنه خالف نصوصًا واضحة وصريحة ولا تحتمل، ما
بها، الأخذ  وعدم  تركها  في  له  عذر  من  ما  له،  مجال  في 
خاصة أن السلف جميع نصوصهم متواترة عنهم في هذا، ما

الذي جعله يترك كل هذا ويذهب إلى بدعته وضلاله؟!
§  وفيه: أن الصلاة إيمان، وقد اتفق المفسرون وغيرهم على أن
الباب حديث  في  البراء  ذكره  وكذا  الصلاة،  هنا  به  المراد 
إلى إنما نزلت في صلاتهم  به، والآية  بفحواه، وإن لم يصرح 
إيمانكم﴾ ابن إسحاق وغيره: ﴿ليضيع  المقدس، وقال  بيت 

www.alqayim.net32Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



القبلة إلى  إياه  واتباعكم  بنبيكم  وتصديقكم  الأولى،  بالقبلة 
الأخرى، أي: ليعطينكم أجرهما جميعًا.

§  وفيه: بيان شرف المصطفى صلى الله عليه وسلم وكرامته على ربه لإعطائه له
ما أحب من غير تصريح بالسؤال.

§  وفيه: أن محبة الإنسان الانتقال من طاعة إلى أكمل منها ليس
قادحًا في الرضى؛ بل هو محبوب.

أمكنه ولا  الدعوة،  تبلغه  ولم  الله،  بفرض  يعلم  لم  من  وأن    §
والحجة غير له،  غير لازم  فالفرض  غيره،  ذلك من  استعلام 
قائمة عليه، هؤلاء القوم صلوا إلى غير القبلة، مع أنها كانت
كانت فصلاتهم  يقطعوها،  ولم  صلاتهم،  وأكملوا  منسوخة، 
أكثر من ذلك، يعلموا  بما علموا، ولم  صحيحة؛ لأنهم عملوا 
ما سمع، إلى  انتهى  من  أحسن  لقد  السلف:  أحد  قال  وكما 
في يقصر  ولم  علمه،  منتهى  هذا  أحسن،  قد  يسئ،  لم  هذا 

انتهى. التعلم، خلاص 
§  قالوا: وجواز الصلاة الواحدة إلى جهتين بدليلين، فمن صلى
أن فظن  أثنائها،  في  اجتهاده  تغير  ثم  جهة،  إلى  بالاجتهاد 
الجهة إلى  يتحول  ذلك،  يتيقن  ولم  أخرى،  جهة  في  القبلة 
جهة إلى  يصلي  كان  ويجزئه،  صلاته  على  ويبني  الثانية، 
القبلة، فجاءه بشخص المشرق مثلًلا ويظن نفسه متجهًا إلى 
ممن لهم علم بالقبلة، فقال له القبلة خلفك، ماذا يفعل؟ يقطع
ويكمل صلاته؟ هو  كما  يستدير  أم  جديد؟  من  ويبدأ  صلاته 
ويكمل هو،  كما  يستدير  معنا  الذي  هذا  الحديث  على  بناء 
يقدر ما  وعمل  البداية،  في  القبلة  تحرى  قد  كان  إذا  صلاته، 

عليه، فلا يكلَّف أكثر من ذلك، وصلاته صحيحة يكملها.
على الحرص  من  الصحابة  في  كان  ما  بيان  الحديث:  وفي    §

www.alqayim.net33Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



دينهم، والشفقة على إخوانهم، وقد وقع لهم نظير هذا لما نزل
كانوا ماتوا،  الذين  إخوانهم  عن  وسألوا  الخمر،  تحريم 

يشفقون على أعمالهم وصلاتهم.
ومن الفوائد: جواز النسخ ووقوعه، ولا عبرة بمن أحاله، تلك   §
أنكر قد  البعض  الفقه هناك،  المسألة متكلم عنها في أصول 
النسخ بشبهات لا قيمة لها، هذا القول قول أهل البدع، وليس
قول أهل السنه، لأن الأدلة في النسخ محكمة، وصور النسخ
كثيرة في الكتاب والسنة، ما أعرف أحد أنكره إلا أهل البدع

فقط.
قال ابن عباس: أول ما نُسخ من القرآن شأن القبلة والصيام،

وأول من صلى إلى الكعبة البراء بن معروف.
أهل لأن  يبلغه؛  حتى  المكلف  حق  في  يثبت  لا  النسخ  وأن    §
صلاتهم بعض  المقدس  بيت  إلى  صلوا  قباء  وأهل  المسجد 
بعد النسخ، لكن قبل بلوغه إليهم، وهو الصحيح في الأصول.

إليه ثابت التوجه  بالكتاب، بيت المقدس  وجواز نسخ السنة    §
عندهم بالسنة، نسخ من القرآن.

بالقبلة، وأخبرهم  جاء  واحد  رجل  الواحد،  خبر  وقبول    §
النبي صلى الله عليه وسلم ذلك؛ بل أقرهم عليه. فتوجهوا ولم ينكر عليهم 

§  وجواز النسخ بخبرِ الواحد أيضًا.
أبي عن  روايته  في  الحديث  هذا  في  متابع  زهير  بأن  علمنا  كما 
إسحاق أبو  فيها  وصرح  وسفيان،  إسرائيل،  تابعه  إسحاق، 
بكر وأبو  زائدة،  أبي  بن  وزكريا  الأحوص،  أبو  وتابعه  بالتحديث، 
بن عياش، وحُمديش بن معاوية، وشريك وغيرهم، فرواه عن أبي
في روايته  في  بالتحديث  إسحاق  أبو  وصرح  جمع،  إسحاق 

www.alqayim.net34Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000



الصحيحين وغيره، ولتحويل القبلة شواهد، ستمر بنا إن شاء الله،
والحديث متفق عليه، وليس فيه علة قادحة ولا أعلم أحد من أهل

العلم أعله، والحمد لله.

نكتفي بهذا القدر، وأسأل الله هذا القبول لنا ولكم والحمد لله.

www.alqayim.net35Mon, 02 Feb 26 20:49:06 +0000


