
تفريغ شرح صحيح البخاري-13، كتاب الإيمان، الحديث 31 و32

الدرس الثالث عشر: بتاريخ: 25/01/1445ه – 12/08/2023
إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا

وسيئات أعمالنا، أما بعد:
فدرسنا اليوم هو الدرس الثالث عشر من دروس شرح صحيح البخاري،

ولا زلنا في شرح كتاب الإيمان، وصلنا
عند الحديث: (31) باب: ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الحجرات: 9]

الآية.
اقْتَتَلُوا الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  طَائِفَتَانِ  ﴿وَإِنْ  "بَابٌ:  الله:  رحمه  المؤلف  قال 

الْمُؤْمِنِينَ. فَسَمَّاهُمُ  بَيْنَهُمَا﴾  فَأَصْلِحُوا 
أَيُّوبُ، حَدَّثَنَا  زَيْدٍ،  بْنُ  حَمَّادُ  حَدَّثَنَا  الْمُبَارَكِ،  بْنُ  الرَّحْمَنِ  عَبْدُ  حَدَّثَنَا 
هَذَا لِلأَنْصُرَ  "ذَهَبْتُ  قَالَ:  قَيْسٍ  بْنِ  الْلأَحْنَفِ  عَنِ  الْحَسَنِ،  عَنِ  وَيُونُسُ، 
الرَّجُلَ، فَلَقِيَنِي أَبُو بَكْرَةَ فَقَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ؟ قُلْتُ: أَنْصُرُ هَذَا الرَّجُلَ، قَالَ:
ارْجِعْ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: »إِذَا الْتَقَى
الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا، فَالْقَاتِلُ وَالْمَقْتُولُ فِي النَّارِ« فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ،
قَتْلِ عَلَى  حَرِيصًا  كَانَ  »إِنَّهُ  قَالَ:  الْمَقْتُولِ؟  بَالُ  فَمَا  الْقَاتِلُ،  هَذَا 

صَاحِبِهِ"«
"والعرب الطبري:  جرير  ابن  قال  الطائفة:  طائفتان﴾"  ﴿وإن  "بابٌ: 
السلف، من  جمع  عن  الكلام  هذا  ونقل  طائفة"  زاد  فما  الواحد  تسمي 
وأما ابن حجر فنقله عن الجمهور، والبعض قال: الطائفة هي الجماعة،

خصه بالجماعة، والصحيح الأول.
فاسعوا بَيْنَهُمَا﴾"  "﴿فَأَصْلِحُوا  تقاتلوا  أي  اقْتَتَلُوا﴾"  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ   ﴿"
لدفع الفساد وإزالة الشر، فاسعوا إلى الصلح بكل وسيلة؛ حتى ولو كان

ببذل المال، وتنازل عن الحق من قِبل صاحبه، أو عن بعض الحق.
قال البخاري: "فسماهم المؤمنين" سماهم الله تبارك وتعالى مؤمنين مع
اقتتالهم، مع أنهم تقاتلوا، واستحق أحد الطائفتين اسم البغي، فبان بهذه
جملة من  معاصيه  تخرجه  ولا  فسقه،  يخرجه  لا  المؤمن  أن  الآية 

الخالدين. النار مع  التخليد في  المؤمنين، ولا يستحق 

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



هذه لأن  الإيمان؛  صفة  عنه  تُسلب  ولا  بها،  يَكفر  لا  المعصية  فمرتكب 
الآية المذكورة: في حق البغاة، قد سماهم الله تعالى المؤمنين ولم تُسلب

عنهم صفة الإيمان؛ من ضمنهم البغاة.
استدل وبهذا  الاقتتال،  مع  مؤمنين  "فسماهم  الله:  رحمه  كثير  ابن  قال 
البخاري وغيره على أنه لا يَخرج من الإيمان بالمعصية وإن عظمت؛ لا
كما يقوله الخوارج ومن تابعهم من المعتزلة ونحوهم...، وهكذا ثبت في
"صحيح البخاري" من حديث الحسن عن أبي بكرة قال: (إن رسول الله
عنهما، الله  رضي  علي  بن  الحسن  المنبر  على  ومعه  يومًا  خطب  صلى الله عليه وسلم 
سيد، هذا  ابني  »إن  ويقول:  أخرى،  الناس  وإلى  مرة،  إليه  ينظر  فجعل 
ولعل الله تعالى أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين« فكان
الحروب بعد  العراق  وأهل  الشام  أهل  بين  به  الله  قال صلى الله عليه وسلم، أصلح  كما 

انتهى. المهولة"  الطويلة والواقعات 
سمى النبي صلى الله عليه وسلم هاتين الطائفتين مسلمين مع اقتتالهم.

الطُفاوي، العَيشي  الله  عبد  ابن  هو  المبارك"  بن  الرحمن  عبد  "حدثنا 
ثقة، الخُلقاني،  محمد  أبو  ويقال:  البصري،  بكر  أبو  السَّدوسِي،  ويقال: 
وعشرين تسع  سنة  وقيل  ثمان  سنة  مات  التابعين،  أتباع  عن  يروي 

البخاري، وأبو داود، والنسائي. له  ومئتين، روى 
إسماعيل أبو  الجِهْضَمي،  الأزْدي،  دِرهم  بن  زيد"  بن  حماد  "حدثنا 
ابن حازم، وكان جده درهم من سبي البصري الأزرق، مولى آل جرير 

سجستان.
أهل فقال  يكتب،  كان  أنه  عنه  كله، وصح  حديثه  ويحفظ  كان ضريرًا، 
يكتب كيف  لأنه  الحافظ؛  قاله  هذا  عليه"  طرأ  العمى  أن  "الظاهر  العلم: 
وهو ضرير؟! فالظاهر أن العمى طرأ عليه، في السابق ما كان أعمى ثم

عَمي.
ثقة، حافظ، فقيه.

كان عبد الرحمن بن مهدي يقول: "أئمة الناس في زمانهم أربعة: سفيان
زيد بن  وحماد  بالشام،  والأوزاعي  بالحجاز،  ومالك  بالكوفة،  الثوري 
بالبصرة" وكلهم في عهد أتباع التابعين، هؤلاء أئمة، أئمة من أهل السنة.

وقال أبو بكر ابن أبي خيثمة عن يحيى بن معين: "ليس أحد في أيوب
أثبت من حماد بن زيد".

وقال يعقوب بن سفيان: "سمعت سليمان بن حرب يقول: حماد بن زيد
في أيوب أكبر من كل من روى عن أيوب"

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



قال حماد بن زيد: "جالست أيوب 20 سنة" قال أحمد بن حنبل: "حمادٌ
إلي من حماد الدين والإسلام، وهو أحب  أهل  المسلمين، من  أئمة  من 

بن سَلَمَة". قال ابن المبارك:
ائتِ حماد بن زيد ***** أيها الطالب علمًا

ثم قيّـــــــــــــــــده بقيـــــد ***** فاقتبس علمًا بحلم
وقال بعضهم: قال عبد الله بن المبارك:

ائتِ حماد بن زيدِ ***** أيها الطالب علمًا
ثم قيّـــــــــــــــــده بقيـــــدِ ***** فاطلب العلم بحلم

وكعمرو بن عبيــــدِ ***** لا كـ ثـورٍ وكـ جهمٍ

قال حماد بن زيد -وذكر الجهمية- فقال: (إنما يحاولون أن يقولوا ليس
في السماء شيء) يريدون أن ينفوا علو الله سبحانه وتعالى.

فهو زيد  بن  رأيت بصريًا يحب حماد  "إذا  بن مهدي:  الرحمن  قال عبد 
صاحب سنة"

هذا مما وعدناكم بذكره من الامتحان بالأشخاص، هذه إحدى الصور:
حماد بن زيد، وستأتي في الأوزاعي، في أبي إسحاق الفَزَاري، وفي يحيى

أيضًا، وفي غيرهم كثير...
وهذا وغيره من كلام الأئمة يدل على خطأ ما ذهب إليه ابن سعد لما قال
في ترجمة حماد: "وكان عثمانيًا" لا، لم يكن عثمانيًا ،كان سنيًا، سلفيًا،
أنه كان الناس به في السنة، لا يقال مثل هذا  يُمتحن  بلغ مبلغ أن  حتى 

عثمانيًا، مات سنة 179 وهو ابن 81 سنة، روى له الجماعة.
"حدثنا أيوب" هو ابن أبي تميمة السختياني، ثقة حافظ، من كبار الفقهاء،

تقدمت ترجمته.
عبيد، أبو  ويقال  الله،  أبو عبد  العبدي،  دينار  بن  عُبيد  ابن  هو  "ويونس" 
ثقة، حافظ، فاضل، ورع، كان شديدًا على القيس،  البصري مولى عبد 

الجماعة. له  البدع، مات سنة 139 روى  أهل 
الله عليه- من سادات أهل زمانه قال ابن حبان: (وكان يونس -رحمة 
أربعُ وهؤلاء  البدع،  لأهل  وبغضًا  وسنةً،  وإتقانًا  وحِفظًا  وفضلًلا  علمًا 
أنفسٍ بالبصرة هم الذين أظهروا السنة بها، مع التقشف الشديد، والفقه
في الدين، والحفظ الكثير، والمباينة لأهل البدع) انظروا المناقب! كيف

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



أهل على  والشدة  البدع  أهل  مباينة  عنهم  الله  رضي  السلف  عند  كان 
بن عون، الله  (عبد  قال:  الإمام،  بها  ويمتاز  بها  يُذكر  كان  منقبة،  البدع 

انتهى. التيمي)  السختياني، وسليمان  ويونس بن عبيد، وأيوب 
يونس من أثبت الناس في الحسن البصري.

يعمل على أعز من شيئين: درهم طيّب، ورجل  يونس: (ليس شيء  قال 
سنة) هذا في زمن يونس يتحدث بهذا الكلام، درهم طيب حلال، ورجل

يعمل على سنة، يتعبد؛ لكن ليس أي تعبد، تعبد على سنة النبي صلى الله عليه وسلم
وتقبلها السنة  عُلِّم  إذا  غريبًا)  عرفها  السنة  عُرّف  إذا  من  (أصبح  وقال: 
صار غريبًا قال: (وأغرب منه الذي يُعرِّفها) الذي يعلم السنة هذا أغرب

من هذا!
التي الغربة  وشدة  حالنا،  رأى  لو  فكيف  عبيد-  بن  -يونس  تابعي  هذا 

السنة. يتقبل  أو من  السنة  يُعلّم  إليها من  وصل 
ليست الوصية  وهذه  الله،  رحمه  وصيته  عني)  احفظوهن  (ثلاثة  وقال: 
يدخلْ (لا  قال:  كثير،  فيها  السلف  عن  الآثار  فيها  ذكره  ما  به،  خاصة 
أحدكم على سلطان يقرأ عليه القرآن) يعني: حتى لو قلت أريد أن أذهب
أقرأ عليه القرآن؛ لا تذهب تقرأ القرآن، الدين حفظه مقدم على كل شيء،
احفظ دينك من الفتن ولا تعرضه للفتنة، دخولك على السلطان يعرض
أيضًا- دخلوا على السلف  أُناسًا -وذكر هذا بعض  للفتنة، أعرف  دينك 

السلاطين ففُتنوا في دينهم، باعوا دينهم.
تُحدثك أن  حتى  القرآن)  عليها  يقرأ  امرأة  مع  أحدكم  يخلوَنَّ  (ولا  قال: 
نفسك وتقول أقرئها القرآن لا تفعل؛ لأن هذا فتنة على دينك أيضًا، فتنة

الدخول على السلطان، وفتنة الخلوة بالنساء.
الأهواء) لا تسمح لصاحب يُمكِّن أحدكم سمعه من أصحاب  (ولا  قال: 
والشبه خطافة، هكذا كان فالقلوب ضعيفة  يلقي عليك شبهة،  أن  بدعة 
اليوم، كحالنا  لا  البدع؛  أهل  مع  يتعاملون  عنهم  الله  رضي  السلف 
عند بل  الكثيرين؛  عند  عظيمًا  مبلغًا  بلغت  معهم  التعامل  في  الميوعة 

الأكثر.
قال: (خصلتان إذا صلحتا من العبد صلح ما سواهما: صلاته ولسانه)

رجل فجاءه  يونس  عند  (كنت  قال:  شُعبة-،  خَتَن  -يعني  خويل  وعن 
فقال: يا أبا عبد الله، تنهانا عن مجالسة عمرو بن عبيد، وقد دخل عليه
ابنك! قال: ابني؟! قال: نعم، فتغيّظ الشيخ فلم أبرح حتى جاء ابنه، فقال:
يا بني، قد عرفت رأيي في عمرو، ثم تدخل عليه؟! قال: كان معي فلان

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



وجعل يعتذر، قال: أنهاك عن الزنا والسرقة وشرب الخمر، ولَلأَن تلقى
انتهى عمرو)  وأصحاب  عمرو  برأي  تلقاه  أن  من  إلي  أحب  بهن  الله 
ومكانة البدعة،  وخطورة  البدعة،  معنى  عرفوا  أناس  الله،  رحمه  كلامه 

البدعة وشرها.
مقارنةً بالفسق: الفسق أهون بكثير من البدعة، الفاسق يعرف أنه فاسق

ولعل الله أن يتوب عليه يومًا من الأيام؛ لأنه يعرف أنه على خطأ.
يتركها، خطورتها ولا  ببدعته  فيتمسك  على صواب  نفسه  يظن  المبتدع 

الفسق. أعظم من خطورة 
فلما عرفوا هذا الأمر، وعرفوا عظم هذا الشر وخطره على دين الله...

البدعة تغيير لشرع الله، وهذا أخطر ما فيها، هي تغيير لشرع الله، قلب
للشريعة، وإتيان بشريعة جديدة، هذه البدعة، انظروا إلى البدع الموجودة
صار آخره...  إلى  الخوارج  بدعة  التصوف،  بدعة  التشيع،  بدعة  اليوم! 

البدع أين؟ من  باطلًلا والباطل حقًا، من  الحق  عندهم 
هؤلاء القوم قد فهموا هذا المعنى، خلافًا للمميعة، المميعة عندهم الفسق
أشد وأعظم من البدعة، فلا تجدهم ينكرون على مبتدع كما ينكرون على
فاسق، وعندهم إذا سمعوا الشخص فعل معصية كسرقة، وشرب خمر
يستعظمون الأمر ويبغضون الفاعل، ويشددون النكير عليه؛ لكنهم عندما
يكون الشخص مبتدعًا تجدهم من جلسائه وأحبابه، ويبتسمون في وجهه

ويضاحكونه، ما عندهم معه أي مشكلة، لماذا؟
البدع، كقولهم في الأعذار لأهل  بها  التمسوا  قواعد مبتدَعة،  قعّدوا  لأنهم 

المبتدعة: اجتهد فأخطأ!
رؤوس لأهل البدع سمعناهم يقولون فيهم: اجتهدوا فأخطأوا! خلاص إذًا

لا يوجد مبتدع على وجه الأرض، كله اجتهد فأخطأ.
الكلمة، ونحن الرد على هذه  الله عنه  بَكْرة رضي  أبي  وسيأتي في كلام 

ذكرناه في دروسنا سابقًا في دروس المنهج
ليس هذا موطن ذكره.

فقال) الوارث،  عبد  في  عبيد  بن  يونس  (كلمت  الفضل:  بن  عَدي  وقال 
اسمع وانظر إلى منهج المميعة وقارنه بالمنهج السلفي، (فقال: رأيته على

باب عمرو بن عبيد جالسًا، لا تذكره لي) انتهى الأمر، لا تعليق.
"عن الحسن ابن أبي الحسن" واسمه يسار، بصري، أبو سعيد

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



الأنصاري مولاهم،
وأمه خَيْرَة مولاة أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم، تابعي، ثقة حافظ فقيه إمام،

عده أهل البصرة أفضل التابعين.
البزار: (كان يروي عن جماعة لم يسمع كان يرسل كثيرًا ويُدلس، قال 
حدثنا ويقول  منهم،  يسمع  لم  هو  وخطبنا)  حدثنا  ويقول  فيتجوز  منهم، 
حُدِّثوا الذين  قومه  (يعني  قال:  قومه،  حدَّث  أنه  بذلك  ويعني  وخطبنا، 
وخُطبوا بالبصرة) انتهى كلامه رحمه الله، هذا تدليس شديد، مات سنة

110 وقد قارب ال90، روى له الجماعة.
قال أنس بن مالك: (سلوا الحسن؛ فإنه حفظ ونسينا).

اتهمه البعض بقول القدرية؛ ولكن صح عنه إثبات القدر وتبرؤه من قول
القدرية، قال الأوزاعي: (لم يبلغنا أن أحدًا من التابعين تكلم في القدَر إلا
انتهى، فهو عند أهل الحسن ومكحول، فكشفنا عن ذلك فإذا هو باطل) 

السنة إمام من أئمتهم، لا يقبلون فيه قولًلا.
قال ابن بطة -عند ذكره للقدرية:- (وربما قيل لبعضهم: من إمامك فيما
ذلك في  إمامه  أن  فيدّعي  النجس؟  الرجس  المذهب  هذا  من  تنتحله 
كفره قبيح  إلى  فيضيف  الله،  رحمه  البصري  الحسن  أبي  ابن  الحسن 
أئمة المسلمين وسيدًا من ساداتهم وعالمـًا وزندقته أن يرمي إمامًا من 
والعدوان؛ بالإثم  ويرميه  البهتان،  عليه  ويفتري  بالكفر،  علمائهم  من 
ليُحسّن بذلك بدعته عند من قد خصمه وأخزاه) يعني عندما يقيم عليهم
بالحسن بمن؟  عليه  يحتجون  المحجة  لهم  ويبين  الحجة،  الشخص 

إمام. أن معه  بدعته ويدعي  ليُحسّن  البصري، 
وهكذا أهل البدع دائمًا، يُحسّنون بدعهم بأئمة السنة، لما يكون صاحب
السنة له قدم صدق ولسان صدق في الأمة، ومكانة بين أهلها، يحاولون
أن يسحبوه إلى طرفهم؛ حتى قال بعض أهل العلم: "لا يغلبنكم أهل البدع

على إمامكم يا أهل السنة" ويعنون الحسن البصري رحمه الله.
القدر في  الله  رحمه  الحسن  كلام  من  أذكر  (وأنا  قال:  قدريًا،  كان  ما 
ورده على القدرية ما يُسخِن الله به عيونهم، ويُظهر للسامعين قبح كذبهم
إن شاء الله تعالى، وبه التوفيق) ثم أخرج عن الحسن في إثبات القدر ما

يشفي ويكفي فجزاهم الله خيرًا.
قال الحسن البصري: "شر داء خالط قلبًا" يعني الأهواء، شر داء.

عند في مجادلة  ما  ديني"،  في شك من  "لست  فقال:  نجادلك؟  له:  وقيل 
السلف مع أهل البدع، كما قال الإمام أحمد رحمه الله: "بيّن السنة ولا

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



تخاصم"
مركز كل  في  يُعلّم  أن  المفروض  جميل،  -وهذا  تعالى:  قوله  في  وقال 
ليدبروا إليك  أنزلناه  ﴿كتاب  تعالى:  قوله  في  قال:  الكلام-  هذا  للقرآن 
حروفه، بحفظ  هو  ما  والله  أمَا  اتباعَه،  إلا  آياته  تَدَبُّرُ  "وما  قال:  آياته﴾ 
فما كله  القرآن  قرأت  قد  ليقول  أحدهم  إن  حتى  حدوده،  وإضاعة 
بس ليس  الله  كتاب  حفظ  كله"  والله  أسقطه  وقد  حرفًا،  منه  أسقطت 

حفظ حروف، تحفظ وتردد!
التدبر: تفهم كتاب الله وتعمل بكتاب الله هذا معنى حفظه.

تجد الموجودة،  هي  البصري  الحسن  ذكرها  التي  الصورة  هذه  اليوم 
الشخص حافظًا لكتاب الله ولا يفهم منه شيئًا؛ بل هو يقرأه ويسب نفسه

به.
آثاره في أبواب العلم كثيرة هذه بعضها.

"عن الأحنف بن قيس" بن معاوية بن حُصين التميمي السعدي، أبو بحر
البصري، اسمه الضحاك، وقيل صخر، والأحنف لقبه، مخضرم، أدرك
الجاهلية والإسلام ولم يلقَ النبي صلى الله عليه وسلم وهو تابعي ثقة، قيل مات سنة 67،

وقيل مات سنة 72، روى له الجماعة.
قال الحسن: (ما رأيت شريف قوم أفضل من الأحنف).

وفصحاء التابعين،  وعقلاء  الناس،  سادات  من  (كان  حبان:  ابن  وقال 
للمسلمين، الكثيرة  الفتوح  يده  على  فُتح  ممن  وحكمائهم،  البصرة  أهل 
بن عليه مصعب  الزبير، وصلى  ابن  إمارة  في   67 سنة  بالكوفة  ومات 

انتهى. بغير رداء)  الزبير ومشى في جنازته 
قال ابن حجر: (كان رئيس بني تميم في الإسلام، وبه يُضرب المثل في

الحلم)
من أحد  التميمي،  بحر  أبو  النبيل،  العالم  الكبير،  (الأمير  الذهبي:  قال 

انتهى. المثل)  يضرب بحلمه وسؤدده 
الله عليًا رضي  بالرجل  يعني  الرجل"  هذا  لأنصر  "ذهبت  الأحنف:  قال 
(خرجت قال:  الله-  شاء  إن  -ستأتي  البخاري  عند  رواية  ففي  عنه، 
أريد قلت:  تريد؟  أين  فقال:  بكْرة،  أبو  فاستقبلني  الفتنة،  ليالي  بسلاحي 
نصرة ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم) وفي رواية عند مسلم: (خرجت وأنا أريد
أريد قلت:  قال  يا أحنف؟  تريد  أين  فقال:  بَكْرة،  أبو  فلقيني  الرجل،  هذا 

انتهى. الله صلى الله عليه وسلم -يعني عليًا(-  ابن عم رسول  نصر 
www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



قال الشراح: هذا في وقعة الجمل.
قال ابن حجر: (وكان الأحنف أراد أن يخرج بقومه) -يعني: ببني تميم-

(إلى علي بن أبي طالب ليقاتل معه يوم الجمل؛ فنهاه أبو بكْرة، فرجع).
ليساند خارج  وهو  الأحنف  لقي  بكْرة  أبو  يعني  بكْرة"  أبو  "فلقيني  قال: 
"فقال" الجمل،  الله عنه في معركته في وقعة  أبي طالب رضي  علي بن 
الثقفي، كَلَدة بن عمرو  الحارث بن  نُفَيع بن  الثقفي،  بكْرة  أبو  بكْرة،  أبو 

مشهور بكنيته.
نُفيع ابن مسروح، وقيل: كان قال المِزّي: "وقيل اسمه: مسروح، وقيل: 
زياد أخو  وهو  الحارث،  فاستلحقه  الثقفي  كَلَدة  بن  للحارث  عبدًا  أبوه 
لأمه، وكانت أمهما سمية أمةً للحارث بن كلَدة؛ وإنما قيل له: أبو بكْرة؛
لأنه تدلى إلى النبي صلى الله عليه وسلم ببكْرة من حصن الطائف، فكُنّي أبا بكْرة، وأعتقه
رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذٍ، وكان نادى منادي رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ أن من

نزل إليه من عَبيد أهل الطائف فهو حر" انتهى، هذا قول قيل في ذلك.
لكن: أمه هي سمية، جارية الحارث ابن كلَدة طبيب العرب، وهي أم
زياد ابن أبيه، زياد ابن أبيه هذا له قصة وحكاية، أبو بكْرة أخوه لأمه.

الذي الصحابي  الثقفي -هذا  بكْرة  أبو  وهم:  لأم،  أخوة  ثلاثةٌ  أبناء سمية 
معنا-، وزياد بن سمية -وهو نفسه زياد بن أبيه، ويقال له: زياد بن عُبيد،
بن الحارث  بن  نافع  الثالث:  وأخوهم  سفيان-  أبي  بن  زياد  له:  ويقال 

كلَدة.
قال يعقوب بن سفيان: "أبو بكْرة نُفيع بن الحارث، ونُفيع ونافع وزيادٌ هم

بنو سمية، وهم إخوة" انتهى.
أبو بكْرة سكن البصرة، ومات بها في سنة 51، وكان ممن اعتزل يوم
الجمل، ولم يقاتل مع واحد من الفريقين، وكان أحد فضلاء الصحابة،

وكان أولاده أشرافًا بالبصرة بالولايات والعلم، وله عَقِبٌ كثير.
قال الحسن البصري: "لم ينزل البصرة من الصحابة ممن سكنها أفضل

من عِمران بن حُصين، وأبي بكْرة".
وقال العجْلي: "كان من خيار أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم" وقال الحافظ أبو نعيم
وبين بينه  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  آخى  ورعًا،  رجلًلا صالحًا  "كان  الأصبهاني: 

بَرزة" أبي 
قال الحسن البصري: (مر بي أنس بن مالك، وقد بعثه زياد إلى أبي بكْرة
ذاك في  واليًا  كان  أبيه  بن  وزياد  أمه،  من  أخوه  هو  الذي  زياد  يعاتبه) 

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



يعاتبه، قال: بكْرة منه موقف، فأرسل أنس بن مالك  الوقت، وكان لأبي 
بكْرة أبي  إلى  أنس بن مالك  البصري مع  الحسن  (فانطلقت معه) ذهب 
زياد يريد  ما  أنس  أبلغه  عنه)  فأبلَغَه  مريض،  وهو  الشيخ  على  (فدخلنا 
روّادًا أستعمل  ألم  فارس؟  الله على  عُبيد  أستعمل  ألم  يقول:  إنه  (فقال: 
المال؟ وبيت  الديوان  على  الرحمن  عبد  أستعمل  ألم  الرزق؟  دار  على 
فقال أبو بكْرة: هل زاد على أن أدخلهم النار؟ فقال أنس: إني لا أعلمه إلا
مجتهدًا، فقال الشيخ: أقعدوني؛ إني لا أعلمه إلا مجتهدًا(! يقولها متعجبًا
فرجعنا أنس:  قال  أخطؤوا؟!  أم  فأصابوا  اجتهدوا  قد  حاروراء  (وأهل 

انتهى. مخصومين) 
أهل حاروراء: الخوارج، اجتهدوا ولا ما اجتهدوا؟ اجتهدوا، أصابوا أم

أخطؤوا؟ أخطؤوا،
هل كان هذا الاجتهاد عذرًا لهم عن أن يدخلوا النار؟! لم يكن عذرًا لهم،

أقرَّ أنس بهذا الكلام.
ويكون صاحبه  به  يُعذر  اجتهاد  كل  ليس  للاجتهاد،  الصحابة  فهم  هذا 
لذلك التقسيم؛  هذا  في  وهذه حجتهم  النار،  دخوله  أو  من ضلاله  مانعًا 
ابن أبي زيد القيرواني في "مقدمة الرسالة" نقله عن أهل السنة: الاجتهاد
على واستدل  به،  يُعذر  لا  وقسم  به صاحبه،  يُعذر  قسم  قسمان:  عندهم 
فله فأصاب  الحاكم  اجتهد  »إذا  حديث:  مع  الخوارج،  بحديث  ذلك 
أجران« هذا في الاجتهاد الذي يُعذر به، وذاك في الاجتهاد الذي لا يُعذر

به صاحبه.
أي مميع يقول لك في مبتدع: اجتهد وأخطأ أعطه هذا الحديث -حديث

الخوارج- وهذا فهم السلف له.
فقال ذاهب؟  أنت  أين  إلى  يعني  تريد؟"  "أين  للأحنف:  بكْرة  أبو  فقال 

الرجل" "قلت: أنصر هذا  الأحنف: 
"ارجع فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم بكْرة للأحنف:  أبو  يعني عليًا، قال 
يقول: »إذا التقى المسلمان بسيْفَيهما"« يعني: فضرب كل واحد منهما
في والمقتول  »"فالقاتل  السيف  مقام  يقوم  بما  أو  بالسيف،  صاحبه 
الآية: في  كما  عنه،  يُعفى  قد  للشيء  والمستحق  يستحقانها  أي:  النار"« 
أما من يشاء﴾  لمن  ذلك  ما دون  ويغفر  به  يشرك  أن  يغفر  لا  الله  ﴿إن 

تأويل. بغير سبب ولا  المسلم فهو كافر  اعتقد استحلال دم 
مواجهة أن  على  يدل  ما  "ذِكر  بقوله:  الحديث  هذا  على  منده  ابن  بوّب 
المسلم بالقتال أخاه كفرٌ لا يبلغ به الشرك، والخروج من الإسلام" فذكر

الحديث هذا.
www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



أين موضع الشاهد؟ »"المسلمان"« فسماهم النبي صلى الله عليه وسلم مسلمِين.
مع الاقتتال؟ نعم، مع الاقتتال.

يضرب كفارًا  بعدي  ترجعوا  »لا  صلى الله عليه وسلم:  النبي  قول  أن  على  يدل  فهذا 
بعضكم بعضًا« وقوله صلى الله عليه وسلم: »وقتاله كفر« يدل على أنه كفر أصغر؛ ليس
كفرًا أكبر، وأن مرتكب المعصية لا يكفر بها، ولا يستحق الخلود في نار

جهنم، ولا يخلد في نار جهنم.
قال ابن بطال: "وثبت أن حديث أبي بكْرة لا يراد به الإلزام والحتم بالنار
لكل قاتل ومقتول من المسلمين؛ لأنه صلى الله عليه وسلم سماهما مسلمَين، وإن التقيا
بسيفيهما وقتل أحدهما صاحبه، ولم يخرجهما بذلك من الإسلام، وإنما
يستحقان النار إن أنفذ الله عليهما الوعيد، ثم يخرجهما من النار بما في

قلوبهما من الإيمان، وعلى هذا مضى السلف الصالح".
يُشعر النار«  في  والمقتول  »فالقاتل  قوله:  إن  يُقال  ولا  الشراح:  قال 
أنهما المعنى:  لأن  للعاصي؛  العقاب  بوجوب  القائلين  المعتزلة  بمذهب 
يُعفى عنهما، أو واحد منهما فلا يدخلان النار، كما قال يستحقان، وقد 

تعالى: ﴿فجزاءه جهنم﴾ أي: جزاءه وليس بلازم أن يجازى.
قال أبو بكْرة: "فقلت: يا رسول الله، هذا القاتل" أي: هذا القاتل يستحق
النار لقتله صاحبه، هذه واضحة "فما بال المقتول؟" يعني لماذا يدخل
النار هذا وهو مقتول؟ "قال صلى الله عليه وسلم: »إنه كان حريصًا على قتل صاحبه"«
أي: بحرصه، لحرصه على القتل استحق دخول النار وإن لم يتمكن من
والإرادة العزم  وإلا  فقط؛  عليه  قدرته  القتل عدم  منعه من  فالذي  القتل، 

الفعل قد حصلت. بدايات  الجازمة مع 
هل كل قتال بين المسلمين محرم كما يدل عليه ظاهر هذا الحديث وكما

فهمه أبو بكْرة رضي الله عنه وحمله على العموم؟
والخوارج البغاة  بقتال  الشرع  في  المسلمين مأمورون  لا؛ لأن  الجواب: 
وقطّاع الطرق من المسلمين، وهذا لا شك لا يخفى على أبي بكْرة رضي

الله عنه؛ لكن الصورة التي ذكرها للأحنف أدخلها في هذا العموم.
وشُرع للمسلم مقاتلة من يريد دينه أو دمه أو عرضه أو ماله، فالمقصود
قتال المسلم بغير حق، أي المنهي عنه هو القتال غير المأذون به شرعًا،

هذا جمعًا بين الأدلة.
أخرج الخلال في "السنة" عن الحسن بن ثواب قال: (قلت لأبي عبد الله)
يعني الإمام أحمد رحمه الله (سألت الزُبيريّ عن حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم:
التقى »إذا  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  وقول  شهيد«  فهو  ماله  دون  قُتل  »من 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



النار« في  والمقتول  فالقاتل  الآخر  أحدُهما  فقتل  بسيفيهما  المسلمان 
فقال الزُبيري: ما تقول في الرومي إذا لقيك فقتلته؟ أليس لك فيه أجر؟)
قال: شهيد،  قلت:  قتلك؟  فإذا  قال:  بلى،  (قلت:  الروم  من  كافر  رومي 
أبدًا؛ شهيدًا  كُتِبتَ  ما  المسلم  مقام  أقمناه  لو  لقيك،  إذا  اللص  كذلك 
ولكنه يُقام مقام الكافر) أي: في جواز قتله، اللص هذا وإن كان مسلمًا
في ولأن  عليك؛  معتدٍ  لأنه  قتله؛  جواز  في  الكافر  مقام  نقيمه  فنحن 
عبد أبا  به  (فلما حدثت  فهو شهيد«  ماله  دون  مات  »من  أنه:  الحديث 
على لقيك  رجلًلا  أن  لو  (أرأيت  الآن  أحمد  للإمام  الكلام  لي)  قال  الله، 
(فقال: ضع ولقيك  وبينه ظاهرة  بينك  في عداوة  ما  غير عداوة ظاهرة) 
وإلا ثوبك  (ضع  يعني  ثوبك  يأخذ  أن  يريد  بالسيف)  ضربتك  وإلا  ثوبك 
ضربتك بالسيف، فأبيتَ، ثم حَمَلتَ عليه فضربته ضربةً وأنت لا تدري
يموت منها أو لا، فمات، ما عليك من ذلك؟ وأنت لا تدري حين قال لك
تدري هل ما  لا؟)  أو  يفعل  كان  بالسيف  وإلا ضربتك  ثوبك  إن وضعت 
بالسيف ومات، بادرته ضربته  أنت  لكن  أم لا؟  بالسيف  كان سيضربك 
ماذا عليك؟ (قال: ما ترى في قتله إن قتلتُه؟ قلت: لا شيء إذا كان لصًّا،

قال: نعم، هُدر دمه) انتهى كلام الإمام أحمد رحمه.
كانا إذا  أما  سائغ،  تأويل  بغير  منهما  القاتل  كان  "إذا  الشراح:  قال 
صحابيين فأمرهما عن اجتهاد وظنٍّ لإصلاح الدين، فالمصيب منهما له
أجران، والمخطئ أجر، وإنما حمل أبو بكْرة الحديث على عمومه في كل
مسلمَين التقيا بسيفيهما حسمًا للمادة، وقد رجع الأحنف عن رأي أبي
بكْرة أبو  "وحمل  وقالوا:  حروبه"  باقي  علي  مع  وشهد  ذلك،  في  بكْرة 
الحديث على عمومه في كل مسلمَين التقيا بسيفيهما حسمًا للمادة؛ وإلا
تأويل سائغ كما بغير  منهما  القتال  كان  إذا  ما  على  أنه محمول  فالحق 
قدمناه، ويُخص ذلك من عموم الحديث المتقدم بدليله الخاص في قتال

أهل البغي" انتهى.
يعني عموم الحديث هذا الذي معنا مخصوص بأدلة جواز قتال البغاة،

هذا المعنى المقصود.
مُلكٍ أو طلب  دنيوية،  عداوة  على  قاتل  لمن  الوعيد  "هذا  الخطابي:  قال 
مثلًلا، فأما من قاتل أهل البغي، أو دفْع الصائل فقُتل، فلا يدخل في هذا

الوعيد؛ لأنه مأذون له في القتال شرعًا" انتهى.
خلاصة الكلام: هذا الحديث ليس على عمومه؛ بل هو مخصوص:

·  مخصوص بجواز قتال الخوارج.
·  مخصوص بجواز قتال البغاة.

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



·  ومخصوص بجواز قتال اللص وقاطع الطريق.
جمعًا بين الأدلة.

هل ينطبق هذا الحديث على الصحابة الذين تقاتلوا؟
الله: تيمية رحمه  ابن  قال  لكن  العلم؛  أهل  رد من كلام  فيه  تقدم  الذي 
(فلو قال قائل: إن عليًا ومن قاتله قد التقيا بسيفيهما وقد استحلوا دماء
الحديث هذا  في  المذكور  يعني  الوعيد)  يلحقهم  أن  فيجب  المسلمين، 
مخطئًا) كان  وإن  المتأول  المجتهد  يتناول  لا  الوعيد  أن  جوابه:  (لكان 
الصحابة زمن  في  كالذي حصل  الجائز  الاجتهاد  مواطن  في  هذا  يعني 
الله رضي الله عنهم، ولا يشمله اجتهاد الخوارج، كما تقدم، قال: (فإن 
تعالى يقول في دعاء المؤمنين: ﴿ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا﴾
والمجتهد والخطأ،  النسيان  عن  للمؤمنين  عُفي  فقد  فعلت«  »قد  قال: 
التقى »إذا  صلى الله عليه وسلم:  قوله  (وكذلك  وقال:  خطؤه)  له  مغفور  المخطئ 
في به  العمل  يجب  النار«  في  والمقتول  فالقاتل  بسيفيهما  المسلمان 
تحريم اقتتال المؤمنين بغير حق) بهذا القيد (ثم إنا نعلم أن أهل الجمل
وحسناتٍ القتال،  في  وتأويلًلا  عذرًا  لهما  لأن  النار؛  في  ليسوا  وصفّين 

الله. انتهى كلامه رحمه  يعمل عمله)  أن  المقتضى  منعت 
وجاء في الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب
فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر« وهذا ما فعله علي بن
أبي طالب رضي الله عنه ومعاوية بن أبي سفيان وعائشة وطلحة والزبير
صوابًا فعله  ما  أن  يرى  كان  منهم  واحد  كل  جميعًا،  عنهم  الله  رضي 
وحقًا وواجبًا شرعيًا عليه؛ لذلك فعل ما فعل، وسيأتي تفصيل هذا كله

إن شاء الله في موضعه.
فالصحابة مجتهدون لهم أجر على جميع الأحوال.

اجتهاد وبين  بينهم،  الاقتتال  في  الصحابة  اجتهاد  بين  الفرق  وذكرنا 
العقيدة والمنهج. السابقة في  الخوارج في شروحنا 

هذا الحديث دليل على أن من أراد المعصية وسعى لها سعيها لكنه عجز
عنها يُكتب له مثل وزر فاعلها.

قال ابن القيم: (قاعدة الشريعة: أن العزم التام إذا اقترن به ما يُمكِّن من
منزلة والعقاب  الثواب  في  صاحبه  نُزِّل  الفعل،  مقدمات  أو  الفعل، 
بسيفيهما المسلمان  تواجه  »إذا  صلى الله عليه وسلم:  قوله  عليه  دل  كما  التام،  الفاعل 
فالقاتل والمقتول في النار« قالوا: هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: »إنه

كان حريصًا على قتل صاحبه(« انتهى، قاعدة، احفظوها فهي مهمة.
www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



به ما حدثت  عن  لأمتي  تجاوز  الله  »إن  مع حديث:  هذا  يتعارض  فهل 
أنفسها ما لم تتكلم به أو تعمل« هذا عقد في نيته، وقوله: »إذا هم العبد
هم وإذا  واحدة،  سيئة  عليه  كُتبت  عملها  فإن  عليه،  تكتب  لم  بسيئة 
إلى عشر حسنات  له  كُتبت  عملها  فإن  كاملة،  له حسنة  كُتبت  بحسنة 
سبعمائة ضعف« الشاهد في أول حديث، قال: »إذا هم بالسيئة لم تكتب

عليه« طيب هذا قد همّ بالسيئة، وكتبت عليه
قال ابن تيمية رحمه الله: (فإن الناس تنازعوا في الإرادة بلا عمل) أراد
ان يعمل العمل؛ لكنه لم يعمله (هل يحصل بها عقاب؟ وكثُر النِزاع في
والإرادة، الهَمِّ  بين  فرق  يقال:  أن  ذلك  في  (والفصل  قال:  أن  إلى  ذلك) 
فالهم قد لا يقترن به شيء من الأعمال الظاهرة، فهذا لا عقوبة فيه بحال؛
بل إن تركه لله كما ترك يوسف همه أُثيب على ذلك) وقال: (وأما الإرادة
الجازمة فلا بد أن يقترن بها مع القدرة فعل المقدور) يعني ما يقدر عليه،
لا بد أن يفعل ولو شيئًا قليلًلا مما يقدر عليه (ولو بنظرة، أو حركة رأسٍ،
»إذا قوله صلى الله عليه وسلم:  معنى  يظهر  وبهذا  بدنٍ،  تحريك  أو  أو خطْرة،  لفظة،  أو 
التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار« فإن المقتول أراد
قتل صاحبه، فعمل ما يقدر عليه من القتال، وعَجَز عن حصول المراد،
يعمل ما  مثل  فيه  لعملت  فلان  مالَ  مثل  لي  أن  لو  قال:  الذي  وكذلك 
فلان؛ فإنه أراد فعل ما يقدر عليه وهو الكلام، ولم يقدر على ذلك؛ ولهذا
أن غير  من  اتبعه  من  أوزار  مثل  عليه  كان  ضلالة  إلى  دعا  من  كان 
من عليه  يقدر  ما  ففعل  ضلالهم  أراد  لأنه  شيء؛  أوزارهم  من  ينقص 

نفيس جميل. انتهى، كلام  إلا على ذلك).  يقدر  إذ لا  دعائهم؛ 
خلاصة الموضوع: هناك فرق بين أن تنوي الشيء وأنت تريده؛ لكن لم
أبدًا، ولا في بالك أن تأخذ خطوات عملية ولا تُقدم على فعل شيء منه 
لا ولكنك  الفعل؛  وتريد  عليه  وتعزم  الشيء  تنوي  أن  وبين  بالقول،  حتى 

التي واجهتك لعملت. الحواجز  لولا  فأنت  تفعل شيئًا،  أن  تستطيع 
هذه الصورة تختلف عن الصورة الأولى.

الصورة الأولى لا يأثم عليها، وهي التي جاءت في الحديث: »إذا هم العبد
بسيئة لم تكتب عليه« لماذا؟

أن باشر  العمل، ولا  به شيء من  يلتحق  ولم  القلب  في  لأنه مجرد شيء 
لماذا؟ نهائيًا،  أبدًا  يعمل شيئًا 

درجة إلى  ووصلنا  جازمة  الإرادة  كانت  لو  جازمة؛  إرادة  ليست  لأنها 
أن يسير خطوات. يقدر على فعله من ذلك، ولو  لفعل ما  الجزم 

هذه الصورة تختلف عن هذه؛ جمعًا بين الأدلة: »إذا هم العبد بسيئة لم
www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



تكتب عليه« و »والمقتول في النار.«
برقم: البخاري  ذكره  خلاف  إسناده  في  حصل  عليه،  متفق  الحديث 
طُرقًا، ذكر  هناك  لأن  الله؛  شاء  إن  هناك  سنذكره  والخلاف   (7083)
وذكر خلافًا، نؤجل القول فيه هناك؛ لكن سيظهر لكم صحة ما اختاره
صحة في  إشكال  ولا  القوي،  الإسناد  هذا  من  الله  رحمه  البخاري 
الحديث، خلاف في الأسانيد؛ لكن صحة الحديث لا إشكال فيها، والحمد

لله، ولم أرَ خلافًا في صحته بفضل الله.
"بَابٌ: ظُلْمٌ دُونَ ظُلْمٍ

32 - حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيدِ قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، (ح) قَالَ: وَحَدَّثَنِي بِشْرٌ قَالَ:
حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ، عَنْ شُعْبَةَ، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَلْقَمَةَ، عَنْ عَبْدِ
قَالَ بِظُلْمٍ﴾  إِيمَانَهُمْ  يَلْبِسُوا  وَلَمْ  آمَنُوا  ﴿الَّذِينَ  نَزَلَتِ:  »لَمَّا  قَالَ:  اللهِ 
اللهُ: فَأَنْزَلَ  يَظْلِمْ؟  لَمْ  أَيُّنَا  وَسَلَّمَ:  عَلَيْهِ  اللهُ  اللهِ صَلَّى  رَسُولِ  أَصْحَابُ 

لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾"« الشِّرْكَ  ﴿إِنَّ 
هذا الحديث تعرفونه جيدًا؛ لأنه من أحاديث كتاب التوحيد.

"بابٌ: ظلم دون ظلم" أي: ظلم أدنى من ظلم، فبعض الظلم أخف من
بعض، وهو بمعنى: "كفر دون كفر"، فالظلم يطلق على الكفر وعلى غيره.
كفر، دون  كفرٌ  وأصحابه:  عباس  ابن  (قال  الله:  رحمه  تيمية  ابن  قال 
بن كأحمد  السنة  أهل  قال  وكذلك  فسق،  دون  وفسق  ظلم،  دون  وظلمٌ 

انتهى. حنبل وغيره) 
قال محمد بن نصر المروزي: (قالوا: وقد صدق عطاء؛ قد يسمى الكافر
ملة عن  ينقل  فظلمٌ  ظالمـًا،  المسلمين  من  العاصي  ويُسمى  ظالمـًا، 
الإسلام، وظلمٌ لا ينقل، قال الله تعالى: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم
بظلم﴾ وقال: ﴿إن الشرك لظلم عظيم﴾) وذكر حديث ابن مسعود الآتي

وغيره، انتهى كلامه رحمه الله.
تمسكوهن ﴿ولا  تعالى:  قوله  الكفر  دون  ما  على  الظلم  إطلاق  ومن 

يفعل ذلك فقد ظلم نفسه﴾. لتعتدوا ومن  ضرارًا 
الظلم في اللغة: هو وضع الشيء في غير موضعه.

في العبادة  وضع  فهو  الظلم؛  أعظم  هذا  لأن  الشرك  على  الظلم  وأَطلق 
غير موضعها.

الظلم ثلاثة أنواع:

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



§  أظلم الظلم وهو الشرك.
§  وظلم العبد نفسه بالمعاصي، أو بعدم إعطاء نفسه حقها.

أو القتل  أو  بالضرب  على شخص  يعتدي  كأن  لغيره  العبد  وظلم    §
أو ما شابه... المال  أخذ 

"حدثنا أبو الوليد" هشام بن عبد الملك الطيالسي البصري، إمام، وهو
مقدم في شعبة، وهذا من روايته عن شعبة، تقدمت ترجمته.

"قال: حدثنا شعبة" ابن الحجاج أبو بسطام، إمام تقدم.
"ح" هذا تحويل للإسناد، نبدأ بإسناد جديد من الأول، نرجع إلى الأول

"قال" أي: البخاري.
محمد أبو  خالد"  "ابن  زيادة:  عساكر  ابن  رواية  وفي  بشر"  "وحدثني 
العسكري، وهو الفرائضي، نزيل البصرة، ثقة، ولم أرَ أحدًا من الحفاظ

أطلق القول فيه بأنه يُغرِب.
في موجودة،  غير  وهذه  يُغرِب)  (ثقة  قال:  حجر  لابن  التقريب  في  جاء 
حبان، لابن  كلمة  على  وقفنا  بإطلاق،  هكذا  ذكروه  الذين  العلماء  كلام 
الأعمش عن  شعبة  عن  يُغرِب  الحديث،  (مستقيم  قال:  فيها؟  قال  أيش 
بأشياء) إذًا هو لا يُغرِب مطلقًا هكذا، يُغرب في هذه الرواية خاصة، يعني
في رواياته عن شيوخه حديثَ شعبة عن الأعمش؛ لأن البعض فهم من
هذه الكلمة أنه سيغرب عن شعبة أنه يروي عن شعبة، لا، ليس شرطًا أنه
الرواية -في رواية يُغرب في هذه  ذلك:  المقصود من  يروي عن شعبة، 

شعبة عن الأعمش- التي يرويها عن شيوخه، هذا المقصود من الكلام.
فابن حبان لم يُطلق القول بأنه يغرب.

فهذا الإطلاق يوهم أنه يغرب في هذه وفي غيرها؛ لكن لا، نحن نكون
حذرين في هذه خاصة.

فالصواب: أن يُطلق ويقال ثقة كما أطلق أكثر مَن عدّله كالنسائي وهو
صاحبه.

هذا شيخ النسائي، وأطلقه النحّاس والجيّاني أيضًا.
أو يُقيد كما قيده ابن حبان فيُقال: يُغرب عن شعبة عن الأعمش بأشياء.

وروايته لحديث شعبة عن الأعمش في الصحيحين؛ ولكن ربما تكون في
المتابعات والشواهد فقط، يُنظر، يحتاج إلى مراجعة، هل أخرجوا له هذه

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



الرواية في الأصول أم في الشواهد والمتابعات فقط؟
ابن حبان نفسه أدخلها في صحيحه.

خمس أو  ثلاث  سنة  مات  التابعين،  أتباع  عن  يروي  خالد  بن  بشر 
وخمسين ومئتين، روى له: البخاري، ومسلم، وأبو داود، والنسائي، وهو

متابَع هنا في روايته عن شعبة على جميع الأحوال.
وهو جعفر"  "ابن  زيادة:  عساكر  ابن  رواية  وفي  محمد"  حدثنا  "قال: 
وجالسه شعبة،  ربيب  وكان  البصري،  مولاهم،  الهُذَلي  بغُنْدَر  المعروف 

نحوًا من 20 سنة.
يروي عن أتباع التابعين، ثقة، من أثبت الناس في شعبة.

ابن وقال  مني"  أثبت  شعبة  في  "غُندَر  مهدي:  بن  الرحمن  عبد  قال 
المبارك: "إذا اختلف الناس في حديث شعبة فكتاب غُندَر حَكَم بينهم".

مات سنة ثلاث أو أربع وتسعين ومائة، روى له الجماعة.
فأبو الوليد الطيالسي وغُندَر يرويان الحديث عن شعبة.

في "صحيحه"  في  البخاري  به  صرّح  كما  الأعمش  وهو  سليمان"  "عن 
بأنه الأعمش. الحديث صرح  موضع آخر، عندما روى هذا 

الكوفي، محمد  أبو  مولاهم،  الكاهلي  الأسَدَي  مِهران  بن  سليمان  وهو 
ولقبه الأعمش، الأعمش: من كان في بصره ضعف في الرؤية، قيل إن

أصله من طبرستان، وقيل غير ذلك.
ذكر الترمذي أنه لم يسمع من أحد من الصحابة، فهو على هذا من أتباع

التابعين؛ لكن العلماء مختلفون في تحديد التابعي:
فمنهم من يقول: التابعي هو من رأى الصحابة، يعني مجرد أن تكون له

رؤية فهو تابعي؛ وعلى هذا يُعدّ الأعمش تابعيًا.
ومنهم من يقول: لا، لا بد من السماع، إذا سمع فهو تابعي، وإذا لم يسمع
فليست تابعيًا؛ فعلى هذا فالأعمش من أتباع التابعين؛ وليس تابعيًا؛ لأنه

لم يسمع من أحد من الصحابة؛ ولكن رأى أنس بن مالك.
فالخلاف مبني على هذا الأصل في الأعمش.

الصحيح أنه ليس تابعيًا على الأقل من حيث الرواية، فهو لم يسمع من
أحد من الصحابة

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



بن عمرو  ستة:  محمد صلى الله عليه وسلم  أمة  على  العلم  "حفظ  المديني:  بن  علي  قال 
دينار بمكة، والزُهري بالمدينة، وأبو إسحاق السَبيعي والأعمش بالكوفة،

وقتادة ويحيى بن أبي كثير بالبصرة" رأيت منزلة الأعمش أين؟
وقال الفلّلاس: "كان يُسمّى المصحف لصدقه"

قال فيه يحيى بن سعيد القطان: "كان من النُسّاك وكان محافظًا على
الصلاة في جماعة، وعلى الصف الأول" قال يحيى: "وهو علّلامة الإسلام"

قال: "وكان يجيء يلتمس الحائط حتى يقوم في الصف الأول".
قال العِجلي: (يُكنى أبا محمد، ثقة، كوفي، وكان محدث أهل الكوفة في
في ثبتًا  ثقةً  الأعمش  وكان   ،149 سنة  الأعمش  (مات  قال:  زمانه) 
الحديث، وكان كثير الحديث، وكان عالمـًا بالقرآن رأسًا فيه، وكان قرأ
عالمـًا وكان  حرفًا،  يَلحن  لا  فصيحًا  وكان  وثّاب،  بن  يحيى  على 
أكثر طبقته  من  زمانه  في  يكن  ولم  خُلق،  سوء  فيه  وكان  بالفرائض، 

فيه تشيّع). حديثًا منه، وكان 
قوله هنا: (كان فيه تشيع) خالفه فيه الخُريبي فقال: (مات يوم مات وما

خلّف أحدًا من الناس أعبدَ منه، وكان صاحب سنة) انتهى.
قال الذهبي: (كذا قال) أي العجلي (وليس هذا بصحيح عنه، كان

صاحب سنة) انتهى.
سبع سنة  مات  مُدلِّس،  والقرآن،  الحديث  في  الأئمة  أحد  حافظ،  ثقة 
له روى   ،61 سنة  أول  مولده  وكان  ومائة،  وأربعين  ثمان  أو  وأربعين 

الجماعة.
الفرو الذي للخروف، يُقال: إن الأعمش لبس مرةً فروًا مقلوبًا، تعرفون 
فوق، من  الصوف  الخروف،  على  يكون  ما  مثل  يعني  مقلوبًا،  لبسه 
إلى وصوفها  لبستها  لو  محمد،  أبا  يا  قائل:  له  فقال  تحت،  من  والجلد 

المشورة! بهذه  الكبش  قال: كنت أشرت على  أدفأ لك،  الداخل كان 
يعني أنت أفهم من الكبش كيف يلبسها؟!

رغيفين إليهم  فأخرج  أضيافٌ،  الأعمش  (أتى  يونس:  بن  عيسى  وقال 
البيت، أَكْلُ  البيت، هو  فأكلوهما، فدخل) طبعًا ما عنده إلا رغيفين في 
طعام قَتٍّ)  من  حبل  نصف  لهم  فأخرج  (فدخل  الضيفان  ضيّف 
وضعه الخِوَان)  على  (فوضعه  قال:  عنده،  الذي  الخاروف  للحيوانات، 
يعني خلصتم كل فكلوه)  قوت شاتي  فهذا  قوتنا،  (أكلتم  وقال:  أمامهم، 

أيضًا، ومذكور عنه شيء كثير من هذا. البيت خذوا هذا  شيء في 

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



البيت في  عنده  الحديث  طلبة  إذا جاء  كان  أنه  عنه  يذكرون  فيما  حتى 
الكلب يطردهم من عنده. لهم  أخرج 

أشياء كثيرة ذكروها عنه، اقرؤوا ترجمته.
عمران أبو  النخعي،  الأسود  ابن  قَيس  بن  يزيد  ابن  هو  إبراهيم"  "عن 

يُرسل كثيرًا. إمام حافظ،  فقيه  ثقة  الكوفة،  أهل  فقيه  الكوفي، 
قال ابن سعد: (وأجمعوا على أنه توفي سنة 96 في خلافة الوليد بن عبد
الملك بالكوفة وهو ابن 49 سنة لم يستكمل ال50) انتهى. وقيل ابن 58،

روى له الجماعة.
يلبث) ولم  المؤمنين عائشة وهو صبي  أم  (وقد دخل على  الذهبي:  قال 
أن منها سماع، على  (له  يثبت  لم  لعلها:  يلبث)  (ولم  المطبوع  في  هكذا 
روايته عنها في كتب أبي داود والنسائي والقَزْويني، فأهل الصنعة يعدون
من ليس  ولكنه  التابعين؛  في  لإبراهيم  كلهم  عدهم  مع  متصل  غير  ذلك 
كبارهم، وكان بصيرًا بعلم ابن مسعود، واسع الرواية، فقيه النفس، كبير

الشأن، كثير المحاسن رحمه الله تعالى) انتهى.
أتباع من  فهو  السماع  حيث  من  الأعمش،  مثل  السماع  حيث  من  فهو 

التابعين. يعدونه من  العلم  أهل  يذكر أن جميع  التابعين؛ لكن هو 
قال العِجلي: "كان مفتي أهل الكوفة هو والشعبي في زمانهما، كان رجلًلا
الحجاج" من  مختفٍ  وهو  ومات  التكلف،  قليل  متوقيًا،  فقيهًا  صالحًا 

انتهى.
قال المغيرة: "كنا نهاب إبراهيم هيبة الأمير" وقال الشعبي: "ما ترك أحدًا

أعلم منه"
قال علي بن المديني: "لم يلقَ النخعي أحدًا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم"
وقال: "وقد رأى أبا جُحيفة، وزيد بن أرقم، وابن أبي أوفى ولم يسمع من

ابن عباس" انتهى.
إلا عائشة، ولم يسمع منها، يلقَ أحدًا من الصحابة  "لم  أبو حاتم:  وقال 

انتهى. أنسًا ولم يسمع منه"  وأدرك 
من وجماعة  الإرسال،  من  مكثر  "هو  العلائي:  سعيد  أبو  الحافظ  وقال 
ابن عن  أرسله  بما  ذلك  البيهقي  وخصّ  مراسيله،  صححوا  الأئمة 

انتهى. مسعود" 
لماذا البيهقي خصّ مراسيله عن ابن مسعود خاصة وصححها؟

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



فأسند، الله  إذا حدثتني عن عبد  (قلت لإبراهيم:  قال:  جاء عن الأعمش 
قال: إذا قلت قال عبد الله فقد سمعته من غير واحد من أصحابه) يعني
يعني (وإذا قلت: حدَثني فلان، فحدَثني فلان)  ابن مسعود  من أصحاب 

انتهى. الذي ذكرته،  حدثني هذا الشخص 

هذا الذي حمل البيهقي على عده متصلًلا.
إبراهيم النخعي يحج مع عمه وخاله علقمة والأسود، قال الحاكم: "كان 
لَلأَنا على هذه الأمة من المرجئة أخوف وكان يبغض المرجئة، ويقول: 

عليهم من عِدَّتِهِم من الأزارِقة" انتهى.
شِبْل أبو  النخعي،  مالك  ابن  الله  عبد  بن  قيس  ابن  هو  علقمة"  "عن 
إبراهيم وخال  يزيد،  بن  الرحمن  وعبد  يزيد،  بن  الأسود  عم  الكوفي، 
النخعي، وُلد في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، تابعي، ثقة حافظ فقيه عابد، إمام كبير،

مات بعد ال60 وقيل بعد ال70، روى له الجماعة.
بابن مسعود يُشبَّه  بعد علي وابن مسعود، وكان  تصدى للإمامة والفُتيا 
يسألونه طلبته  وكان  له،  يُولد  لا  عقيمًا  وكان  وسمته،  ودلِّه  هديه  في 

به والصحابة متوافرون. ويتفقهون 
رأيتم الفضيلة هذه؟!

عنه حفظوا  أصحاب  له  الصحابة  من  أحد  يكن  "لم  المديني:  ابن  قال 
وقاموا بقوله في الفقه إلا ثلاتة: زيد بن ثابت، وابن مسعود، وابن عباس،

وأعلم الناس بابن مسعود علقمة، والأسود، وعَبيدة، والحارث" انتهى.
الناس يُقرؤون  الذين  الله  عبد  أصحاب  "كان  النخعي:  إبراهيم  قال 
علقمة، ستة:  رأيهم  عن  الناس  ويصدر  السنة،  ويعلمونهم  القرآن، 
شُرحبيل، بن  وعمرو  مَيسرة،  وأبو  وعَبيدة،  ومسروق،  والأسود، 

انتهى. والحارث بن قيس" 
"عن عبد الله" هو ابن مسعود رضي الله عنه الصحابي الجليل، تقدم.

علقمة، عن إبراهيم، عن  عن  الأعمش،  الأسانيد:  "أجود  معين:  ابن  قال 
الله" عبد 

عبد علقمة، عن  إبراهيم، عن  الأعمش، عن  رواه  "ما  أحمد:  الإمام  قال 
ثابت". النبي صلى الله عليه وسلم فهو  الله، عن 

هذا يدل على أمر: أن الحفاظ قَبِلوا عنعنة الأعمش في هذا الإسناد وعدوه
صحيحًا؛ لذلك قال ابن معين ما قال.

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



أصح من  يكون  "حدثنا"  قال  إذا  أنه  المصطلح  في  لكم  ذكرناه  مما 
الأسانيد لا يشترط، بناء على ما قاله الإمام أحمد رحمه الله، وهو الذي

يُبيّن مراد يحيى بن معين لما عده من أصح الأسانيد.
لم أي:  بظلم﴾"  إيمانهم  يلبسوا  ولم  آمنوا  ﴿الذين  نزلت:  لما  "قال: 
يخلطوا إيمانهم بشرك، أي: الذين آمنوا بالله، وأخلصوا له العبادة، ولم
أحق هؤلاء  خالصة؛  لله  عبادتهم  وجعلوا  بشرك،  إياه  عبادتهم  يخلطوا 
الأوثان غيره من  معه  عبادتهم  في  يشركون  الذين  عقابه من  بالأمن من 

والأصنام.
عليها: متفق  رواية  وفي  يظلم"  لم  أينا  الله صلى الله عليه وسلم:  رسول  أصحاب  "قال 
"أينا لم يظلم نفسه" أو "أينا لا يظلم نفسه" روايات صحيحة كلها "فأنزل
الله: ﴿إن الشرك لظلم عظيم﴾" لأنه كما ذكرنا: الظلم: هو وضع الشيء
غير في  وتعالى  تبارك  الله  عبادة  وَضَعَ  والمشرك  موضعه،  غير  في 
لغيره، وضعها  المشرك  لله،  تكون  أن  يجب  الله  فعبادة  موضعها، 
المنعِم المدبر  الرازق  الخالق  لأنه  وحده؛  لله  خالصٌ  حقٌ  فالعبادة 
يفعل شيئًا لم  العبادة، والذي  الذي يستحق  المتفضل على عباده، وهذا 

له فقد وضُعت في غير موضعها. فإذا صُرفت  من هذا لا يستحقها؛ 
قال ابن حجر: (ووجه الدلالة منه أن الصحابة فهموا من قوله: ﴿بظلم﴾
عموم أنواع المعاصي، ولم يُنكر عليهم النبي صلى الله عليه وسلم) فصار عندي نوع أول
من الظلم: وهو ما فهمه الصحابة، قال: (وإنما بيّن لهم أن المراد: أعظم
أنواع الظلم) صار عندي نوع ثاني وهو الشرك، قال: (وهو الشرك على

ما سنوضحه، فدل على أن الظلم مراتب متفاوتة) انتهى.
الحديث دليل على قواعدَ أصولية.

أصولية، قواعد  وفيه  هذا،  مثل  أحاديث  معك  تمر  لما  وبالمناسبة 
في كتاب  عندك  يكون  أن  مؤصل  علم  كطالب  أنت  منك  المفروض 
أصول الفقه هو مرجع لك، تُديم النظر فيه حتى لا تنسى، فلما تمر معك

مثل هذه الأحاديث أيش تفعل؟
للعموم وأن  العموم  إثبات  مثلًلا؟  الحديث  هذا  من  استفدناه  الذي  ما 
صيغة، تفتح على مبحث العموم في كتابك في أصول الفقه، وتدون فيه

هناك أن هذا الحديث يُفيد هذه القاعدة.
عندما تأتي تراجع أو تُدّرس تجد هذه الفوائد جاهزة عندك، فربما تكون
غير في  يعني  فيها،  تظنه  الذي  موضعها  غير  في  موضع  في  الفائدة 

تبحث عنها لا تجدها. مظانها، فعندما تحتاجها وتذهب 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000



بهذه الطريقة تجدها جاهزة عندك في كتابك.
القاعدة الأصولية الأولى: إثبات العموم: الصحابة فهموا العموم أم   1-
لا؟ إذًا في عموم، وأن له صيغة في اللغة خاصة به، موضوعة له،
كله هذا  بقرينة،  إلا  غيره  على  تُحمل  ولا  حقيقةً،  العموم  على  تدل 

الحديث. يستفاد من هذا 
عام، لفظ  معنا  الذي  اللفظ  الخاص:  به  ويراد  العام  يُطلق  الثانية:    2-
لهم أن بيّن  النبي صلى الله عليه وسلم  لكنّ  الله عنهم؛  الصحابة رضي  فهمه  وبهذا 
يُحمل على فإذًا لا  به: الشرك،  المراد  الظلم  المراد: الخاص، فهذا 

عمومه؛ وإنما يراد به خاص.
قال أهل العلم: (هذا بخلاف قول أهل الظاهر) أهل الظاهر لا يقبلون هذه

القاعدة: "أن العام يُطلق ويراد به الخاص"
الثالثة: أن الأصل حمل اللفظ على ظاهره: ويحمل على غير ظاهره   3-
على الظلم  الصحابة  حمل  الصحابة،  فعل  هكذا  صحيح،  بدليل 
عمومه، هذا ظاهر الأمر، ولم ينكر عليهم النبي صلى الله عليه وسلم؛ ولكنه بيّن لهم
أن المقصود به هنا الشرك، فصار عندي دليل يصرف هذا الظاهر

إلى هذا المعنى.
-4  القاعدة الرابعة: أن النكرة في سياق النفي تفيد العموم: هذه ذكرناها
من ألفاظ العموم السبعة، النكرة في سياق النفي تفيد العموم، هذا
النفي، سياق  في  نكرة  هنا  الظلم  ﴿بظلم﴾  فقوله:  دليلها،  الحديث 
ففهم الصحابة من هذا العموم وأقرهم الشارع عليه؛ ولكنه بيّن لهم

التخصيص.
دليل يأتي  حتى  به  ويُعمل  عمومه،  على  يُحمل  الكلام  الخامسة:    5-
الخصوص: ما ننتظر، كما يقول البعض: يجب أن تنتظر وتبحث
عن المخصِّص! لا، ما في انتظار ولا شيء، إذا جاء العموم تعمل

بالعموم، بعدها إذا وجدت مخصِّصًا خصصته.
اعتقاد وجوب  الجمهور:  ومذهب  "التحقيق  الله:  رحمه  الشنقيطي  قال 
العموم، والعمل من غير توقف على البحث عن المخصص؛ لأن اللفظ
موضوع للعموم؛ فيجب العمل بمقتضاه، فإن اطُلع على مخصص عُمل

به" انتهى، وهذا ما يدل عليه عمل الصحابة رضي الله عنهم.
الحديث متفق عليه، رواه جمع عن الأعمش به، ولا علة له، والحمد لله.

نكتفي بهذا القدر والحمد لله.

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:50:08 +0000


