
تفريغ شرح صحيح البخاري-12، كتاب الإيمان، الحديث 29و30

الدرس الثاني عشر: بتاريخ: 18/01/1445ه – 05/08/2023
إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا

وسيئات أعمالنا، أما بعد:
اليوم هو درسنا الثاني عشر من دروس شرح صحيح البخاري.

يسأل -وهذا سؤال جاءني من أكثر من طالب في عدة مرات متكررة:-
"متى سننتهي من شرح صحيح البخاري"؟

بالمدة لا  بالفائدة؛  اهتمامه  يكون  أن  العلم  ينبغي على طالب  أولًلا:    1-
متى سيبدأ ومتى سينتهي، الفائدة هي المهمة في هذا الأمر، وبما أنك قد
يهمك لا  إذًا  تأصيل؛  بعد  المرحلة  هذه  إلى  ووصلت  علميًا  تأصلت 
الوقت بعد ذلك الذي ستقضيه في دراسة هذا الكتاب؛ لأنك الآن تجمع
الذي الأساسي  والتأصيل  الكتاب،  لهذا  دراستك  من خلال  عامة  فوائد 
ينبغي أن تبدأ به قد انتهيت منه والحمد لله؛ فأيش ما تحصل عندك من

هذا الكتاب فخير على خير والحمد لله.
في مشوار  أمامك  كان  إذا  الكتاب؟  بإنهاء  تهتم  فمتى  الأول؛  الأمر  هذا 

بعده؛ وهكذا... بالذي  تبدأ  تنتهي من هذا كي  أن  التأصيل تحتاج 
أنهينا مرحلة إليه وما بدأنا به إلا بعد أن  لكن هذا الحمد لله ما وصلنا 
التأصيل العلمي؛ الآن بإمكانك أن تمشي في هذه الدروس وتمشي أيضًا
الأمر هذا  إليك؛  الأمر  براحتك  وهناك  هنا  من  وتستفيد  الكتب  من  تقرأ 

الأول.
الأمر الثاني: نحن لن نستمر على نفس هذه الطريقة في تدريس هذا   2-

الكتاب، الآن في البداية نطيل بهذه الطريقة لأسباب:
ينبغي والعقيدة  (العقيدة)،  الاعتقاد  كتاب  في  الآن  نحن  أولًلا:  أ-  
إذا خاصة  وصريحة،  واضحة  تكون  حتى  والتوسع  والشرح  التوضيح 
كثيرة طبعًا  البدع  فيه؛  نحن  الذي  الزمان  في  انتشرت  ببدعة  تعلقت 
ومنتشرة كثيرة جدًا؛ لكن نخص من ذلك البدع التي صار ينتسب إليها

من يدعي السلفية، هذه أخطر؛ لماذا أخطر؟
طريقة هي  بدعة  من  عليه  هو  ما  بأن  ويوهمهم  للناس  يروج  هذا  لأن 

أكثر من غيره. الجانب  بهذا  نعتني  فلذلك  السلف؛  سلفية، وهي منهج 
الخوارج، من  أنا سلفي  يقول  من  الزمن  هذا  في  السلف  بمنهج  التصق 
ومن المرجئة، جمع كبير وفرق، الآن صارت فرق تقول عن نفسها بأنهم
سلفيون وهم في الحقيقة خوارج، يقولون عن أنفسهم بأنهم سلفيون وهم

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



في الحقيقة مرجئة؛ فهذا الكتاب كتاب مهم جدًا -كتاب الإيمان- لا بد
من التوسع فيه، وإعطاء المسائل حقها العلمي، حتى تكون واضحة ولا

لبس فيها.
عند الوقوف  هو  عندنا:  الإطالة  أسباب  من  نحن  الثاني:  الأمر  ب-  
التراجم، التراجم هذه طويلة، تأخذ وقتًا، فعندما ننتهي من هذا الكتاب،
ستكون التراجم الأساسية: التي هي تراجم الأئمة الذين تدور عليهم أكثر
الأحاديث قد مرت بنا وانتهت، بعد ذلك سنمر على هذه التراجم: تقدم،
تقدم، تقدم... ونمشي، فلن تحتاج الوقت الذي كانت تأخذه في السابق.

وأحيانًا النهاية،  في  الحديث  تخريج  نذكر  نحن  أننا  الثالث:  الأمر  ت-  
بعض طرق الحديث وأحيانًا إذا ذكر بعض العلماء تعليل بعض الطرق
وعلم الله،  رحمه  البخاري  الإمام  بقدر  نعرّف  لكي  نذكرها  هذه  وكذا... 
والمنزلة العلل،  في  وقوته  العلم،  هذا  في  ورسوخه  البخاري،  الإمام 

العلم. أئمة  الإمام ولكتابه عند  لهذا  التي  العظيمة 
لماذا وصل هذه المنزلة عند العلماء ويثنون عليه هذا الثناء؟

الكتاب، لهذا  السبب؛ مما يجعلك تطمئن  لك  يبين  العملي  التطبيق  هذا 
في البخاري  أخرجه  الحديث  ذلك:  بعد  لك  يقال  عندما  له جدًا،  وترتاح 
أين ومن  الكلمة  هذه  معنى  ما  وتعرف  تمامًا،  مطمئنًا  تكون  صحيحه؛ 
الكتاب بُذل، والعلم الذي وُضع حتى وصل  الذي  جاء هذا، وما الجهد 

إلى هذه المنزلة عند أهل العلم.
هذه الطريقة لن نستمر بها دائمًا، إذا انتهينا من كتاب الإيمان نكون قد
التراجم بعد ذلك سنقف عند  الأمر؛  نريده من هذا  الذي  الغرض  حققنا 
التي الأحاديث  عند  نقف  فيها)؛  (نتوسع  عندها  الوقوف  من  بد  لا  التي 
انتقدت انتقادا معتبرًا ولا بدّ من الوقوف عنده وشرح ما فيه، عندئذٍ نقف

عند هذه الأمور ونطيل قليلًلا.
بعد ذلك أيضًا الشروح لا تحتاج إلى إطالة؛ لأن كتب الشروح قد أفاضت
كانت إذا  المسائل  في  فالخلل  وشرحت،  وبينت  الأحاديث  في  القول 
كبيرًا ليس  يكون  الشراح  عند  فيها  الخلل  شابه...  ما  و  فقهية  أحاديث 
وعظيمًا كالخلل الموجود عندهم في العقيدة وفي المنهج، شراح الكتب
نركز لذلك  والمنهج؛  العقيدة  مسائل  في  وكثير  جدًا  عظيم  خلل  عندهم 
الصالح السلف  منهج  وعرف  جيدًا  وعرفها  أتقنها  الطالب  فإذا  عليها؛ 
رضي الله عنهم بعد ذلك لو قرأ من هذه الشروح يكون قد عرف الأقوال

التي وافقت منهج السلف والتي خالفته.
هذه الأسباب الثلاثة تجعلنا بعد أن ننتهي من كتاب الإيمان نمشي بشكل
نعقد مجلسًا أن  الفرصة  لنا  يتيح  نحن عليه وربما  الذي  هذا  أسرع من 
واستطعنا الله  يسر  إذا  الأسبوع،  في  هذا  الكتاب  شرح  في  ثانيًا 
الله سبحانه وتعالى أمورنا وأعاننا على ذلك، هذا بعد الاستمرار، ويسر 
أن ننتهي من كتاب الإيمان، ونبدأ بكتاب العلم وغيره؛ عندئذٍ نستطيع أن

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



نقرّب المدة الزمنية التي نستطيع أن ننتهي من الكتاب فيها إن شاء الله.
قال المؤلف رحمه الله: "بَابُ كُفْرَانِ الْعَشِيرِ وَكُفْرٍ بَعْدَ كُفْرٍ.

حَدَّثَنَا ؛  وسلم  عليه  الله  النَّبِيِّ صلى  عَنِ  الْخُدْرِيِّ،  سَعِيدٍ  أَبِي  عَنْ  فِيهِ 
عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكٍ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ، عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارٍ،
عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: »أُرِيتُ النَّارَ فَإِذَا
الْعَشِيرَ، يَكْفُرْنَ  قَالَ:  بِاللهِ؟  أَيَكْفُرْنَ  قِيلَ:  يَكْفُرْنَ.  النِّسَاءُ،  أَهْلِهَا  أَكْثَرُ 
وَيَكْفُرْنَ الْلإِحْسَانَ، لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرَ ثُمَّ رَأَتْ مِنْكَ شَيْئًا،

قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيْرًا قَطُّ"
"باب كفران العشير" كفران: مصدر كفر، يكفر، كفرًا، وكفرانًا.

فالكفر والكفران بمعنى واحد في اللغة، والكفر لغة: هو الستر والتغطية،
والكفر يطلق على معنيين في الشرع:

·  الأول: ضد الإيمان، وهو الكفر الأكبر، وهو أقسام.
·  والثاني: كفر النعمة، وهو الأصغر؛ ومعناه جحود النعمة، ونكرانُها.

المخالطة، بمعنى  المعاشرة  من  الزوج،  وهو  معاشر،  بمعنى:  العشير 
وَهُوَ الْعَشِيرِ  كُفْرَانِ  "بَابُ  قال:  الله،  شاء  إن  البخاري  تبويب  وسيأتي 

انتهى. الْمُعَاشَرَةِ"  مِنَ  الْخَلِيطُ  وَهُوَ  الزَّوْجُ 
والمعنى المقصود هنا: باب إنكار المرأة، وجحدها إحسان زوجها إليها.
دون "وكفرٍ  أخرى:  وفي  كفرٍ"  بعد  "وكفرٍ  رواية:  في  كفرٍ"  دون  "وكفرٍ 

كفر"
نذكر كلام القسطلاني حتى يبين لنا النسخ التي وردت في البخاري قال:
الناس ("وكفر دون كفر" كذا للأربعة، أي: أقرب من كفر، فأخذ أموال 
بالباطل دون قتل النفس بغير حق، وفي بعض الأصول: "وكفر بعد كفر"
(لكنه كأصلها:  يعني  كهي)  اليونينية  فرع  في  الذي  وهو  كالأول  ومعناه 
ذر أبي  علامة  عليه  راقمًا  الأوّل  الهامش  على  وأثبت  عليه،  ضبب 
السميساطي والجمهور على جر "وكفر" والأصيلي وابن عساكر وأصل 
على بالرفع  "وكفر"  والوقت  ذر  ولأبوي  المجرور،  "كفران"  على  عطفًا 

اهـ. القطع) 
على كلّ: لفظ السلف -وهذا الذي يهمنا- "كفر دون كفر"، قاله جمع من

السلف، يعنون:
الكفر منه أكبر مخرج من الملة، ومنه أصغر غير مخرج من الملة، وهذا
يطلق الشرع  في  الكفر  أن  على  بهذا  نبّه  الله،  رحمه  البخاري  يريده  ما 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



الكفر به  يراد  والسنة  الكتاب  في  ورد  كفر  كل  فليس  معنيين،  على 
لنا هذا بوضوح. وبيّن  يريده،  الملة، هذا ما  المخرج من 

موضوعنا الآن: -كان البخاري رحمه الله يركز على تعريف الإيمان عند
الآن كثيرة-  أبواب  في  المرجئة،  على  والرد  والجماعة  السنة  أهل 
بالذنوب، المسلمين  يكفرون  الذين  الخوارج  على  رد  فيه  الموضوع 
الملة. المخرج من  الكفر  النصوص على  يرد في  الذي  الكفر  ويحملون 
الشرع في  الكفر  أن  لهم  ويبين  والجماعة،  السنة  أهل  عقيدة  لهم  يبين 

يطلق على هذا وهذا.
الكفر في اللغة: هو التغطية والستر، قاله أهل اللغة -ابن فارس وغيره.-

قال ابن جرير الطبري رحمه الله في تفسيره: "وأصل الكفر عند العرب
تغطية الشيء"، وقال ابن البر في التمهيد: "وأصل الكفر في اللغة الستر"،

وقال في موضع آخر: "التغطية للشيء" اهـ.

فعلى هذا يكون الكفر لغة: الستر والتغطية.
وفي الشرع يطلق على نوعين:

النوع الأول: الكفر الأكبر، والنوع الثاني: الكفر الأصغر.
تعريف الكفر الأكبر: هو نقيض الإيمان.

هو عندهم:  الإيمان  لأن  لماذا؟  التكذيب،  هو  الكفر  يقولون:  المرجئة 
التصديق، المسألة مرتبط بعضها ببعض: تعريفك للإيمان، يقابله تعريفك
"الكفر معنى:  هذا  بالضد،  الكفر  في  تقول  الإيمان،  في  تقوله  ما  للكفر، 
هو عندك:  فالكفر  التصديق،  هو  الإيمان  قلت:  فإذا  الإيمان"  نقيض 

التكذيب.
هل يعني هذا أن المرجئة لا يعتبرون السجود للصنم كفر؟ هل يعني هذا
لأن كفر،  هو  يقولون  لا،  كفر؟  الله  سب  يعتبرون  لا  المرجئة  أن 
التكذيب)، (إلى  القلب  إلى كفر  لكنه راجع  بأنه كفر؛  النصوص وردت 

الكفر. فهو عندهم: علامة على 
وهذا الفرق بينهم وبين أهل السنة في هذا.

علامة مجرد  وليس  كفر)،  بذاته  (هو  كفر  للصنم  السجود  يقول:  السني 
القلب. على كفر 

كفر باطنًا  كفر  وإذا  باطنًا،  كفر  ظاهرًا  كفر  إذا  أنه  عندنا  شك  لا  نعم 
www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



كفر بأنه  نقول  لا  لكن  هذا،  في  إشكال  عندنا  ما  تلازم،  عندنا  ظاهرًا، 
لكفره القلبي، وأما في الظاهر فليس إلا دليلًلا على الكفر، هذا ما تقوله
المرجئة إذًا  كفرًا،  سُمي  لذلك  الكفر،  على  دليل  هذا  يقولون:  المرجئة، 
أكثر من كتبهم  في  تكفيرهم  المرجئة  بعض  بل  يكفرون؛  نعم  يكفرون؟! 
تكفير أهل السنة، المسائل التي يكفر بها بعض المرجئة أكثر بكثير من

المسائل التي يكفر بها بعض أهل السنة.
الأحناف: كتب  في  الردة  كتاب  إلى  ارجعوا  فقهاء-  -مرجئة  الأحناف 
مكفرة، ليست  أشياء  في  كفروا  حتى  التكفير،  في  توسعوا  قد  ستجدهم 
وهم مرجئة؛ إذًا ليس لازمًا كونهم أنهم يقولون: الإيمان هذا، والكفر هذا
الذي ذكرنا، أنهم لا يكفرون بعد ذلك، لا؛ يكفرون ويتوسعون في التكفير
أيضًا،؛ لذلك لا تعجب لما ترى، أو تقرأ لبعض السلف يقول لك: "ما من
ويرى مرجئ  نعم،  السيف؟!  ويرى  مرجئ  السيف"  ويرى  إلا  مبتدع 

السيف.
الكفر هو نقيض الإيمان، هل يعني هذا أن تقول:  للكفر أن  التعريف  إذًا 
من قال: "الكفر نقيض الإيمان" هو سني؟، لا، لا يلزم، حتى المرجئ في
التعريف، يعرف لك الكفر نقيض الإيمان، ما عنده مشكلة، لكن إيش هو
الإيمان عنده؟ والسني يقول لك: الكفر هو نقيض الإيمان، نعم، لكن ما

هو الإيمان عندك حتى يكون هذا كفر نقيضًا له؟
نفسه سلفيًا؛ عند السنة ويسمي  إلى  ينتسب  ذكرت هذا، لأن بعض من 
يعرف عندما  بينما  التكذيب"،  هو  "الكفر  لك؟  يقول  إيش  الكفر  تعريف 
الإيمان، يقول لك: "الإيمان: اعتقاد وقول وعمل" إيش هذا يسمى؟! يسمى
تناقضًا، يسمى جهلًلا، هو جاهل؛ لأن حتى أهل البدع لا يقبلون قوله، لا
يقبلون هذا، لكن جاهل وتكلم فيما لا علم له به؛ وأخذ يضلل من خالفه،

ويتهمه.
على كلٍ بما أن الإيمان: اعتقاد وقول وعمل عندك، فالكفر: اعتقاد وقول
السني بين  الفرق  هذا  الكفر،  على  دليل  مش  كفر،  العمل  نفس  وعمل، 
والمرجئ، كلاهما يقول أن: ساب الله كافر، الساجد للصنم: كافر، من
يدوس على المصحف: كافر؛ لكن المرجئ يقول لك: هو كافر؛ لأن فعله

هذا دليل على كفر القلب، لأنه عنده الكفر: هو التكذيب.
القلب لكفر  نفسه كفر، وإن كان ملازمًا  يقول لك: لا، فعله هذا  السني: 
صلحت إذا  الجسد  في  التي  المضغة  لأن  هذا؛  في  شك  في  ما  أيضًا، 

انتهينا. الجسد، بس  الجسد، وإذا فسدت فسد سائر  صلح سائر 
أنواع الكفر الأكبر: التكذيب نوع من أنواع الكفر الأكبر عند أهل السنة

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



القرآن، أو تفسير أثناء تفسير  والجماعة، وليس محصورًا فيه، ربما في 
أنه على  الكفر  شرح  في  السنة  لأهل  أقوال  معك  يمر  الأحاديث  بعض 
الجحود والإنكار، ليس معنى ذلك أنه مرجئ، ولكن هو يقول لك: هو هنا
عالم الطبري،  ابن جرير  منهم  انتبه!  المعنى،  بهذا  هو  الموضع  هذا  في 
سني سلفي، تمر بك بعض الآيات عند تفسيره لها يفسر لك عندما يقول
المنكرون، الجاحدون،  لك:  يقول  ﴿الكافرون﴾  وتعالى:  سبحانه  الله 
الموضع: هذا  في  لك  يقول  ولكن  لا؛  مرجئ؟!  أنه  يعني  هل  المكذبون، 
بهذا مواضع  في  فيأتي  الكفر،  أنواع  من  نوع  التكذيب  لأن  هذا؛  معناه 

المعنى.
التكذيب: هو اعتقاد كذب الرسل، وهذا النوع: قليل في الكفار؛ لأن الله
تخفى لا  واضحة،  كالشمس  بأدلة  رسله  صدق  بيّن  قد  وتعالى  سبحانه 
بإنصاف، ودرسها  إليها  نظر  شخص  على  تخفى  لا  للحق،  مريد  على 
أنها حق، يمكن تخفى على شخص أعرض عن علمها، أو قصّر يعرف 
يسمى كفر هذا  هو، على كل  والسبب  عليه،  تخفى  هذا  تعلمها، عند  في 
تكذيب، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ومن أظلم ممن افترى على الله كذبًا
ينافي للكافرين﴾ وهذا  أليس في جهنم مثوى  لما جاءه  بالحق  أو كذَّب 

تصديق القلب.
القلوب، وأعمال  المعرفة،  ومعه  القلبي"،  "التصديق  هو  الإيمان  قلنا: 
تصديق ينافي  الكفر،  من  النوع  هذا  الجوارح،  وأعمال  اللسان،  وقول 

نوعان: التكذيب  القلب، فمن ليس مصدقًا فهو مكذب؛ 
تكذيب قلبي، وتكذيب لساني، وكلاهما في الشرع يطلق عليه تكذيبًا.

-1  هذا النوع الأول: التكذيب القلبي.
والنوع الثاني -وهو النوع الثاني من الكفر:- كفر الجحود والإنكار،   2-
بالقلب؛ لا  باللسان  تكذيب  ولكنه  أيضًا،  التكذيب  كفر  عليه:  ويُطلق 
لذلك أفردوه بهذا الاسم: "الجحود والإنكار"، حتى يفترق عن الأول، وإن
العلم مع  الحق  ينكر  أن  وهو:  التكذيب،  كفر  يسمى:  أيضًا  هذا  كان 

بصدقه.
التصديق القلبي موجود، لكن الإنكار موجود باللسان، دليله قوله تعالى:
بها﴾ ﴿وجحدوا  وعلوًا﴾  ظلمًا  أنفسهم  واستيقنتها  بها  ﴿وجحدوا 
أنفسهم في  لكن  بألسنتهم؛  صدقوا  ما  بالشهادتين،  نطقوا  ما  بألسنتهم، 
مستيقنون بأن ما جاءهم به الرسول حق، وقال ربنا تبارك وتعالى لنبيه
الله بآيات  الظالمين  ولكن  يكذبونك  لا  ﴿فإنهم  قريش:  كفار  عن  صلى الله عليه وسلم 
ولكنهم مصدقون،  لا؟  أم  مصدقون  هم  إذًا  يكذبونك﴾  ﴿لا  يجحدون﴾ 

بألسنتهم. يكذبون  بألسنتهم،  يجحدون 
كفر أيضًا:  يسمى  ذكرنا  وكما  والإنكار  الجحود  كفر  هو  النوع:  هذا 

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



التكذيب؛ ولكن حتى نفرّق بينه وبين الأول، ذكرنا هذا. والدليل على أنه
الْلأَوْتَادِ ذُو  وَفِرْعَوْنُ  وَعَادٌ  نُوحٍ  قَوْمُ  قَبْلَهُمْ  التكذيب ﴿كَذَّبَتْ  يسمى كفر 

(١٢)﴾ [ص: 12]
ظُلْمًا أَنْفُسُهُمْ  وَاسْتَيْقَنَتْهَا  بِهَا  ﴿وَجَحَدُوا  فيهم:  تعالى  الله  قال  وفرعون 

[النمل: 14] وَعُلُوًّا﴾ 
قَبْلِكَ مِنْ  رُسُلٌ  كُذِّبَتْ  فَقَدْ  يُكَذِّبُوكَ  قريش: ﴿وَإِنْ  كفار  تعالى عن  وقال 
لَلا ﴿فَإِنَّهُمْ  قال:  أنه  مع   [4 [فاطر:   ﴾(٤) الْلأُمُورُ  تُرْجَعُ  اللَّهِ  وَإِلَى 

اللساني. القلبي والتكذيب  التكذيب  يُكَذِّبُونَكَ﴾ 
وهذا النوع ينافي عمل القلب وقول اللسان.

قول اللسان: نطق الشهادتين وهم لا ينطقون بها ويكفرون بهذا.
وأيضًا الانقياد القلبي لا ينقادون ظلمًا وعلوًا.

النوع الثالث: كفر الإباء والاستكبار مع التصديق، وهو الامتناع عن   3-
قبول الحق استكبارًا، ككفر إبليس، قال تبارك وتعالى: ﴿إِلَّلا إِبْلِيسَ أَبَى

وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ (٣٤)﴾ [البقرة: 34].
وهو الكفر-  من  النوع  -هذا  الرسل  أعداء  على  الغالب  هو  النوع  وهذا 

القلب والجوارح. ينافي عمل 
كفرُ "وأمّا  الله:  رحمه  القيم  ابن  قال  الإعراض،  كفر  الرابع:  النوع    4-
الرَّسول، لا يصدِّقه ولا يكذِّبه، يُعرِض بسمعه وقلبه عن  الإعراض، فأن 
ولا يواليه ولا يعاديه، ولا يصغي إلى ما جاء به البتّة" يعني: ليس سائلًلا
وهذا بالدين،  مبالي  وغير  بدنياه  مشغول  أصلًلا،  دين  اسمه  شي  في 
موجود اليوم بكثرة، لا يهمه حلال ولا حرام ولا شرك ولا توحيد ولا أي

شيء، مشغول بدنياه وبس.
أحدهما: بسببين:  يستحق  العذاب  "إن  الهجرتين:  طريق  في  قال 
الثاني: وبموجباتها،  بها  والعمل  إرادتها  وعدم  الحجة،  عن  الإعراض 
والثاني إعراض  فالأول كفر  إرادة موجبها،  وترك  قيامها  بعد  لها  العناد 

كفر عناد"
أَعْرَضَ ثُمَّ  رَبِّهِ  بِآيَاتِ  ذُكِّرَ  مِمَّنْ  أَظْلَمُ  الله ﴿وَمَنْ  النوع قول  ودليل هذا 

عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ (٢٢)﴾ [السجدة: 22]
وهذا النوع ينافي تصديق القلب إن أعرض عن أصل دعوة النبي صلى الله عليه وسلم،
بالجوارح العمل  عن  وأعرض  بقلبه  صدق  إن  الجوارح  عمل  وينافي 

بالكلية.
كفر الشك :-هذا النوع الخامس من أنواع الكفر- وهذا النوع ينافي   5-
التصديق القلبي؛ فهذا الشخص شاك، يعني لا يدري هل النبي صادق أم
كاذب، شاك في الأمر، ودليله قوله تعالى ﴿وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ
قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا (٣٥) وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِنْ رُدِدْتُ
ينافي هذا  الآية،  آخر  إلى   ﴾(٣٦) مُنْقَلَبًا  مِنْهَا  خَيْرًا  لَلأَجِدَنَّ  رَبِّي  إِلَى 

القلب. تصديق 
www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



السادس: كفر النفاق: قال أبو المظفر السمعاني في تفسيره:) "كفر   6-
في البغوي  قال  وكذا  بِالْقَلْبِ"  يعْتَقد  وَلَلا  بِاللِّسَانِ  يعْتَرف  أَن  النِّفَاق: 

تفسيره.
عَلَى بِقَلْبِهِ  وَيَنْطَوِيَ  الْلإِيمَانَ،  بِلِسَانِهِ  يُظْهِرَ  أَنْ  (هُوَ  القيم:  ابن  قال 
وعمله القلب  تصديق  ينافي  هذا  الْلأَكْبَرُ)  النِّفَاقُ  هُوَ  فَهَذَا  التَّكْذِيبِ، 
المنافقين كفر  مثل  الجوارح،  وعمل  اللسان  قول  وجود  مع  الواجب 
صلى الله عليه وسلم النبي  سنة  وفي  الله  كتاب  في  مذكور  النفاق  وهذا  وحديثًا  قديمًا 
كثيرًا ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْلآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ

(٨)﴾ [البقرة: 8] إلى آخر الآيات...
طبعًا ما قلنا بأنه ينافي أحد أركان الإيمان، لا يعني ذلك أنه لا ينافي غيره

في بعض الأحيان؛ لكن الذي ذكرته هو الأصل.
بالقلب وهو مناقض تكذيبًا  الإيمان، قد يكون  الكفر ضد  أن  الخلاصة: 
آياته أو الله تعالى أو  القلب ،وقد يكون الكفر عملًلا قلبيًا كبغض  لقول 
رسوله صلى الله عليه وسلم وهذا يناقض عملًلا من أعمال القلوب الواجبة، ويكون الكفر
قولًلا ظاهرًا كسبِّ الله تعالى أو سب رسوله صلى الله عليه وسلم أو سب دين الإسلام،
وتارة يكون عملًلا ظاهرًا كالسجود للصنم، أو الذبح لغير الله، أو النذر
بالقلب يكون  الإيمان  أن  فكما  المصحف،  على  الدوس  أو  الله،  لغير 

بالقلب واللسان والجوارح. الكفر  واللسان والجوارح فكذلك يكون 
هذا القسم الأول وهو الكفر المخرج من الملة.

وردت التي  الذنوب  وهو  الملة،  من  يُخرج  لا  أصغر  كفر  الثاني:  النوع 
تسميتها في الكتاب والسنة بأنها كفر ولا تصل إلى حد خروج الشخص
من الملة بها، فلا تصل إلى حد الكفر الأكبر، مثل كفر النعمة المذكور
يَأْتِيهَا مُطْمَئِنَّةً  آمِنَةً  كَانَتْ  قَرْيَةً  مَثَلًلا  اللَّهُ  تعالى ﴿وَضَرَبَ  الله  قول  في 

[النحل: 112] اللَّهِ﴾  بِأَنْعُمِ  فَكَفَرَتْ  مَكَانٍ  كُلِّ  مِنْ  رَغَدًا  رِزْقُهَا 
كُفْرٌ« وقوله صلى الله عليه وسلم: وَقِتَالُهُ  فُسُوقٌ،  الْمُسْلِمِ  النبي صلى الله عليه وسلم: »سِبَابُ  ومثل قول 
الله جعل  بَعْضٍ«  رِقَابَ  بَعْضُكُمْ  يَضْرِبُ  كُفَّارًا  بَعْدِي  تَرْجِعُوا  »لَلا 
سبحانه وتعالى القاتل مؤمنًا ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ
فِي الْقَتْلَى﴾ ثم قال: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ﴾ سماه أخًا لهم، وكذلك في
قوله: إلى  بَيْنَهُمَا﴾  فَأَصْلِحُوا  اقْتَتَلُوا  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  طَائِفَتَانِ  ﴿وَإِنْ  آية 

إِخْوَةٌ﴾. الْمُؤْمِنُونَ  ﴿إِنَّمَا 
-  ملخص الفروق بين الكفر الأكبر والكفر الأصغر:

.1  أن الكفر الأكبر يخرج من الملة ويحبط العمل وصاحبه إن مات عليه
يحبط ولا  الملة  من  يخرج  لا  الأصغر  الكفر  جهنم،  نار  في  مخلد  فهو 

للوعيد. ينقصها بحسبه وصاحبها معرض  الأعمال؛ لكن 
.2  الثاني: أن الكفر الأكبر يخلد صاحبه في النار، والكفر الأصغر لا يُخلد

في النار وقد يتوب الله على صاحبه فلا يدخله النار أصلًلا.
الدم يبيح  لا  والأصغر  والمال،  الدم  يبيح  الأكبر  الكفر  أن  الثالث:    3.

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



والمال.
وبين بين أصحابه  الخالصة  العداوة  يوجب  الأكبر  الكفر  أن  الرابع:    4.
المؤمنين؛ فلا يجوز للمؤمن محبته وموالاته ولو كان أقرب قريب، وأما
الكفر الأصغر فإنه لا يمنع الموالاة مطلقًا، بل صاحبه يحب ويوالى بقدر

ما فيه من الإيمان، ويبغض ويعادى بقدر ما فيه من العصيان.
انتهى تلخيصًا من كلام أهل العلم.

قد والكفر  كفر،  دون  "كفر  البخاري:  (وقال  الله:  رحمه  ابن رجب  قال 
يطلق ويراد به الكفر الذي لا ينقل عن الملة، مثل: كفران العشير ونحوه
ذلك في  إشكال  فلا  بشيء  مقيدًا  الكفر  ورد  إن  فأما  الكفر،  إطلاق  عند 
المراد هاهنا: [النحل: 112]. وإنما  اللهِ﴾  بِأَنْعُمِ  تعالى: ﴿فَكَفَرَتْ  كقوله 
معنى أيش  الملة(  ناقل عن  غير  بكفر  يُفسر  ثم  الكفر  إطلاق  يرد  قد  أنه 

ابن رجب؟ كلام 
كهذه مقيدة؛  والسنة  الكتاب  في  الكفر  كلمة  ترد  رجب:  ابن  لك  يقول 
﴿فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهِ﴾ وهذه لا إشكال فيها عند أهل العلم بأنه ليس الكفر
الكفر في  موضوعنا  قال  لكن  مقيدة؛  جاءت  لأنها  الملة؛  عن  المخرج 
بدون تقييد، هل يرد في الكفر الذي لا يخرج عن الملة هذا هو موضوعنا
هنا، فقال هنا: (وهذا كما قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَمَن لَّمْ يَحْكُم
قال: عباس؟  ابن  هنا  قال  أيش  الْكَافِرُون﴾)  هُمُ  فَأُوْلَئِكَ  اللهُ  أَنزَلَ  بِمَا 
الملة عن  ينقل  بكفر  ليس  إنه  إليه؛  تذهبون  الذي  بالكفر  "ليس  (قال: 
كفر". دون  كفر  الْكَافِرُون﴾  هُمُ  فَأُوْلَئِكَ  اللهُ  أَنزَلَ  بِمَا  يَحْكُم  لَّمْ  ﴿وَمَن 
خرجه الحاكم وقال: صحيح الإسناد) هو ثابت عن ابن عباس رضي الله
بأسانيدها الإيمان  في كتاب  الله  تيمية رحمه  ابن  قد ساقها  بألفاظ  عنه 
كمن وليس  كفر،  به  "هو  قال:  الآية  هذه  في  (وعنه  قال:  وبمن خرجها، 
هنا الكفر  أن  الشاهد  الآخر")  واليوم  ورسله  وكتبه  وملائكته  بالله  كفر 
لا الأصغر  بالكفر  عباس  ابن  فسره  ذلك  ومع  مقيد،  غير  مطلقًا  جاء 
النخعي: وقال  كفر"  دون  "كفر  وغيره:  عطاء  قال  (وكذا  قال:  الأكبر، 

المراد. انتهى  بالمنعم")  بالله وكفر  "الكفران كفران: كفر 
الأكبر الكفر  به  ويراد  تقييد  بدون  والسنة  الكتاب  في  الكفر  يطلق  إذًا 
ويراد به أحيانًا الكفر الأصغر، هذا الشاهد المراد من هذا، هذا كله للرد

على الخوارج.
قال الإمام البخاري رحمه الله: "فِيهِ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ" وفي رواية "الْخُدْرِيِّ"

قال: "عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ"
بعض في  هكذا  سعيد"  أبي  عن  "فيه  قال:  الله  رحمه  البخاري  الإمام 
الروايات بدون "الخدري"، وفي بعضها بزيادة: "الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم"
أي في الباب يروى حديث عن أبي سعيد الخدري، يعني في هذا الباب
سيذكره، الذي  عباس  ابن  حديث  حديثان،  البخاري  عليه  بوب  الذي 
معنى حديث بنفس  الخدري  أبي سعيد  وهو حديث  آخر  ويوجد حديث 

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



يريده. الذي  المعنى  ابن عباس، هذا 
حديث أبي سعيد أخرجه البخاري نفسه في موضعين من صحيحه برقم
304 وبرقم 1462، أخرجه موصولًلا عن أبي سعيد الخدري قال: »خَرَجَ
إِلَى الْمُصَلَّى، فَمَرَّ أَوْ فِطْرٍ  رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أَضْحَى 
عَلَى النِّسَاءِ فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ.
الْعَشِيرَ« هذا من وَتَكْفُرْنَ  اللَّعْنَ،  تُكْثِرْنَ  قَالَ:  اللهِ؟  رَسُولَ  يَا  وَبِمَ  فَقُلْنَ: 
النبي صلى الله عليه وسلم نصيحة توجيه بعض النساء لما تسمع هذا الكلام تزعل، هذا
الكلام ليس لأجل أن تزعلي هذا، الكلام من أجل أن تصلحي، من أجل
الحديث، هذا  المقصود من  هذا  النساء،  فيه غالب  تقع  مما  تحذري  أن 
وإلا فكثير من النساء قد نجت بنصيحة النبي صلى الله عليه وسلم لما عملت بها، وليس
المقصود فقط النساء، بعض الرجال لما يسمع هذا يقول لك أنا سالم،
لا، لست سالمـًا، إذا وقعت فيما وقعت فيه النساء فكان نصيبك مثلها،
نساء هذه  انظر  حرصهن،  انظر  اللهِ؟«  رَسُولَ  يَا  وَبِمَ  »فَقُلْنَ:  قال: 
هذا؟ عنا  يقول  صلى الله عليه وسلم  النبي  وكيف  تزعل؛  لم  عنهم،  الله  رضي  الصحابة 
وكيف يحتقر النساء؟ الكلام الفارغ الذي صار يدندن به اليوم من وراء
كثرة زنين الغرب، هذا كلام فارغ هذا، النبي صلى الله عليه وسلم ناصح لكنّ، يبين لكنّ
ما ينفعكنّ يوم الحساب، هذا المهم في الأمر؛ أن تسمعي وتطيعي، وكما
نصحكن النبي صلى الله عليه وسلم هنا نصح الرجال في مواطن كثيرة أيضًا؛ لكن لما
كانت النساء هذا الفعل غالب عليهن خصهن بهذه النصيحة كما خص
نساء انظر حرص  اللهِ؟«  رَسُولَ  يَا  وَبِمَ  »قُلْنَ:  أخرى،  بنصائح  الرجال 
الصحابة على أيش، تفطنّ للموضوع، طيب لماذا؟ خلينا نحذر من هذا
الموضوع، فقال: »تُكْثِرْنَ اللَّعْنَ، وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ« سببان: كثرة اللعن،
والله في الطريق أكون ماشي؛ النساء تقول لعنة الله عليك، لعنة الله على
الآن هذا  هذا؟  لماذا  أخي  أبوك،  على  الله  لعنة  أبوك،  مباشرة  أبوك، 
النبي صلى الله عليه وسلم أن  ومع  النبي صلى الله عليه وسلم،  ذكره  حاصل،  حاصل؟  غير  أم  حاصل 
نصحهن ومع ذلك ما زال وبكثرة في النساء هذا، والله تسمع من البيوت
ترن في أذنك، وأنت ماشي بالشارع لعنة الله على أبوك، لماذا يا أخي؟

هذا ليس أسلوب تربية.
وقعت فيما حذرك منه النبي صلى الله عليه وسلم.

"وتكفر العشير" سيأتي تفسيره، قال: »مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينٍ
طبعًا، وقفة  تحتاج  هذه  إِحْدَاكُنَّ«  مِنْ  الْحَازِمِ  الرَّجُلِ  لِلُبِّ  أَذْهَبَ 
»ناقصات عقل ودين« وكلام طويل؛ لأنها صارت عليها فوضى كبيرة
في عنها  ونتحدث  الحديث  هذا  في موضعها، سيأتي  الله  إن شاء  جدًا، 

موضعها لأنها ليست موضوعنا الآن.
أَلَيْسَ شَهَادَةُ قَالَ:  اللهِ؟  رَسُولَ  يَا  وَعَقْلِنَا  دِينِنَا  نُقْصَانُ  وَمَا  »قُلْنَ:  قال: 
نُقْصَانِ مِنْ  فَذَلِكِ  قَالَ:  بَلَى،  قُلْنَ:  الرَّجُلِ؟  شَهَادَةِ  نِصْفِ  مِثْلَ  الْمَرْأَةِ 
بَلَى، قَالَ: فَذَلِكِ مِنْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمْ؟ قُلْنَ:  إِذَا حَاضَتْ  أَلَيْسَ  عَقْلِهَا، 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



دِينِهَا« هذه كله يحتاج إلى وقفة طويلة، طبعًا مثل هذا الحديث نُقْصَانِ 
لن يأتي معنا في كتاب الإيمان؛ سيأتي معنا في موضع آخر؛ لكن مثل
الزمن، هذا  في  حساس  موضوع  لأنه  لماذا؟  فيه  سنطيل  الحديث  هذا 
القلوب القلوب ومرضى  فيه طويل عريض، ويستغله ضعاف  والنقاش 
أيضًا للطعن في حديث النبي صلى الله عليه وسلم، والزعم أن النبي صلى الله عليه وسلم ينتقص النساء،
إيمان شوية  عنده  الشخص  أراد  إذا  أو  النساء،  تنتقص  الشريعة  أو 
أو يضعفه،  إما  الحديث  نفس  على  يعترض  شوية،  ربنا  من  وخائف 
يحرف من أجل أن يرضى أسياده الذين تأثر بهم؛ لكن الموضوع سيأتي

في محله إن شاء الله.
موضوعنا الآن حديث ابن عباس؛ لكن ذكرناه لأن الإمام البخاري أشار
إليه، قال ابن رجب رحمه الله: (وحديث أبي سعيد في هذا المعنى يشبه
وأبي عمر،  ابن  حديث  من  المعنى  هذا  خرج  وقد  عباس،  ابن  حديث 
هريرة أيضًا، وفي المعنى أيضًا حديث ابن مسعود، عن النبي صَلَّى اللهُ
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: »سباب المسلم فسوق وقتاله كفر(« (في المعنى) يعني:

أنه أطلق الكفر على الكفر الأصغر لا على الكفر الأكبر.
الإمام البخاري رحمه الله ذكر حديث ابن عباس وأشار إلى حديث أبي
سعيد كي يثبت لنا أيش؟ هذا المعنى؛ وهو أن الكفر يطلق ويراد به الكفر

الأصغر في الشريعة.
ذكر هنا الآن ابن رجب رحمه الله أنه يوجد أيضًا بنفس هذا المعنى هذا
الحديث »)سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر « وقد خرجه البخاري في
بعدي ترجعوا  »لا  وَسَلَّمَ:  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  قوله  وكذلك  آخر،  موضع 
كفارًا، يضرب بعضكم رقاب بعض« وقوله: »من قال لأخيه: يا كافر،
فقد باء بها أحدهما(« وكل هذه الأحاديث من الكفر الأصغر وليست من
أشبهها مسالك الأحاديث وما  في هذه  (وللعلماء  هنا:  قال  الأكبر،  الكفر 
متعددة) مع أنهم لم يحملوها على الكفر الأكبر، لكن بعد ذلك اختلفوا في
توجيهها كيف تفسر، قال: (منهم من حملها على من فعل ذلك مستحلًلا
لذلك) هذا قال هو الكفر الأكبر؛ لكن إذا كان معها استحلال، هذا القول
طبعًا ضعيف لأن الاستحلال هو كفر سواء فعلها أو ما فعلها، مجرد أن

يستحل من حرم الله سبحانه وتعالى يكفر حتى ولو لم يفعلها.
الحرورية يا كافر« على  قال لأخيه  (وقد حمل مالك حديث: »من  قال: 
حمل وكذلك  أشهب  عنه  نقله  بالذنوب،  المسلمين  لكفر  المعتقدين 
إسحاق بن راهويه حديث: »من أتى حائضًا أو امرأة في دبرها فقد كفر«
من ومنهم  الكوسج،  وإسحاق  حرب  عنه  نقله  لذلك؛  المستحل  على 
ابن عن  تقدم  كما  الملة  عن  ينقل  لا  الذي  والكفر  التغليظ  على  يحملها 
ابن قول  له  وذكر  أحمد،  عن  الشالنجي  إسماعيل  ونقل  وعطاء،  عباس 
عن ينقل  لا  كفر  هو  أحمد:  قال  الكفر؟  هذا  ما  وسأله:  المتقدم  عباس 
الملة مثل الإيمان بعضه دون بعض، فكذلك الكفر حتى يجيء من ذلك

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



أمر لا يختلف فيه) إلى آخر ما ذكر، انتهى الكلام.
هذا القول هو أقرب الأقوال وأصحها إن شاء الله، أنه يحمل على الكفر
الاستحلال لأن  بعيد؛  ذكرنا  كما  فالاستحلال  الأكبر؛  الكفر  لا  الأصغر 
مع يكفر  أن  لأجل  يعمل  أن  إلى  يحتاج  لا  يكفر  يستحل  أن  مجرد 

الاستحلال.
حافظ، ثقة  القَعْنَبِي،  قَعْنَبْ  ابن  هو  مَسْلَمَةَ"  بْنُ  اللهِ  عَبْدُ  "حَدَّثَنَا  قال: 
أحاديث من  والحديث  معين  وابن  المديني  ابن  عند  الموطأ  في  مقدم 

تقدمت ترجمته. الموطأ، 
"عَنْ مَالِكٍ" إمام دار الهجرة في زمنه، تقدمت ترجمته.

عبد أبو  ويقال  أسامة،  أبو  المدني  العدوي  القرشي  أَسْلَمَ"  بْنِ  زَيْدِ  "عَنْ 
سنة مات  تابعي  يرسل،  وكان  عالم،  ثقة  الخطاب،  بن  عمر  مولى  الله، 

الجماعة. له  136 روى 
ميمونة مولى  القاصّ،  المدني  محمد  أبو  الهلالي  يَسَارٍ"  بْنِ  عَطَاءِ  "عَنْ 
تابعي، مات سنة ثقة فاضل، صاحب مواعظ وعبادة،  النبي صلى الله عليه وسلم،  زوج 

الجماعة. له  بعد ذلك، روى  94 وقيل 
هؤلاء أخوة، أربعة: عطاء بن يسار، وعبد الله بن يسار، وعبد الملك بن
تقدم ذكرهم وقلنا السبعة،  المدينة  فقهاء  يسار، وسليمان بن يسار أحد 
سليمان منهم، وهو سليمان بن يسار أخو عطاء بن يسار، ويوجد أكثر
من كتاب في معرفة الأخوة والأخوات من رواة الحديث، منها كتاب أبي
وهو الحديث"  عنهم  رُوي  الذين  الأخوة  "تسمية  اسمه  السجستاني  داود 

"الأخوة والأخوات" طبع بعضه. الدارقطني  مطبوع، وكتاب 
قال يسار،  بن  سليمان  أخو  هو  يسار  بن  (عطاء  البر:  عبد  ابن  قال 
وعبد الله  وعبد  وسليمان  عطاء  أخوة  أربعة  كانوا  الزبيري:  مصعب 
الملك وهم موالي ميمونة زوج النبي صلى الله عليه وسلم، كاتبتهم وكلهم أُخذ عنه العلم،
وعبد الله  وعبد  حديثًا،  أكثرهم  وعطاء  أفقههم،  سليمان  عمر:  أبو  قال 
من يسار  بن  عطاء  وكان  رضًى،  ثقة  وكلهم  الحديث،  قليلا  الملك 
الفضلاء العباد العلماء وكان صاحب قصص، ذكر علي بن المديني عن
من أفضل  قاصًّا  رأيت  "ما  قال:  عروة  بن  هشام  عن  سعيد  بن  يحيى 

انتهى. عطاء بن يسار") 
"عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ" صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبر الأمة تقدمت ترجمته.

قال: "قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »أُرِيتُ النَّارَ"«
أراني أي  بمعنى أبصرت،  الرؤية  للمفعول من  الهمزة مبنيًا  أُرِيتُ بضم 
وقد المقصود،  هذا  نائم،  وهو  ليس  بعينيه؛  النار  رأى  يعني  النار،  الله 
كانت هذه الرؤية في الصلاة كما جاء في نفس الحديث في "باب صلاة
رَسُولِ عَهْدِ  عَلَى  الشَّمْسُ  "انْخَسَفَتِ  ابن عباس:  قال  الكسوف جماعة"، 
ثُمَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،  اللَّهِ صَلَّى  اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَصَلَّى رَسُولُ  اللَّهِ صَلَّى 
الشَّمْسَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »إِنَّ  فَقَالَ صَلَّى  الشَّمْسُ،  تَجَلَّتِ  وَقَدْ  انْصَرَفَ 

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



فَإِذَا لِحَيَاتِهِ،  وَلَلا  أَحَدٍ  لِمَوْتِ  يَخْسِفَانِ  لَلا  اللَّهِ،  آيَاتِ  مِنْ  آيَتَانِ  وَالْقَمَرَ 
فِي تَنَاوَلْتَ شَيْئًا  رَأَيْنَاكَ  اللَّهِ،  يَا رَسُولَ  قَالُوا:  اللَّهَ.«  فَاذْكُرُوا  ذَلِكَ  رَأَيْتُمْ 
مَقَامِكَ، ثُمَّ رَأَيْنَاكَ كَعْكَعْتَ؟ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلم: »إني أريت الْجَنَّةَ،
النَّارَ، وَأُرِيتُ  الدُّنْيَا،  بَقِيَتِ  مَا  مِنْهُ  لَلأَكَلْتُمْ  أَصَبْتُهُ  وَلَوْ  عُنْقُودًا،  فَتَنَاوَلْتُ 
يَا بِمَ  قَالُوا:  النِّسَاءَ«  أَهْلِهَا  أَكْثَرَ  وَرَأَيْتُ  أَفْظَعَ،  قَطُّ  كَالْيَوْمِ  مَنْظَرًا  أَرَ  فَلَمْ 
رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: »بِكُفْرِهِنَّ«، قِيلَ: يَكْفُرْنَ بِاللَّهِ؟. قَالَ: »يَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ،
مِنْكَ رَأَتْ  ثُمَّ  كُلَّهُ،  الدَّهْرَ  إِحْدَاهُنَّ  إِلَى  أَحْسَنْتَ  لَوْ  الْلإِحْسَانَ،  وَيَكْفُرْنَ 

رَأَيْتُ منك خيرا قط"« مَا  قَالَتْ:  شَيْئًا، 
أي »بكفرهن«،  رواية:  وفي  يكفرن"«  النساء،  أهلها  أكثر  »"فإذا  قال: 
العشير: العشير"«  »يكفرن  قال:  بالله  أيكفرن  "قيل:  كفرهن  بسبب 
»"ويكفرن الإحسان"« هذا الزوج،  يُنكرن ويجحدن إحسان  الزوج، أي: 
كأنه بيان لقوله: يكفرن العشير؛ لأن المقصود كفر إحسان العشير، أي:

يجحدن إحسان الزوج.
أو الرجل،  منه: مدة عمر  والمراد  الدهر"«  إحداهن  إلى  »"لو أحسنت 
بقوله: المراد  وليس  كفرانهن،  في  مبالغة  كله  الزمن  منه  المراد 
يكون أن  منه  يتأتى  من  كل  بل  معين؛  لرجٍل  مخاطبة  »أحسنتَ« 

لفظًا، عام معنىً. مخاطَبًا؛ فهو خاص 
يوافق غرضها من أي لا  أي:  قليلًلا،  أي: شيئًا  »"ثم رأت منك شيئًا"« 

يعجبها. أو شيئًا حقيرًا لا  نوع كان، 
»"قالت: ما رأيت منك خيرًا قط"« و "قط": هذا ظرف زمان لاستغراق
ما مضى، ولا يلزم منه أن تكون النساء كلهن هكذا؛ ولكن كما ذكرنا هذا

الغالب، فالغالب منهن يتصفن بهذه الصفة.
وهذا من باب النصح للنساء والتحذير من الوقوع في ذلك.

قال النووي: "توعده على كفران العشير وكفران الإحسان بالنار يدل على
أنهما من الكبائر" من كبائر الذنوب.

قال المهلب: "الكفر هاهنا كفر الإحسان، وكفر نعمة العشير؛ وهو الزوج،
وتسخُّط حاله، وقد أمر الله ورسوله بشكر النعم، وجاء في الحديث: »لا
شكر باب  من  هو  الزوج  نعمة  وشكر  الناس«  يشكر  لا  من  الله  يشكر 
نعمة الله؛ لأن كل نعمة فضّل بها العشيرُ أهلَه فهي من نعمة الله أجراها
على يديه، ومعنى هذا الباب كالذي قبله: أن المعاصي تنقص الإيمان ولا
تُخرج إلى الكفر الذي يوجب الخلود في النار؛ لأنهم حين سمعوا رسول
قال: بالله؟  يكفرن  فقالوا:  بالله،  كفر  أنه  ظنوا  »يكفرن«  قال:  الله 
أراد أنه  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  لهم  فبيّن  الإحسان«  يكفرن  العشير،  »يكفرن 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



إيمانهن، ودل ذلك أن كفرهن حق أزواجهن وذلك لا محالة ينقص من 
البر كلها؛ فثبت أن الأعمال من العشير وبأفعال  يزيد بشكرهن  إيمانهن 
السيء وبالعمل  يزيد،  الصالح  بالعمل  إذ  وعمل؛  قول  وأنه  الإيمان، 
ينقص، وفيه دليل أن المرء يعذب على الجحد للفضل والإحسان وشكر

المنعم، وقيل إن شكر المنعم فريضة" انتهى كلامه.
قال الشراح: (وفي هذا الحديث تعظيم حق الزوج على المرأة، وأنه يجب
بمؤنتها، وقيامه  ولصيانته  لها،  لستره  بفضله  والاعتراف  شكره  عليها 
في النساء  على  الرجال  الله  هذا فضّل  أجل  ومن  ذلك،  في  نفسه  وبذله 
فضّل بما  النساء  على  قوامون  ﴿الرجال  فقال:  كتابه،  من  موضع  غير 
الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم﴾ الآية، وقال: ﴿وللرجال
عليهن درجة﴾ وقد أمر صلى الله عليه وسلم من أُسديت إليه نعمة أن يشكرها، فكيف نعم
الزوج التي لا تنفك المرأة منها دهرها كله، وقد قال بعض العلماء: شكر
لي اشكر  ﴿أن  بقوله  واحتج  به  يستدل  حديثًا  فذكر  فرض،  الإنعام 
واجب، غيرهم  فكذلك شكر  قال:  الآباء،  بشكره شكر  فقرن  ولوالديك﴾ 
وقد يكون شكر النعمة في نشرها، ويكون في أقل من ذلك) شكر نشرها
يكون بالاعتراف، بذكرها (ويكون أقل من ذلك فيجزئ فيه الإقرار بالنعمة

والمعرفة بقدر الحاجة) انتهى.
يعني ولو على قدر أن تعترف بنعمة المنعم عليك وتقول بأنك أنعمت علي

بكذا، أو أنت فعلت معي معروف كذا وكذا يكون من شكر النعمة.
قال ابن حجر: (وننبه هنا على فائدتين: إحداهما أن البخاري يذهب إلى
بما ولا  قبله  بما  يتعلق  لا  منه  يفصله  ما  كان  إذا  الحديث  تقطيع  جواز 

المعنى). إلى فساد  تعلقًا يفضي  بعده 
اختلف الحديث؛  مصطلح  في  ذكرناه  العلماء  مذاهب  من  مذهب  وهذا 

أم لا؟ الحديث  تقطيع  العلماء هل يجوز  فيه 
والراجح هو ما ذهب إليه البخاري وما فعله، يجوز تقطيع الحديث إذا لم
يتعلق ما قبله بما اقتطع منه، ولا بما بعده؛ فلا يخل القطع بالمعنى؛ فإذا
لم يخل القطع بالمعنى الذي ذُكر في الجزء الذي ذُكر فلا بأس، أما إذا
كان الله،  رحمه  البخاري  الإمام  يفعله  كان  ما  وهذا  فلا،  بالمعنى  أخل 
يقطع جزءًا من الحديث ويخرجه من غير أن يكون في الحديث تعلق لما
قبله وما بعده بحيث يُخل بالمعنى إذا اقتطعه، والإمام البخاري إمام كان
يعرف كيف يقتطع، واقتطاعه هذا لم يكن محصورًا على القطع من أول
الحديث أو من آخر الحديث؛ بل كان يقتطع من أول الحديث ومن وسط
من الوسط،  من  اقتطعه  معنا  الذي  هذا  الحديث،  آخر  ومن  الحديث 
أوله ولا من آخره. الحديث، من أجزاءه، من داخله، وليس من  بعض 

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



قال: (فصنيعه كذلك يوهم من لا يحفظ الحديث) يعني فعل البخاري هذا
كان إذا  سيما  لا  التام،  غير  المختصَر  أن  الحديث  يحفظ  لا  من  (يوهم 
ابتداء المختصر من أثناء التام) يعني أن من لم يحفظ الحديث كله الذي
ساقه البخاري يظن أن هذه القطعة التي اقتطعها البخاري ووضعها هنا
هي حديث مستقل وليست جزءًا من ذاك الحديث؛ لأنه لا يحفظ الحديث

كاملًلا فيظن هذا؛ لأن البخاري اقتطعه من داخل الحديث.
قال: (كما وقع في هذا الحديث فإن أوله هنا قوله صلى الله عليه وسلم: »أريت النار« إلى
آخر ما ذكر منه، وأول التام عن ابن عباس قال: "خسفت الشمس على
النبي صلى الله عليه وسلم، ثم خطبة  الخسوف  فذكر قصة صلاة  الله صلى الله عليه وسلم"  عهد رسول 
البخاري أراد) يعني من حصل هذا من  المذكور هنا، فمن  القدر  وفيها 
الأحاديث) عد  أراد  (فمن  قال:  الحديث  باطن  الحديث من  هذا  واقتطع 
البخاري يعد أحاديث صحيح  أن  البخاري هذا وأراد  لفعل  ينتبه  لم  من 
عليها اشتمل  التي  الأحاديث  عد  أراد  (فمن  قال:  فيها،  كم حديث  كلها 
الكتاب يظن أن هذا الحديث حديثان أو أكثر لاختلاف الابتداء) لأن بداية
هذا لك  فيقول  الحديث  بداية  في  ينظرون  يأتون  فهم  اختلفت؛  الحديث 
أن هذا مقتطع من هذا أصلًلا؛ لكن من الحديث، مع  الحديث غير هذا 
أنه حديث مستقل، فيعطيه أوله ولا من آخره، فيتوهم  داخله، ليس من 

رقمًا خاصًا فتكبر عنده التعداد.
هذا أن  يظن  الكتاب  عليها  اشتمل  التي  الأحاديث  عد  أراد  (فمن  قال: 
الحديث حديثان أو أكثر لاختلاف الابتداء، وقد وقع في ذلك من حكى أن
عدته بغير تكرار) يعني عدة الأحاديث: مجموع الاحاديث التي في صحيح
والشيخ الصلاح  كابن  نحوها  أو  آلافٍ  (أربعة  المكرر  غير  من  البخاري 
محيي الدين) يعني النووي (ومن بعدهما، وليس الأمر كذلك) هذا السبب
الذي جعل العلماء يختلفون في عدد الأحاديث التي في صحيح البخاري،
بعضهم أوصلها لأربعة آلاف، بعدين يأتي الآخر يقل لك ألفين وستمائة،
فرق كبير، يقول لك هذا هو السبب -الحافظ ابن حجر رحمه الله- قال:
(وليس الأمر كذلك؛ بل عدته على التحرير ألفا حديثٍ وخمسمائة حديثٍ
تعداده، هذا  المقدمة"  في  مفصلًلا  ذلك  بينت  كما  حديثًا  عشرة  وثلاثة 

تكرار. البخاري من غير  تعداد صحيح  يعني 2500  يعني كم حديث 
(الفائدة الثانية: تقرر أن البخاري لا يعيد الحديث إلا لفائدة) هذه الفائدة
ابن الحافظ  استقرأه  البخاري،  لعمل  استقراء  أيش؟  تعطيك  لأنها  مهمة 

" يقول لك:  النتيجة  بهذه  حجر وخرج 
)تَقَرَّرَ أَنَّ الْبُخَارِيَّ لَلا يُعِيدُ الْحَدِيثَ إِلَّلا لِفَائِدَةٍ" يعني لما يعيد الحديث في
موضع آخر وضعه في كتاب هنا ثم وضعه في الكتاب الثاني يكون عنده
وَتَارَةً الْلإِسْنَادِ،  فِي  (وَتَارَةً  فائدة  هذه  الْمَتْنِ)  فِي  تَكُونُ  تَارَةً  (لَكِنْ  فائدة 

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



فِيهِمَا) يعني في الإسناد والمتن (وَحَيْثُ تَكُونُ فِي الْمَتْنِ خَاصَّةً لَلا يُعِيدُهُ
بِصُورَتِهِ بَلْ يَتَصَرَّفُ فِيهِ) إذا كانت الفائدة في المتن لا يعيده كما هو بل
يتصرف فيه (فَإِنْ كَثُرَتْ طُرُقُهُ أَوْرَدَ لِكُلِّ بَابٍ طَرِيقًا، وَإِنْ قَلَّتِ اخْتَصَرَ
الْمَتْنَ أَوِ الْلإِسْنَادَ) المهم لابد أن يعمل لك فائدة، لا بد إذا كرر الحديث
هَذَا فِي  ذَلِكَ  (وَقَدْ صَنَعَ  التكرار  هذا  وراء  فائدة من  لك  أن يحضر  لابد 
الْقَعْنَبِيُّ- -وَهُوَ  مَسْلَمَةَ  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  عَنْ  هُنَا  أَوْرَدَهُ  فَإِنَّهُ  الْحَدِيثِ، 
مِنْ إِلَيْهِ  الْلإِشَارَةُ  تَقَدَّمَتِ  كَمَا  التَّرْجَمَةِ  مَقْصُودِ  عَلَى  مُقْتَصَرًا  مُخْتَصَرًا 
أَنَّ الْكُفْرَ يُطْلَقُ عَلَى بَعْضِ الْمَعَاصِي، ثُمَّ أَوْرَدَهُ فِي الصَّلَلاةِ فِي بَابِ مَنْ
عَلَى اقْتَصَرَ  يُغَايِرِ  لَمْ  لَمَّا  لَكِنَّهُ  بِعَيْنِهِ،  الْلإِسْنَادِ  بِهَذَا  نَارٌ  وَقُدَّامَهُ  صَلَّى 
الْلإِسْنَادِ بِهَذَا  الْكُسُوفِ  فِي صَلَلاةِ  أَوْرَدَهُ  ثُمَّ  فَقَطْ،  مِنْهُ  التَّرْجَمَةِ  مَقْصُودِ 
فَسَاقَهُ تَامًّا) يعني انظر الآن جزّءه، وضع في كل مكان جزءًا؛ لأنه نفس
إذًا يأتيك بالمتن لكن يغاير، يأتي بجزء الطريق، لما يكون نفس الطريق 
لم يأتِ به بموضع آخر، أو يأتي به كاملًلا في موضع، أو يأتي به ناقصا
عَنْ وَالْقَمَرِ  الشَّمْسِ  ذِكْرِ  فِي  الْخَلْقِ  بَدْءِ  فِي  أَوْرَدَهُ  (ثُمَّ  آخر  موضع  في 
عِشْرَةِ فِي  أَوْرَدَهُ  ثُمَّ  الْحَاجَةِ،  مَوْضِعِ  عَلَى  مُقْتَصَرًا  الْقَعْنَبِيِّ  غَيْرِ  شَيْخٍ 
النِّسَاءِ عَنْ شَيْخٍ غَيْرِهِمَا عَنْ مَالِكٍ أَيْضًا. وَعَلَى هَذِهِ الطَّرِيقَةِ يُحْمَلُ جَمِيعُ
مَوْضِعَيْنِ فِي  وَاحِدَةٍ  صُورَةٍ  عَلَى  حَدِيثٌ  كِتَابِهِ  فِي  يُوجَدُ  فَلَلا  تَصَرُّفِهِ، 

المراد. انتهى  الْمُوَفِّقُ)  وَاللَّهُ  نَادِرًا  إِلَّلا  فَصَاعِدًا 
من الفوائد التي تؤخذ من هذا الحديث:

·  أن النار مخلوقة الآن موجودة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم رآها.
الأمر لولي  ينبغي  قالوا:  العلم  أهل  بعض  ذكرها  التي  الفوائد  ومن    ·
وأتباعهم رعاياهم  يعظوا  أن  السن  وكبار  الولايات  وأصحاب 
على ويحرضوهم  ونواهيه،  الله  لأوامر  المخالفات  من  ويحذروهم 

الطاعات.
·  ومنها: للمتعلم أن يراجع العالم فيما سمعه منه إذا لم يظهر له معناه

ليبينه له.
ودل الحديث على أن كفران الحقوق وجحد الإحسان حرام معدود   ·
كفران للجميع،  عام  هذا  فقط  للنساء  ليس  هذا  الذنوب،  كبائر  من 
النساء، من  أو  الرجال  من  كان  سواء  الإحسان،  وجحد  الحقوق 
حرام معدود من كبائر الذنوب، ويدل على ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم توعد
من فعل ذلك بالنار، فجحد المرأة إحسان زوجها عليها بأن تقول ما
رأيت منك خيرًا قط حرام معدود من كبائر الذنوب، وكذا كل من
أو مالًلا،  الإحسان  ذلك  كان  سواء  غيره  من  إحسان  إليه  وصل 
علمًا، أو جلب نفعٍ، أو دفع ضررٍ إذا أنكره وجحده كأن يقول فلان

لم يفعل معي خيرًا قط، حرام وكبيرة، والله أعلم.
مالكًا وتابع  به،  أسلم  بن  زيد  مالك عن  عليه من حديث  متفق  الحديث 

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



أخرجه مالك،  عن  جمع  رواه  مسلم،  عند  ميسرة  بن  حفص  عليه 
وللحديث عليه،  مالك  وتوبع  والمسانيد،  والسنن  الصحاح  أصحاب 

لله. فيه، والحمد  فالحديث صحيح لا إشكال  شواهد؛ 
يُكَفَّرُ وَلَلا  الْجَاهِلِيَّةِ  أَمْرِ  مِنْ  الْمَعَاصِي  "بَابٌ:  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
فِيكَ امْرُؤٌ  »إِنَّكَ  صلى الله عليه وسلم:  النَّبِيِّ  لِقَوْلِ  بِالشِّرْكِ  إِلَّلا  بِارْتِكَابِهَا  صَاحِبُهَا 
مَا وَيَغْفِرُ  بِهِ  يُشْرَكَ  أَنْ  يَغْفِرُ  لا  اللهَ  ﴿إِنَّ  تَعَالَى:  اللهِ  وَقَوْلِ  جَاهِلِيَّةٌ«، 

يَشَاءُ﴾ لِمَنْ  ذَلِكَ  دُونَ 
الْلأَحْدَبِ، عَنِ قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ وَاصِلٍ  بْنُ حَرْبٍ  حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ 
حُلَّةٌ، غُلَلامِهِ  وَعَلَى  حُلَّةٌ،  وَعَلَيْهِ  بِالرَّبَذَةِ  ذَرٍّ  أَبَا  "لَقِيتُ  قَالَ:  الْمَعْرُورِ 
لِيَ النَّبِيُّ بِأُمِّهِ، فَقَالَ  إِنِّي سَابَبْتُ رَجُلًلا فَعَيَّرْتُهُ  فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: 
صلى الله عليه وسلم: »يَا أَبَا ذَرٍّ، أَعَيَّرْتَهُ بِأُمِّهِ؟ إِنَّكَ امْرُؤٌ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ، إِخْوَانُكُمْ خَوَلُكُمْ،
جَعَلَهُمُ اللهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ فَلْيُطْعِمْهُ مِمَّا يَأْكُلُ،
وَلْيُلْبِسْهُ مِمَّا يَلْبَسُ، وَلَلا تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ"«

قال: "بابٌ المعاصي من أمر الجاهلية"
المعاصي: جمع معصية، وهي في الشرع: مخالفة الشارع بترك واجب
الإسلام، قبل  ما  الجاهلية:  صغائر،  ومنها  كبائر  ومنها  محرم،  فعل  أو 
سُميت بذلك لكثرة جهالاتهم، أي: لكثرة مخالفتهم للشرع مع العلم بذلك.

وأمر الجاهلية: خصال الجاهلية، أو مِن أفعال أهل الجاهلية.
ليلةً "نذرتُ  و  فيك جاهلية«  امرؤٌ  »إنك  "وقوله:  المطالع:  قال صاحب 
كناية عما ذلك  الجاهلية" كل  في  قريش تصومه  "كانت  و  الجاهلية"  في 
بالله الجهل  من  صلى الله عليه وسلم،  الرسول  وبعثِ  الإسلام،  قبل  العرب  عليه  كانت 
وبرسوله وشرائع الدين، والتمسك بعبادة غير الله، والمفاخرة بالأنساب،
بما عنه  ونهى  وأسقطه  الله  أذهبه  ما  سائر  إلى  والجبروت،  والكبرياء 

الله. انتهى كلامه رحمه  بالعلم"  وأبانه  الدين  شرعه من 
ينسب صاحبها لا  أي  يُكَفّر:  بالشرك"  إلا  بارتكابها  يُكَفّر صاحبها  "ولا 

بفعلها. الكفر  إلى 
في البداية بيّن لك أنها من أمر الجاهلية، هل معنى ذلك أنه يكفر كما كان

أهل الجاهلية كفارًا؟
الأبواب رد هذه  بالشرك"  إلا  بارتكابها  يُكَفّر صاحبها  "ولا  قال لك هنا: 

على الخوارج وبيان لعقيدة أهل السنة والجماعة في هذا الباب.
يكفر بفعلها، لا  الملة  أي: لا يخرج من  يَكْفُر"  "لا  الوقت:  أبي  وفي رواية 

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



الشرك في  وقع  ومن  أشرك،  لو  إلا  المعصية،  بفعل  المعصية  صاحب 
دُونَ مَا  وَيَغْفِرُ  بِهِ  يُشْرَكَ  أَنْ  يَغْفِرُ  لَلا  اللَّهَ  ﴿إِنَّ  تعالى:  لقوله  كافرًا  كان 
ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا (٤٨)﴾ [النساء:

48].
يكفر فلا  الكفر،  دون  هي  التي  بالمعصية  يكفر  لا  المسلم  أن  المراد 
المسلم إلا إن وقع في الشرك أو الكفر، هذه عقيدة أهل السنة والجماعة،
البخاري ومراد  فيها،  عندهم  خلاف  لا  عندهم  عليها  متفق  عقيدة  هذه 
بقوله: "إلا الشرك" ما يشمل الكفر المخرج من الملة؛ لأنه استدل بالآية
﴿إِنَّ اللَّهَ لَلا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكْ

بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا (٤٨)﴾ [النساء: 48].
لا خلاف بين أهل العلم أن المقصود بذلك: الشرك والكفر معًا.

فهذا مراد البخاري رحمه الله وهذا المقصود من الشرك فيها، فالشرك
كما كذلك،  والعكس  الملة  من  المخرج  الكفر  عموم  به  ويراد  يطلق  قد 
قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَلا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ
رَبِّهِ إِنَّهُ لَلا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ (١١٧)﴾ [المؤمنون: 117] هم مشركون وهم
كافرون أيضًا، وهذا للرد على الخوارج كما ذكرنا الذين يكفرون بكبائر

الذنوب.
من المعاصي  لأن  جاهلية"«  فيك  امرؤٌ  »إنك  صلى الله عليه وسلم:  النبي  "لقول  قال: 
خصال الجاهلية أو من فعل أهل الجاهلية، والدليل قول النبي صلى الله عليه وسلم لأبي
ذر: »إنك امرؤٌ فيك جاهلية« أي: فيك خصلة جاهلية، وفاعل المعصية
لا يكفر لقول الله تعالى: ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به﴾ الإشراك، لا يغفر
أن يشرك به، لا يغفر الإشراك به، ﴿ويغفر ما دون ذلك﴾ ما سوى ذلك
الإشراك من الذنوب ﴿لمن يشاء﴾ إن الله لا يغفر الشرك به والكفر لمن
والكفر من الشرك  والكفر، ما سوى  الشرك  ما دون  ويغفر  مات عليه، 

تعالى لمن يشاء. الله  يغفره  الذنوب 
قال ابن حجر: "والمراد بالشرك في هذه الآية الكفر؛ لأن من جحد نبوة
والمغفرة آخر،  إلهًا  الله  مع  يجعل  لم  ولو  كافرًا  كان  مثلًلا  محمد صلى الله عليه وسلم 

المراد. انتهى  منتفية عنه بلا خلاف" 
قال أبو بكر الإسماعيلي: -الآن نقرر لكم عقيدة أهل السنة والجماعة من

كلام أهل السنة والجماعة-
قال أبو بكر الإسماعيلي: "ويقولون إن أحدًا من أهل التوحيد ومن يصلي
مع كبائر  أو  كثيرةً صغائر  ذنوبًا  أو  ذنبًا  ارتكب  لو  المسلمين  قبلة  إلى 
الإقامة على التوحيد لله والإقرار بما التزمه وقبله عن الله؛ فإنه لا يكفر به

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



يشاء﴾" لمن  ذلك  دون  ما  ﴿ويغفر  تعالى:  قال  المغفرة،  له  ويرجون 
انتهى.

وقال ابن بطة العكبري: "وقد أجمعت العلماء لا خلاف بينهم أنه لا يكفر
نرجو بمعصية،  الإسلام  من  نخرجه  ولا  بذنب  القبلة  أهل  من  أحد 

المسيء". للمحسن ونخاف على 
أذنب وإن  المؤمن  أن  السنة  أهل  "ويعتقد  الصابوني:  عثمان  أبو  وقال 

بها" يكفر  فإنه لا  أو كبائر  ذنوبًا كثيرةً، صغائر كانت 
وقال البغوي رحمه الله: "اتفق أهل السنة على أن المؤمن لا يخرج عن
الإيمان بارتكاب شيء من الكبائر إذا لم يعتقد إباحتها، وإذا عمل شيئًا
منها فمات قبل التوبة لا يُخلّد في النار، كما جاء به الحديث؛ بل هو إلى
الجنة أدخله  ثم  ذنوبه  بقدر  عاقبه  شاء  وإن  عنه،  عفا  شاء  إن  الله 

برحمته".
قال ابن تيمية رحمه الله: -يبين عقيدة أهل السنة والجماعة-

كَمَا وَالْكَبَائِرِ،  الْمَعَاصِي  بِمُطْلَقِ  الْقِبْلَةِ  أَهْلَ  يُكَفِّرُونَ  لَلا  ذَلِكَ،  مَعَ  (وَهُمْ 
قَالَ كَمَا  الْمَعَاصِي،  مَعَ  ثَابِتَةٌ  الْلإِيمَانِيَّةُ  الْلأُخُوَّةُ  بَلْ   ، »الْخَوَارِجُ«  تَفْعَلُهُ 
سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي آيَةِ الْقِصَاصِ: {فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ} [البقرة:
فَأَصْلِحُوا اقْتَتَلُوا  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  طَائِفَتَانِ  {وَإِنْ  سُبْحَانَه:  وَقَالَ   [178
بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْلأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى
يُحِبُّ اللَّهَ  إِنَّ  وَأَقْسِطُوا  بِالْعَدْلِ  بَيْنَهُمَا  فَأَصْلِحُوا  فَاءَتْ  فَإِنْ  اللَّهِ  أَمْرِ 

[الحجرات: - 9 10]) إِخْوَةٌ}  الْمُؤْمِنُونَ  إِنَّمَا  الْمُقْسِطِينَ • 
طبعًا الشاهد هنا قوله: ﴿إنما المؤمنون إخوة﴾ مع الاقتتال الذي حصل
بينهم، ومع أنه قال: »لا ترجعوا بعدي كفارًا يقتل بعضكم بعضًا« وقال:
»سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر« ومع هذا سمّاهم أخوة، إذن الكفر
المعاصي من يُخرجون أصحاب  فلا  الملة،  كفرًا مخرجًا من  ليس  هنا 

الملة
يعني المِلّي  الفاسق  بِالْكُلِّيَّةِ)  الْلإِيمَانِ  اسْمَ  الْمِلِّيَّ  الْفَاسِقَ  يَسْلُبُونَ  (وَلَلا 
من هو على ملة الإسلام، هذا الفاسق المِلّي يكون فاسقًا بفعله للمعاصي
ولكنه على ملة الإسلام، لا يسلبونه اسم الإسلام بالكلية، لا يصرفون عنه
مؤمن هو  يقولون  يعني  النَّارِ)  فِي  يُخَلِّدُونَهُ  (وَلَلا  كليًا،  الإيمان  اسم 
"الْمُعْتَزِلَة) تَقُولُهُ  (كَمَا  دخلها  وإن  حتى  النار  في  يخلد  لا  أنه  ويقولون 
المعتزلة يقولون في الفاسق بأنه في منزلة بين المنزلتين في الدنيا؛ لا هو

كافر ولا هو مؤمن، وفي الآخرة هو مخلد في نار جهنم.

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



وأهل السنة لا يقولون بهذا، يقولون هو مؤمن ناقص الإيمان، أو مؤمن
نار الدنيا، وفي الآخرة لا يخلد في  بكبيرته، هذا اسمه في  بإيمانه فاسق 

جهنم، إن شاء الله عذبه وإن شاء لم يعذبه هذه عقيدة أهل السنة
قَوْله مِثْلِ  (فِي  مؤمنًا  يعتبر  عندهم  الْلإِيمَانِ)  اسْمِ  فِي  يَدْخُلُ  الْفَاسِقُ  بَلِ 
تَعَالَى: {فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ} [النساء: 92]) فيشمل ذلك الفاسق يعني هل
يَدْخُلُ فِي لَلا  يحرر الفاسق ولا لا ؟ يحرر لأنه يشمله اسم المؤمن (وَقَدْ 

اسْمِ الْلإِيمَانِ الْمُطْلَقِ) الإيمان المطلق ومطلق الإيمان؛ الفرق بينهما:
الإيمان يدخل في  الفاسق لا  الكامل، هذا  الإيمان  يعني:  المطلق  الإيمان 
الكامل؛ لأن إيمانه ليس كاملًلا، إيمانه ناقص بفسقه؛ فلا يدخل في هذا
(كَمَا فِي قَوْله تَعَالَى: {إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ})

فهذا الفاسق لا يدخل في هذه؛ لأن المقصود هنا المؤمن كامل الإيمان،
وَهُوَ يَزْنِي  حِينَ  الزَّانِي  يَزْنِي  »لَلا  وَسَلَّمَ:  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى  النَّبِيِّ  (وَقَوْلُ 
حِينَ الْخَمْرَ  يَشْرَبُ  وَلَلا  مُؤْمِنٌ،  وَهُوَ  يَسْرِقُ  حِينَ  يَسْرِقُ  وَلَلا  مُؤْمِنٌ، 
فِيهَا إِلَيْهِ  النَّاسُ  يَرْفَعُ  شَرَفٍ  ذَاتَ  نُهْبَةً  يَنْتَهِبُ  وَلَلا  مُؤْمِنٌ،  وَهُوَ  يَشْرَبُهَا 
يفعل هذه لما  الإيمان،  يعني كامل  مُؤْمِنٌ(«  وَهُوَ  يَنْتَهِبُهَا  أَبْصَارَهُمْ حِينَ 

الأفعال يكون ناقص الإيمان.
بِكَبِيرَتِهِ؛ فَاسِقٌ  بِإِيمَانِهِ،  مُؤْمِنٌ  أَوْ  الْلإِيمَانِ،  نَاقِصُ  مُؤْمِنٌ  هُوَ  (وَيَقُولُونَ: 
المطلق، احذف  المطلق  الاسم  تسمع  لما  الْمُطْلَقُ)  الِلاسْمُ  يُعْطَى  فَلَلا 
وضع مكانها الكامل؛ فلا يعطى الاسم الكامل، الإيمان المطلق: الإيمان

الكامل.
هي -المطلق  هكذا  الاسم"  "مطلق  تأتي  لما  الِلاسْمِ)  مُطْلَقُ  يُسْلَبُ  (وَلَلا 
الأولى- احذف المطلق وضع مكانها أصل، ولا يُسلب أصل الاسم، يعني
موجود الإيمان  أصل  هو  الإيمان،  أصل  عنه  يسلب  لا  الإيمان،  مطلق 
تيمية ابن  كلام  انتهى  الفرق،  هذا  كماله،  هو  عنده  الناقص  لكن  عنده؛ 

الله. رحمه 
مرتكب أن  على  كلهم  متفقون  السنة  "أهل  الحنفي:  العز  أبي  بن  وقال 
انتهى. الخوارج"  قالت  بالكلية كما  الملة  ينقل عن  يكفر كفرًا  الكبيرة لا 
وقال الشراح: (غرض البخاري الرد على من يكفر بالذنوب كالخوارج،
مات من  إن  (ويقول:  يقول؟  أيش  البخاري  عليه  يرد  الذي  أي:  ويقول) 
على ذلك يخلّد في النار) الذين يكفرون هم الخوارج، الخوارج يقولون هو
في الدنيا كافر، الفاسق هذا مرتكب الذنب الكبيرة: هو في الدنيا كافر،
المعتزلة تخالفهم تقول: لا مؤمن ولا كافر، في منزلة بين المنزلتين، هذا
المعتزلة يتفقون،  الدنيا، في الآخرة  في الاسم في إطلاق الاسم عليه في 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



والخوارج يقولون: هو مخلد في نار جهنم، قال: (ويقول إن من مات على
ذلك يخلّد في النار) هذا قول من؟ الخوارج والمعتزلة، الأول التكفير قول
الخوارج، المعتزلة أتوا ببدعة أخرى، قالوا: هو في منزلة بين المنزلتين،
لمن ذلك  دون  ما  ﴿ويغفر  بقوله:  المراد  لأن  عليهم؛  ترد  (والآية  قال: 
بالآية البخاري  واحتج  الشرك،  سوى  ذنب  كل  على  مات  من  يشاء﴾ 
يشاء﴾ لمن  ذلك  ما دون  ويغفر  به  أن يشرك  يغفر  لا  الله  السالفة ﴿إن 
المراد الدلالة لأهل الحق) دلالتها صريحة، (قالوا: لأن  وهي صريحة في 
البدع الذنوب بلا توبة) لماذا قالوا بلا توبة هنا؟ لأن أهل  من مات على 
قالوا هذه الآية للذي له توبة، فردوا عليهم، قالوا هذا لمن لا توبة له (ولو
كان المراد: من تاب لما كان فرق بين الشرك وغيره) أيش الفرق بين
له؛ لكن هنا لما الله سبحانه وتعالى  الشرك وغيره؟! كل من تاب يغفر 
الأدلة تظاهرت  (وقد  قال:  يتب  لم  لمن  هذا  إذًا  وغيره  الشرك  بين  فرّق 

انتهى. السلف عليه"  على ذلك وإجماع 
"حدثنا سليمان بن حرب" ثقة، حافظ، إمام، تقدمت ترجمته.

"قال: حدثنا شعبة" هو ابن الحجاج، تقدم أيضًا.
"عن واصلٍ الأحدب" هو واصل بن حيان الأحدب الأسدي الكوفي، بياع
السابَرِي -نوع من الثياب-، ثقة ثبت، من أتباع التابعين، مات سنة 120

وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.
"عن المعرور" في نسخة: "ابن سويد الأسَدي" معرور بن سويد الأسدي،

أبو أُمَيّة الكوفي ثقة، عاش 120 سنة، روى له الجماعة.
غفار، بني  من  الغفاري،  ذر  أبو  بن جنادة،  ذر" جندب  أبا  لقيت  "قال: 
(المشهور البر:  عبد  ابن  قال  اسمه،  في  فاضل جليل، مختلف  صحابي 
غفار) بني  من  الوقيعة  بنت  رملة  وأمه:  جنادة،  بن  جندب  المحفوظ: 
الله شاء  إن  ستأتي  قصة  ولإسلامه  قديمًا،  كان  ذر  أبي  إسلام  طبعًا 

أوائل من أسلم. البخاري وسنذكرها هناك، وهو من  سيخرجها 
(ثم رجع إلى بلاد قومه بعد ما أسلم، فأقام بها حتى حصلت غزوة بدر
وغزوة أحد وغزوة الخندق ثم قدم إلى النبي صلى الله عليه وسلم المدينة فصحبه إلى أن
مات، ثم خرج بعد وفاة أبي بكر رضي الله عنه إلى الشام، فلم يزل بها
حتى ولي عثمان رضي الله عنه، ثم استقدمه عثمان لشكوى معاوية به،
وأسكنه الربْذة) حصل خلاف بينه وبين معاوية بن أبي سفيان رضي الله
استدعاه ثم  الخلاف،  السبب  هو  ما  الله  بإذن  في موضعه  وسيأتي  عنه 
عثمان وأراد  بينهم خلاف،  أن حصل  بعد  عنده  عنه  الله  عثمان رضي 
الربذة إلى  فذهب  الربذة  يسكن  أن  فطلب  معه  المدينة  يسكن  أن  منه 

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



وفاته سنة 32 في وكانت  بن مسعود  الله  عبد  عليه  بها، وصلى  ومات 
ولا الخضراء  أظلت  »ما  قال:  أنه  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  يُروى  عثمان،  خلافة 

أبي ذر.« الغبراء أصدق من  أقلت 
قال ابن حجر: ومناقبه كثيرة جدًا.
"بالرَّبْذة" الربْذة قرية قرب المدينة.

"وعليه" أي: لقيته وهو لابس يلبس "حُلّة" قال ابن حجر: (هي ثياب ذات
خطوط والحلة لا تكون إلا من ثوبين) يعني: مثل الذي ترونها في الحج
والعمرة لباس الإحرام، إزار من تحت وثوب من الأعلى، هذه تسمى حلة
برود (الحلل  عبيد:  أبو  وقال  جديدة)  كانت  إذا  حلة  تكون  إنما  (وقيل 

اليمن).
كان ذر  فأبو  غلام  ومعه  به  مر  ذر  أبو  به  مرّ  لمـّا  حلة"  غلامه  "وعلى 
يرتدي حلة، ثياب طيبة يعني جيدة، وكان غلامه يرتدي نفس الحلة هذه.

"فسألته عن ذلك" يعني سأل المعرور أبا ذر عن سبب لبسه هو وغلامه
تكون أن  جارية  عندهم  فالعادة  اللباس،  من  الدرجة  نفس  الحلة،  نفس 
أي ساببت"  إني  "فقال:  السبب  فذكر  سيده،  ثياب  دون  الغلام  ثياب 
شاتمت، كما جاء في بعض الروايات، ولفظ البخاري في كتاب الأدب:
بينهم مخاصمة وخلاف وسب، وعند بيني وبين رجل كلام" كان  "كان 
مسلم: "كان بيني وبين رجل من إخواني كلام" "ساببت رجلًلا" ورد في

رواية ضعيفة أنه بلال بن رباح رضي الله عنه، وهذا خطأ لسببين:
فيه يصح  ولا  بلال-  بأنه  قالوا  -الذين  عليه  استندوا  ما  ضعف  الأول: 

الروايات في الأخير. شيء، وسنذكر 
الثاني: لِما قاله النووي وقوله صحيح، قال: "والظاهر أنه كان عبدًا" كان
الله، شاء  إن  سيأتي  الذي  السياق  عليه  يدل  وهذا  مملوكًا،  يعني  عبدًا، 
المدينة. لم يكن عبدًا في  أقوى مما ذكروه، وبلال  الحديث وهذا  سياق 
قال: "فعيرته" أي نسبته إلى العار، والعار السبة والعيب، وقيل: هو كل

شيء يلزم به سبة أو عيب.
"فعيرته بأمه" وفي رواية عند البخاري ستأتي "وكانت أمه أعجمية فنلت

منها" قدح فيها.
"فقال لي النبي صلى الله عليه وسلم: »"يا أبا ذر، أعيرته بأمه؟"« هذا سؤال إنكار.

»"إنك امرؤ فيك جاهلية"« أي: إنك في تعييره بأمه على خلق من أخلاق

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



الجاهلية فهذا التعيير بالأم تفعله الجاهلية، ليس أنت، وقد بقي فيك من
أخلاق القوم شيء؛ لأن أهل الجاهلية كانوا يتفاخرون بالأنساب ويعيرون
وتعالى: تبارك  الله  قال  قد  الإسلام،  أذهبه  شيء  وذلك  والأمهات  بالآباء 

أتقاكم﴾. الله  أكرمكم عند  ﴿إن 
يعرف أن  قبل  ذر  أبي  من  كان  ذلك  أن  لي  (ويظهر  حجر:  ابن  قال 
تحريمه، فكانت تلك الخصلة من خصال الجاهلية باقية عنده؛ فلهذا قال
كما عند المؤلف في الأدب: "قلت على ساعتي هذه من كبر السن") يعني
ما زالت هذه الخصلة فيَّ وأنا في هذا السن وفي هذا الوقت؟ قال: ("نعم"
كأنه تعجب من خفاء ذلك عليه ومع كبر سنه فبين له كون هذه الخصلة
أخذًا وغيره  الملبوس  في  غلامه  يساوي  ذلك  بعد  وكان  مذمومة شرعا 
وانتهى وانقياد  تسليم  النبي صلى الله عليه وسلم، خلاص  بالأحوط) هكذا كان أصحاب 
الأمر، ما كان يعرف الحكم؛ لكن لما بيّن له انتهى الأمر، واستهجن أن
أحوال انظر  عرفنا  ما  بعد  حتى  واليوم  أصلًلا،  الخصلة  هذه  في  تكون 
الناس، تعيير بالأم وتعيير بالأب وتعيير بالأنساب كثير جدًا، قال: (وغيره
لا المواساة  اشتراط  يقتضي  الحديث  لفظ  كان  وإن  بالأحوط،  أخذًا 
إذا لكن  اللباس  في  تساويه  أنك  فيه  ليس  الحديث  في  يعني  المساواة) 

المواساة. ألبسه، هذا معنى  لبست 
منزلة يعني مع عظم  عنده)  منزلته  بذلك على عظيم  وبخه  (وإنما  وقال: 
أبي ذر رحمه الله قال: (تَحْذِيرًا لَهُ عَنْ مُعَاوَدَةِ مِثْلِ ذَلِكَ؛ لِلأَنَّهُ وَإِنْ كَانَ
أَكْثَرَ يُسْتَعْظَمُ  مِثْلِهِ  مِنْ  ذَلِكَ  وُقُوعُ  لَكِنْ  الْعُذْرِ،  وُجُوهِ  مِنْ  بِوَجْهٍ  مَعْذُورًا 
مِمَّنْ هُوَ دُونَهُ) انتهى، المهم الغاية والمراد: التحذير من هذا الفعل لأبي

ذر ولغيره.
ثم قال صلى الله عليه وسلم :»"إخوانكم"« أي المماليك، إخوانكم في الإسلام.

الخدم سُموا "الخول:  اللغة:  الخَوَل، قال أهل  »"خَوَلكم"« أي: خدمكم، 
أصل هذا  بها"  ويقومون  يصلحونها،  أي:  الأمور،  يتخولون  لأنهم  بذلك 
هو قبيح،  معنى  في  يستعملونها  اليوم  الناس  من  كثير  ثم صار  الكلمة، 
المعنى بها على  الأصل وكنوا  المعنى  هذا  أخذوا  هم  الكناية،  أيضًا من 

اللوطي. البعيد؛ صاروا يستعملونها في 
لكم، خدمًا  وجعلهم  مِلككم،  تحت  يعني  أيديكم"«  تحت  الله  »"جعلهم 

أبو ذر.- الذي سابّه  الرجل  أنه كان عبدًا -هذا  يدلك على  وهذا ما 
مِمَّا وَلْيُلْبِسْهُ  يَأْكُلُ،  مِمَّا  فَلْيُطْعِمْهُ  يَدِهِ  تَحْتَ  أَخُوهُ  كَانَ  »"فَمَنْ  قال: 
الله أن العلم كما سيأتي إن شاء  يَلْبَسُ"« الآن الاتفاق حاصل بين أهل 
على ليس  هذا  الآن  فعله  ما  يعني  الوجوب،  على  مقصودًا  ليس  هذا 

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



تلبس، وألا وأنت  لباس  بلا  تتركه  ألا  ذلك  المقصود من  لكن  الوجوب؛ 
تتركه بلا أكل وأنت تأكل هذا المقصود، المقصود من حيث الوجوب،
منه تأكل  ما  إياه،  ألبسه  تلبسه  فما  والأفضل  الاستحباب  أما من حيث 

أطعمه منه.
وأطعمتهم عامتهم،  لبوسُ  الَّذين  الْعَرَب  مَعَ  خطاب  (هَذَا  البغوي:  قال 
الخشن، (وَيلبسُونَ  الغليظ  الطعام  يعني  الجَشِب)  يَأْكُلُون  مُتَقَارِبَة، 
من فَأَما  وَيلبسُونَ،  يَأْكُلُون  مِمَّا  رقيقَهم،  ويُلبسوا  يُطعموا،  أَن  فَأَمرهمْ 
خَالف معاش السَّلف، وَالْعرب، فَأكل رَقِيق الطَّعَام، وَلبس جيِّد الثِّيَاب،
فَلَو واسى رَقِيقه، كَانَ أحسن، فَإِن لم يفعل، فَلَيْسَ عَلَيْهِ لرقيقه إِلا مَا هُوَ

الْمَعْرُوف من نَفَقَة رقيقَة بَلَده، وكِسوتهم) انتهى.
يَلْبَسُ مِمَّا  وَإِلْبَاسُهُمْ  السَّيِّدُ  يَأْكُلُ  مِمَّا  بِإِطْعَامِهِمْ  (وَالْلأَمْرُ  النووي:  وقال 
مَحْمُولٌ عَلَى الِلاسْتِحْبَابِ؛ لَلا عَلَى الْلإِيجَابِ، وَهَذَا بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ).

النووي في كلامه يمتاز بميزتين:
الأول: سهولة العبارة: كلام النووي سهل العبارة.

الثاني: الاختصار في الكلام: فالنووي يعطيك كلمات تجدها مختصرة،
يلخص لك حكم المسألة وعباراته المستعملة تكون سهلة؛ لذلك العلماء
على اطلاع  سعة  عندهم  ممن  وهو  كلامه،  ويحبون  كثيرًا  عنه  ينقلون 

مسائل الإجماع والخلاف.
مَحْمُولٌ يَلْبَسُ  مِمَّا  وَإِلْبَاسُهُمْ  السَّيِّدُ  يَأْكُلُ  مِمَّا  بِإِطْعَامِهِمْ  (وَالْلأَمْرُ  قال: 
عَلَى الِلاسْتِحْبَابِ لَلا عَلَى الْلإِيجَابِ وَهَذَا بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ) انتهى، يعني

لخص لك الموضوع.
قال: (وَأَمَّا فِعْلُ أَبِي ذَرٍّ فِي كِسْوَةِ غُلَلامِهِ مِثْلَ كِسْوَتِهِ فَعَمَلٌ بِالْمُسْتَحَبِّ)
ممكن أنت تورد إشكالًلا مباشرة تقول طيب والذي فعله أبو ذر، أعطاك
وَكِسْوَتُهُ الْمَمْلُوكِ  نَفَقَةُ  السَّيِّدِ  عَلَى  يَجِبُ  (وَإِنَّمَا  ملخصة  الإجابة 
بِالْمَعْرُوفِ بِحَسَبِ الْبُلْدَانِ وَالْلأَشْخَاصِ سَوَاءٌ كَانَ مِنْ جِنْسِ نَفَقَةِ السَّيِّدِ
الأمر رجع  يعني  عليه،  المتعارف  هذا حسب  فَوْقَهُ)  أَوْ  دُونَهُ  أَوْ  وَلِبَاسِهِ 
تَقْتِيرًا نَفْسِهِ  عَلَى  السَّيِّدُ  قَتَّرَ  لَوْ  (حَتَّى  العرف  إلى  أيش؟  إلى  الضابط 
خَارِجًا عَنْ عَادَةِ أَمْثَالِهِ) التقتير هذا على نفسه يرجع أيش؟ أيش السبب؟
لماذا يقتر على نفسه؟ يلبس مثلًلا ثيابًا خشنة وهو قادر على شراء ثياب
جيدة لماذا؟ لأحد سببين، قال النووي: (إِمَّا زُهْدًا وَإِمَّا شُحًّا) إما بخيل
نفسه، على  قتّر  إن  الْمَمْلُوكِ)  عَلَى  التَّقْتِيرُ  لَهُ  يَحِلُّ  (لَلا  قال:  زاهد،  وإما 
إِلَّلا وَمُوَافَقَتُهُ  وَإِلْزَامُهُ  الْمَمْلُوكِ  عَلَى  التَّقْتِيرُ  لَهُ  يَحِلُّ  (لَلا  المملوك  فأعطِ 
بِرِضَاهُ) كما قال أحد الذين سمعوا مناقب الرقيق عند المسلمين، فقال:

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



عليها يحصل  التي  هذه  المناقب  مسلم،  عند  عبدًا  أكون  أن  لو  وددت 
والفضائل التي يحصل عليها ملك اليمين عند المسلمين؛ لكن أقول لكم
المستعان، الله  مملوكين  فيه  لو  يوجد،  لا  اليوم  أن  لله  الحمد  بصدق: 
حال المسلمين في تعاملهم مع بعضهم سواء كان مملوكًا ولا غيره حال
ومن جدًا،  عجيب  ظلم  من  الخادمات  مع  يحصل  ما  نسمع  لها،  يرثى 

النبي صلى الله عليه وسلم. البعد عن وصايا  بعيد كل  تجبر وتحكم 
إِمَّا أَمْثَالِهِ  عَادَةِ  عَنْ  خَارِجًا  تَقْتِيرًا  نَفْسِهِ  عَلَى  السَّيِّدُ  قَتَّرَ  لَوْ  (حَتَّى  قال: 
إِلَّلا وَمُوَافَقَتُهُ  وَإِلْزَامُهُ  الْمَمْلُوكِ  عَلَى  التَّقْتِيرُ  لَهُ  يَحِلُّ  لَلا  شُحًّا  وَإِمَّا  زُهْدًا 

انتهى. بِرِضَاهُ) 
»"ولا تكلفوهم ما يغلبهم"« أي: لا تحملوهم من العمل ما تعجز قدرتهم
عنه لعظمه أو صعوبته، والنهي فيه للتحريم »"ولا تكلفوهم ما يغلبهم"«

النهي للتحريم، قال العيني: (بلا خلاف).
»"فإن كلفتموهم"« ما يغلبهم »"فأعينوهم"« من الإعانة وهي المساعدة.

قال النووي: (وَأَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّهُ لَلا يَجُوزُ أَنْ يُكَلِّفَهُ من العمل ما لا
يُطِيقُهُ؛ فَإِنْ كَانَ ذَلِكَ لَزِمَهُ إِعَانَتُهُ بِنَفْسِهِ أَوْ بِغَيْرِهِ) انتهى.

قال الشراح: وفي الحديث:
§  النهي عن سب العبيد، ومن في معناهم، وتعييرهم بأصولهم.

وفيه الحث على الإحسان إليهم، والرفق بهم، وبمن في معناهم من   §
أجير أو خادم أو دابة.

§  وجواز إطلاق الأخ على الرقيق.
§  والمحافظة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وأن التفاضل الحقيقي بين المسلمين إنما هو في التقوى؛ فلا يفيد   §
النسب الشريف صاحبه إذا لم يكن من أهل التقوى، وتفيد التقوى

وضيع النسب، قال تعالى: ﴿إن أكرمكم عند الله أتقاكم﴾.
المعاصي كلها من أن  البخاري: وهو  به  استدل  ما  الحديث  ويفيد    §

الجاهلية. خصال 
لو لأنه  يكفر؛  لا  المعاصي  فاعل  أن  البخاري  يريد  الشراح:  بعض  وقال 
فيك امرؤ  »إنك  له:  بقوله  يكتفِ  ولم  ذر  لأبي  النبي صلى الله عليه وسلم  لبيّنه  يكفر  كان 

جاهلية.«
شعبة، عن  إياس،  أبي  بن  آدم  طريق  من   2545 برقم  الحديث  وسيأتي 

به. المعرور بن سويد  حدثنا واصل الأحدب قال: سمعت 
عن الأعمش،  عن  أبيه،  عن  حفص،  بن  عمر  رواية  من   6050 وبرقم 

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



به. المعرور بن سويد 
الحديث متفق عليه من حديث شعبة، عن واصل الأحدب، عن المعرور.

ومن حديث الأعمش عن المعرور أيضًا.
العِجْلي، عن أبي ذر، وقال: "روي عن البزار من طريق مُوَرِّقٍ  وأخرجه 
أبي ذر من غير وجه بألفاظ مختلفة فذكرنا كل حديث بإسناده و بلفظه

في موضعه" انتهى.
الحديث صحيح لا إشكال فيه بحمد الله.

والرواية التي فيها ذُكر بلال، قال ابن بطال: (وقد روى سمرة بن جندب
أبي عن  مسلم،  بن  الوليد  روى  بأمه،  ذر  أبو  عيّره  الذي  كان  بلالًلا  أن 
محاورة بلال  وبين  ذر  أبي  بين  "كان  قال:  بن حبيب،  بكر، عن ضمرة 
إليه فشكا  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  إلى  بلال  فانطلق  أمه،  بسواد  ذر  أبو  فعيره 
تعييره بذلك، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يدعوه، فلما جاءه أبو ذر قال له
رسول الله صلى الله عليه وسلم: »شتمت بلالا وعيرته بسواد أمه؟« قال: نعم، قال رسول
الله صلى الله عليه وسلم: »ما كنت أحسب أنه بقي في صدرك من كبر الجاهلية شيء«
فألقى أبو ذر نفسه بالأرض، ثم وضع خده على التراب، وقال: والله لا
بقدمه") بقدمه، فوطأ خده  بلال خدي  يطأ  التراب حتى  أرفع خدي من 

انتهى.
وقد ذكره ابن الملقن في التوضيح من قول الوليد بن مسلم ليس فيه أبو
بكر وضمرة، أشار الحافظ إلى ضعفها فقال: "وقيل إن الرجل المذكور
منقطعًا" مسلم  بن  الوليد  ذلك  وروى  بكر،  أبي  مولى  المؤذن  بلال  هو 

انتهى.
هذا ما جاء في نفس الحديث.

وجاء بلفظ آخر للحديث أخرجه البيهقي في "الشعب" في أن أبا ذر عيّر
بلالًلا بأمه.

وأخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق بإسناد ضعيف عن أبي إمامة قال:
"عير أبو ذر بلالًلا بأمه فقال: يا ابن السوداء، وإن بلالًلا أتى رسول الله
صلى الله عليه وسلم النبي  عنه  فأعرض  يشعر،  ولم  ذر  أبو  فجاء  فغضب  فأخبره،  صلى الله عليه وسلم 
الذي »أنت  قال:  الله،  رسول  يا  بلغك  إلا شيء  عني  أعرضك  ما  فقال: 
ما أو  على محمد  الكتاب  أنزل  والذي  النبي صلى الله عليه وسلم:  قال  بأمه؟  بلالًلا  تعير 
كطف إلا  أنتم  إن  بعمل،  إلا  فضل  عليه  لأحد  ما  يحلف،  أن  الله  شاء 

الصاع)

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000



هذا ما وقفت عليه وكله ضعيف لا يثبت.
كل هذا الذي ذُكر من آثار ضعيفة لا يصح منها شيء في أن المـُعيَّر هو

بلال.
والشراح يعتمدون على روايات ضعيفة كثيرًا، بعضهم ينبه على ضعفها
وبعضهم لا ينبه، وبعضهم ينبه على البعض ويترك البعض، فتنبهوا لهذا،
وشروحًا لك صروحًا  يبنون  الأحاديث،  شروح  في  بكثرة  تجدونه  وهذا 
تثبت، لا  النهاية ضعيفة  في  تجدها  رواية  على  أحكامًا  ويقررون  عظيمة 
بعض يوجد  طبعًا  الشراح،  كلام  في  بكثرة  موجود  هذا  لها،  أصل  ولا 

الغث والسمين في كلامهم. بين  الشراح محققون ويميزون 
في آخر الحديث في آخر هذا الكتاب أنُبّه على ما ذكرته في مسألة عدم
وجود العبيد وهذا أفضل؛ لكن طبعًا هذا حكم شرعي -وجود العبيد-؛
الله يقوم شرع  أن  وهو  نحبه  الذي  هذا  الشرعية  معاملة  معاملتهم  لكن 
الله نُحب ما يحبه  أن  العبيد وفي غيرهم، والواجب  سبحانه وتعالى في 
يعاملوا وأن  الشرعية  بالضوابط  العبيد  يوجد  أن  وهو  وتعالى  سبحانه 
بالطرق الشرعية، ولا يجوز لنا أن نحب ما لا يحبه الله سبحانه وتعالى،
وأستغفر الله وأتوب إليه من الكلمة التي ذكرتها، والله أعلم، نكتفي بهذا.

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 20:47:23 +0000


