
تفريغ شرح صحيح البخاري-11، كتاب الإيمان، الحديث 26و27و28

الدرس الحادي عشر: بتاريخ: 11/01/1445ه – 29/07/2023
إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا

وسيئات أعمالنا، أما بعد:
فمعنا اليوم الدرس الحادي عشر من دروس شرح صحيح البخاري، ولا

زلنا في كتاب الإيمان، وصلنا عند الحديث السادس والعشرين.
تَعَالَى: اللهِ  لِقَوْلِ  الْعَمَلُ  هُوَ  الْلإِيمَانَ  إِنَّ  قَالَ  مَنْ  "بَابُ  المؤلف:  قال 
أَهْلِ مِنْ  عِدَّةٌ  وَقَالَ  تَعْمَلُونَ﴾  كُنْتُمْ  بِمَا  أُورِثْتُمُوهَا  الَّتِي  الْجَنَّةُ  ﴿وَتِلْكَ 
الْعِلْمِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ * عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾
نسخة في  الْعَامِلُونَ﴾"  فَلْيَعْمَلِ  هَذَا  ﴿لِمِثْلِ  اللهُ  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  قَوْلِ  عَنْ 

العاملون﴾. فليعمل  أيضًا: وقال: ﴿لمثل هذا 
حَدَّثَنَا قَالَلا:  إِسْمَاعِيلَ  بْنُ  وَمُوسَى  يُونُسَ،  بْنُ  أَحْمَدُ  حَدَّثَنَا   -  26"
إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا ابْنُ شِهَابٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ، عَنْ أَبِي
هُرَيْرَةَ » :أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم سُئِلَ: أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ فَقَالَ: إِيمَانٌ بِاللهِ
وَرَسُولِهِ، قِيلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ، قِيلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ:

حَجٌّ مَبْرُورٌ"«
"باب: من قال إن الإيمان هو العمل" مقصود البخاري رحمه الله بهذا
التبويب أن بعض أهل العلم قال: "إن الإيمان كله عمل" خلافًا لمن يقول:

إن الإيمان لا عمل فيه ألبتة.
فقول القلب وعمله: عمل.

وقول اللسان وعمله: عمل.
وعمل الجوارح أيضًا: عمل، فكله عمل، واستدل على ذلك بالآية "﴿وتلك
الجنة التي أورثتموها بما كنتم تعملون﴾" فدخولهم الجنة كان بالعمل،
للقلب، الشامل  الإيمان  هنا:  والعمل  الجنة،  دخولهم  سببُ  العمل 
واللسان، والجوارح، فاعتقاد القلب؛ ما في القلب: عمل، وقول اللسان:
فكله عمل، إذًا  بهذا،  الجنة  بهذا ولا لا؟ دخلوا  الجنة  لأنهم دخلوا  عمل، 

يريده. هذا ما 
وقد تقدم إثبات أن ما في القلب عمل في الأبواب السابقة.

www.alqayim.net1Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



يعني العلم"  أهل  من  عِدّةٌ  "وقال  بقوله:  عمل  القول  أن  على  واستدل 
جماعة من أهل العلم، نُقل هذا التفسير عن بعض الصحابة ومن بعدهم،
تفسير قول الله تبارك وتعالى: "﴿فوربك لنسألنهم أجمعين * عما كانوا
يعملون﴾ قالوا: عن قول: "لا إله إلا الله"، فعدّ هؤلاء الأئمة الذين فسّروا
تفسيرٌ التفسير هو  الله عملًلا، وهذا  إلا  إله  لا  بـ  النطق  بهذه، عدوا  الآية 
بجزء المعنى، لكن كلمة "لا إله إلا الله" داخلة في العمل، إذًا فهي عمل،

هذا المراد.
أنهم الله عنهم  السلف رضي  الكلمة؛ لأن عادة  بهذه  لكن لا يحصر هذا 
يفسّرون الآية أحيانًا ببعض معناها، ويشيرون إلى كامل المعنى بجزئه،
ستجدهم المستقيم﴾  الصراط  ﴿اهدنا  آية:  تفسير  قرأتَ  -مثلًلا-  فإذا 
ومنهم المستقيم،  الطريق  هو  يقول:  من  منهم  مختلفة،  بأقوال  يفسرونها 
إلى آخره...، أبو بكر وعمر،  من يقول: هي السنة، ومنهم من يقول: هو 
الكلمات فكل  المقصود،  المعنى  إلى  به  يشيرون  المعنى،  من  هذا جزء 
هذا يستعملون  أنهم  المهم  واحد،  معنى  في  تصبُّ  يذكرونها  التي 

الأسلوب.
لكن المراد من ذلك أن "لا إله إلا الله" داخلة في العمل أم لا؟ هي داخلة
أن يثبت  أن  الله  رحمه  البخاري  للإمام  المراد  وهذا  شك،  لا  عندهم، 

القلب عمل. أن ما في  أثبت سابقًا  النطق عمل؛ لأنه 
أعمال أن  على  لها  يستدل  أن  إلى  يحتاج  فلا  الجوارح  أعمال  وأما 

الجوارح عمل؛ لأنهم لا يختلفون في هذا.
في داخلة  غير  الأعمال  بأن  يقولون  الذين  المرجئة  على  للرد  هذا  كل 

الإيمان.
قال رحمه الله: "حدثنا أحمد بن يونس" هو أحمد بن عبد الله بن يونس
ثقة، إلى جده،  نُسب  الكوفي،  اليَربوعي،  التميمي  قيس  بن  الله  عبد  بن 

حافظ، صاحب سنة.
قال فيه الإمام أحمد: (شيخ الإسلام).

له روى  سنة،   94 ابن  وهو   ،227 سنة  مات  التابعين،  أتباع  عن  يروي 
الجماعة.

أن فسألته  زيد،  بن  فأتيت حماد  البصرة  (قدمت  يونس:  بن  أحمد  قال 
أين "من  لي:  فقال  عنه،  الله  عثمان رضي  فضائل  من  شيئًا  عليَّ  يُملي 
التشيع فيهم  انتشر  قد  كان  الكوفة  أهل  الكوفة)  أهل  من  قلت:  أنت؟" 
وظهر، فقال: ("كوفي يطلب فضائل عثمان؟("! عجيب ("والله لا أمليتها

www.alqayim.net2Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



عليك إلا وأنا قائم، وأنت جالس" قال: فقام وأجلسني وأملى علي، وكنت
تعظيمًا هذا  يبكي)  وهو  يُملي  (فكان  تحت  من  له  ينظر  النظر)  أسارقه 
للسنة وأهل السنة؛ ولأنه كان من الغرباء من أهل السنة بين أهل البدع

في بلده.
السنة صاحب  استثناء،  بلا  مكان  كل  في  كثير،  اليوم  السنة  وغربة 
الإسلام »بدأ  صلى الله عليه وسلم:  النبي  فيها  قال  الغربة،  ونِعم  بالسنة،  غريب  غريب، 

للغرباء.« غريبًا، وسيعود غريبًا، فطوبى 
وهذا من تعظيمه للسنة وحبه لأهلها، ولِما كان فيه هذا من غربة بين أهل
وبكى على غربة وقدّره، وعظّم من شأنه،  الاحترام،  هذا  احترمه  البدع، 

السنة.
وهذا نصّوا على أنه صاحب سنة؛ لأن بلده كان فيها الشيعة، وحتى لا

تتوهم أنه منهم قالوا لك: هو صاحب سنة.
"وموسى بن إسماعيل" أي: يقول البخاري: حدثنا أحمد، وحدثنا موسى
بن "موسى  وهذا  الإسناد،  هذا  في  شيخان  فله  أيضًا،  إسماعيل  بن 

تقدم. ثقة حافظ،  التَّبوذكي،  أبو سلمة  المِنقري،  إسماعيل" هو 
عبد بن  إبراهيم  بن  بن سعد"  إبراهيم  "حدثنا  وموسى  أحمد  أي  "قالا:" 
الرحمن، بن عوف القُرشي الزُهري، أبو إسحاق المدني، ثقة حجة، تقدم.
قال: "حدثنا ابن شهاب" هو محمد بن مسلم بن شهاب، نُسب إلى جده،
الزهري الإمام المشهور، تقدم. "عن سعيد بن المسيب" يُقال: المسيِّب،
كان أنه  عنه  وحكي  الحديث،  أهل  عند  المشهور  هو  والفتح  والمسيَّب، 

الكسر. المدينة  أهل  الفتح-، ومذهب  يكرهه -يكره 
مخزوم بن  عمران  بن  عائد  بن  عمرو  بن  وهب  أبي  بن  حزم  ابن  هو 
وأعلم هريرة،  أبي  بنت  زوج  المدني،  محمد  أبو  المخزومي،  القرشي 
أحد التابعين،  وأفقه  الصحابة،  بعد  المدينة  أهل  أعلم  بحديثه،  الناس 
الأئمة الكبار، والعلماء الأثبات الأجلاء، وأحد فقهاء المدينة السبعة، مات

بعد ال90، وقد ناهز ال80، روى له الجماعة.
قال فيه ابن عمر -صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم:- (هو والله أحد المفتين).

ابن من  علمًا  أوسعَ  أحدًا  التابعين  في  أعلم  (لا  المديني:  ابن  علي  قال 
التابعين). المسيِّب، هو عندي أجلُّ 

www.alqayim.net3Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



قال أبو حاتم: (ليس في التابعين أنبل منه، وهو أثبتهم في أبي هريرة).
وقبلوا روايته عن عمر، وإن لم يسمع منه، والبعض قال: سمع.

وفي سيرته ثقة،  عن  إلا  يروي  لا  ممن  وهو  المراسيل،  أصح  ومراسيله 
بقراءتها. فوائد طيبة، أنصح 

الذي كانوا عليه، المنهج  الكثير من  الأئمة تجد فيها  قراءة ترجمة هؤلاء 
فتتعلم منهج السلف في تعاملهم مع المسائل العلمية المختلفة؛ فلذلك من

المهم الاطلاع على هذه التراجِم.
قال النووي رحمه الله: (واتفق العلماء على إمامته، وجَلالته، وتقدمه على

أهل عصره في العلم والفضيلة، ووجوه الخير)
قال محمد بن يحيى بن حبان: (كان رأس أهل المدينة في دهره، المقدم

عليهم في الفتوى: سعيد بن المسيب، ويقال له: فقيه الفقهاء) انتهى.
وقد اختلف العلماء في أفضل التابعين، من هو؟ على أقوال، منها ما قاله

الخفيف.
يقولون: المدينة  (أهل  الشيرازي:  خفيف  بن  محمد  الله  عبد  أبو  قال 
أفضل التابعين ابن المسيب، وأهل الكوفة يقولون: أويس القرني) أويس
في حديث  فيه  ورد  قد  لأنه  لكن  زاهد؛  هو  إنما  عالمـًا؛  ليس  القرني 
يقولون: البصرة  (وأهل  التابعين،  أفضل  البعض  عدّه  مسلم  صحيح 
فقال: فصّل،  وبعضهم  الصلاح،  ابن  واستحسنه  البصري،  الحسن 
أفضلهم في الزهد: أويس القرني) للحديث الوارد فيه، وحديثه سيأتي إن
العلم: في  (وأفضلهم  الله،  بإذن  عليه في صحيح مسلم  الكلام  الله  شاء 
سعيد بن المسيب، وأما من النساء؛ فقال أبو بكر ابن أبي داود: سيدتا
هذه عمْرة  الرحمن)  عبد  بنت  وعَمْرة  سيرين،  بنت  حفصة  التابعيات: 
الكُبرى اثنتان:  الدرداء  أم  الدرداء)  أم  (وتليهما  قال:  عائشة،  تلميذة 
المصطلح، والصُغرى، والمقصود هنا: الصغرى، والتفصيل في كتب 
"عن أبي هريرة رضي الله عنه" صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم "أن رسول الله
صلى الله عليه وسلم سُئل أي العمل أفضل؟" أي: العمل أفضل من غيره، وأكثر أجرًا؟
بالله ورسوله الإيمان  أن  فهذا نص على  بالله رسوله"«  »"إيمان  فقال: 
صلى الله عليه وسلم عمل، وهذا مراد البخاري؛ لأن السؤال عن أيش؟ عن أفضل العمل،
»"إيمان بالله ورسوله"« فدلَّ على "أي العمل أفضل؟" فكان الجواب: 
أن الإيمان عمل، ومنه المعرفة والتصديق، والنطق بالشهادتين، فهذا كله

عمل، وهذا مراد البخاري منه،
في صلى الله عليه وسلم  ورسوله  بالله  الإيمان  بعد  الذي  العمل  يعني  ماذا؟"  ثم  "قيل: 

www.alqayim.net4Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



المشروع القتال  الجهاد: هو  الله"«  »"الجهاد في سبيل  قال:  الأفضلية، 
والبغاة والخوارج، الكفار  قتال  تعالى، فيدخل في هذا:  الله  لإعلاء كلمة 
خصُّه بالكفار خطأ، قتال الخوارج جهاد من أعظم الجهاد، وقتال البغاة،

كله جهاد.
الخوارج كقتال  شرعًا،  الممنوع  القتال  يخرج  المشروع:  القتال 
قد ممنوع،  لأنه  لماذا؟  جهادًا،  ليس  هذا  للمسلمين،  وقتلهم  للمسلمين، 
حذر النبي صلى الله عليه وسلم منهم، ونهى عن فعلهم، فقتالهم ليس مشروعًا، حتى وإن
في صدق  زعم  من  كل  فليس  الله،  كلمة  لإعلاء  يقاتلون  أنهم  زعموا 

يفعل ذلك. أنه  زعمه؛ حتى وإن كان صادقًا في ظنه 
الله إلا  إله  لا  كلمة  يقاتل لإعلاء  أنه  نفسه  في  يظن  كان  لو  لماذا؟ حتى 

نيته؟! وكان صادقًا في 
حتى ولو، لا يكون قتاله جهادًا.

كيف؟ من أين؟
مما قاله النبي صلى الله عليه وسلم، حيث ذكر الخوارج، فقال: »يقرؤون القرآن يحسبون
أنه لهم، وهو عليهم« وذمهم النبي صلى الله عليه وسلم، وذكر أنهم: »أهل النار«، مع أنهم
يحسبون أن القرآن لهم، إخلاصك في عملك لا يكفي، لا بد أن تركز على
هذا، كثير من الناس -حتى من بعض أهل العلم- يظن أن الشخص إذا
ضل ﴿الذين  باطل  الكلام  وهذا  الأمر،  انتهى  خلاص،  مخلصًا  كان 
سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعًا﴾ ﴿ويحسبون
أن يجب  ثانٍ  شرطٌ  هناك  إذًا  جميعًا،  هَلكى  كانوا  لكن  مهتدون﴾  أنهم 
للسنة موافقًا  عملك  يكون  أن  وهو:  الأول،  على  تركز  كما  عليه،  تركز 
»فمن رغب عن سنتي فليس مني« و »من عمل عملًلا ليس عليه أمرنا
فهو رَد« هذا ركز عليه جيدًا، فلا الإخلاص وحده ينفع بدون المتابعة،
إذًا من هنا بد أن يجتمعا،  تنفع بدون الإخلاص، لا  المتابعة وحدها  ولا 
يوم وتأتي  سنة   60 الله  تعبد  تبقى  جهل،  عن  الله  عبادة  خطورة  تعلم 
القيامة صِفْر اليدين، لا شيء -بمعنى الكلمة- لماذا؟ لأنك تعبد بجهل، لا

تعرف ما الذي تفعله أهو صواب أم خطأ؟ أيحبه الله أم لا يحبه؟
حسن مع  سنته  عن  يخرجوا  أن  أرادوا  ممن  صلى الله عليه وسلم  النبي  غضب  لذلك 
قصدهم، وقال: »من رغب عن سنتي فليس مني« حسن القصد وحده لا
يكفي، وإن صدق الخارجي بحسن قصده وسلّمنا بهذا جدلًلا فلا ينجو،

لماذا؟ لأن قتاله غير مشروع، ممنوع.
التي بالطريقة  الله"  إلا  إله  "لا  كلمة:  لإعلاء  الله  سبيل  في  الجهاد  هذا 

الله سبحانه وتعالى. شرعها 
www.alqayim.net5Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



النبي صلى الله عليه وسلم لما كان في مكة ما أُذن له بالقتال، ما قاتل، فلو وُجد أحدنا
في ذاك الوقت وقاتل بزعم أنه يعلي كلمة "لا إله الا الله" فقتاله باطل، لم
يؤذن له، ما قاتل صلى الله عليه وسلم حتى هاجر، وأُذن له بالقتال، هذا هو شرعنا، هكذا
يحب ما  تفعل  له،  مطيعًا  تكون  أن  ويجب  لله  عبد  أنك  تفهم؛  أن  يجب 

الجهاد أفضل من غيره؟ لماذا جُعل  تهوى،  ويرضى، لا ما 
-1  لأنه بذل النفس في سبيل الله تبارك وتعالى، والنفس غالية.

الذي فالعمل  متعدية،  منفعته  لأن  الثاني-  -السبب  متعدية  ومنفعته    2-
لو يعني  قاصرة،  منفعته  الذي  العمل  من  أفضل  متعدية  منفعته 
فيه الناس  تعلّم  درسًا  تعطي  أن  أردت  أو  نافلة،  تصلي  أن  أردت 
عبادة النافلة  صلاة  لأن  الثاني؛  أفضل؟  أيهما  والسنة،  التوحيد 

أنفع. الدرس عبادة متعدية، فهذه  تعليم  بينما  قاصرة عليك، 
الخالص الحج  هو  المبرور:  الحج  مبرور"«  قال: »حج  ماذا؟  ثم  "قيل: 
الحج يكون  لا  صلى الله عليه وسلم،  النبي  هدي  على  يكون  والذي  وتعالى،  تبارك  لله 

الشرطين؛ الإخلاص والمتابعة في كل عمل. بهذين  إلا  مبرورًا 
أبي بحديث  واستدلوا  فيه صاحبه معصية)  يرتكب  (ولا  العلم:  أهل  قال 
متفق أمه«  ولدته  كيوم  رجع  يفسُق،  ولم  يرفُث،  فلم  حج  »من  هريرة: 

المقبول. المبرور: هو  الحج  البعض:  عليه، وقال 
الظاهر يحصل هنا فرق بين الأول والثاني، المقبول لا بد أن يتحقق فيه

شرط الإخلاص، وشرط المتابعة.
لكن هل إذا دخَلت فيه معصية يكون مبرورًا أم لا؟ على القول الأول لا،

على القول الثاني نعم إذا قُبل، إذا كانت المعصية لا تمنع من قَبوله.
قال النووي: (ذَكر في هذا الحديث: الجهاد بعد الإيمان، وفي حديث أبي
ذر: لم يذكر الحج، وذكر العِتق، وفي حديث ابن مسعود: بدأ بالصلاة، ثم
البِر، ثم الجهاد، وفي الحديث المتقدم: ذكر السلامة من اليد، واللسان«

كله فيه: "أي الإيمان أفضل؟"، "وأي الإيمان خير؟"
واحتياج الأحوال،  باختلاف  ذلك  في  الأجوبة  (اختلاف  العلماء:  قال 
السائل يعلمه  لا  ما  (وَذَكر  المخاطب  حاجة  حسب  المخاطبين) 
والسامعون، وترك ما علموه، ويمكن أن يقال: إن لفظة "مِن" مرادة) أي:
(كما وكذا...  كذا  الأفضل؟  العمل  (مِن)  أيٌّ  يعني:  أفضل؟"  العمل  "أيُّ 
»خيركم حديث:  ومنه  أعقلهم،  مِن  والمراد:  الناس،  أعقل  فلان  يُقال: 
الناس) يعني يكون أنه لا يصير بذلك خيرَ  المعلوم  خيركم لأهله« ومن 
على بركن،  وليس  الجهاد  قدم  لم  قيل:  (فإن  خيركم"  "من  تقدير:  هناك 

www.alqayim.net6Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



الجهاد ونفع  غالبًا،  قاصر  الحج  يقال:  أن  فالجواب:  ركن؟  وهو  الحج 
متعدٍّ غالبًا، أو كان ذلك حيث كان الجهاد فرض عين، ووقوعه فرض

عين إذ ذاك متكرر، فكان أهم منه، فقُدِّم، والله أعلم) انتهى.
الحديث فيه: بيان فضيلة الإيمان، والجهاد في سبيل الله، والحج

المبرور.
وهو حديث متفق عليه من حديث إبراهيم بن سعد، عن الزهري.

الطريق وهذه  به،  الزهري  عن  معمَر  حديث  من  أيضًا  مسلم  وأخرجه 
معمر- طريق  -يعني  العباد"  أفعال  "خلق  جزء  في  البخاري  أخرجه 
أبي هريرة؛ أصحها طريق سعيد. وأخرجه جمع غيرهم من طُرق عن 

قال الترمذي: قد روي من غير وجه عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم؛ لكن
البخاري أخرجها  التي  الطريق  هي  هي طريق سعيد،  الطرق  هذه  أصح 

ومسلم.
وروي هذا الحديث أيضًا من طريق آخر من رواية سعيد وأبي سلَمَة عن
وأبي سعيد  حديث  -عن  هذا  عن  الدارقطني  فسُئل  غيره،  هريرة  أبي 
أفضل؟ الأعمال  أي  الله صلى الله عليه وسلم  أبي هريرة: "سأل رجل رسول  سلمة، عن 
الدارقطني: فقال  مبرور«  وحج  سبيله،  في  وجهاد  بالله،  »إيمان  قال: 
الزهري، عن  حبيب،  أبي  بن  يزيد  فرواه  عنه،  واختُلف  الزهري،  (يرويه 
عن سعيد وأبي سلمة، عن أبي هريرة، وخالفه: إبراهيم بن سعد، ومعمر
أخرجه ثم  هريرة،  أبي  عن  وحده،  سعيد  عن  الزهري،  عن  فروياه: 

انتهى. به)  أبي حبيب  بن  يزيد  لهيعة، عن  ابن  بإسناده عن 
التي الرواية  هي  والصحيح  منكرة،  الرواية  هذه  أن  هذا  من  لنا  يتبين 

الله. البخاري ومسلم رحمهما  أخرجها 
الْحَقِيقَةِ عَلَى  الْلإِسْلَلامُ  يَكُنِ  لَمْ  إِذَا  "بَابٌ:  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
﴿قَالَتِ تَعَالَى:  لِقَوْلِهِ  الْقَتْلِ  مِنَ  الْخَوْفِ  أَوِ  الِلاسْتِسْلَلامِ  عَلَى  وَكَانَ 
الأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا﴾ فَإِذَا كَانَ عَلَى الْحَقِيقَةِ

فَهُوَ عَلَى قَوْلِهِ جَلَّ ذِكْرُهُ ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ﴾.

27 - حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ قَالَ: أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ، عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي
عَامِرُ بْنُ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ، عَنْ سَعْدٍ رضي الله عنه: »أَنَّ رَسُولَ اللهِ
صلى الله عليه وسلم أَعْطَى رَهْطًا وَسَعْدٌ جَالِسٌ، فَتَرَكَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم رَجُلًلا هُوَ أَعْجَبُهُمْ

www.alqayim.net7Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



إِلَيَّ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا لَكَ عَنْ فُلَلانٍ؟ فَوَاللهِ إِنِّي لَلأَرَاهُ مُؤْمِنًا،
ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ، فَعُدْتُ لِمَقَالَتِي فَقَالَ: أَوْ مُسْلِمًا. فَسَكَتُّ قَلِيلًلا، 
فَقُلْتُ: مَا لَكَ عَنْ فُلَلانٍ؟ فَوَاللهِ إِنِّي لَلأَرَاهُ مُؤْمِنًا، فَقَالَ: أَوْ مُسْلِمًا. ثُمَّ
يَا قَالَ:  ثُمَّ  اللهِ صلى الله عليه وسلم،  رَسُولُ  وَعَادَ  لِمَقَالَتِي،  فَعُدْتُ  مِنْهُ  أَعْلَمُ  مَا  غَلَبَنِي 
سَعْدُ إِنِّي لَلأُعْطِي الرَّجُلَ، وَغَيْرُهُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْهُ، خَشْيَةَ أَنْ يَكُبَّهُ اللهُ فِي

النَّارِ.«

وَرَوَاهُ يُونُسُ، وَصَالِحٌ، وَمَعْمَرٌ، وَابْنُ أَخِي الزُّهْرِيِّ، عَنِ الزُّهْرِيِّ"

ماذا يريد البخاري من هذا التبويب؟ ما المعلومة التي يريد أن تصلنا؟

يريد أن يقول لنا: إن الإسلام يطلق ويراد به معنيان:

أ-  المعنى الحقيقي: وهو الإيمان ظاهرًا وباطنًا، وهذا المعنى الذي يقال
يعرفوا لما  العلماء  عنه  يتحدث  الذي  هو  الحقيقي"  "المعنى  له: 
بمعنى هو  يقولون:  الذي  هو  هنا  الإسلام  أي  والإسلام،  الإيمان 
ينفع الذي  هو  الإسلام  وهذا  فرقٌ،  الإيمان  وبين  بينه  أو  الإيمان، 
صاحبه، ويدخله الجنة، وهو المقصود في قول الله تبارك وتعالى:
الإيمان فيشمل   [19 عمران:  [آل  الْلإِسْلَلامُ﴾  اللَّهِ  عِنْدَ  الدِّينَ  ﴿إِنَّ 
القلبي، ونطق اللسان، وأعمال الجوارح، ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْلإِسْلَلامِ
يُقْبَلَ مِنْهُ﴾ [آل عمران: 85]  هذا هو الإسلام الذي ينفعه فَلَنْ  دِينًا 
الإيمان بمعنى  هو  الذي  الإسلام  وهو  وتعالى،  سبحانه  الله  عند 
الظاهر والباطن، ويدخل فيه المعرفة، والتصديق، وأعمال القلوب،
ونطق اللسان، وأعمال الجوارح، كلها مقصودة، هذا المعنى الأول

للإسلام.

ويطلق الإسلام على معنى الاستسلام في الظاهر فقط: على معنى ب-  
بمعنى فهو  مسلمًا،  فليس  الباطن  في  وأما  الظاهر،  في  الاستسلام 
الاستسلام ظاهرًا في الدنيا خوفًا على نفسه وهو إسلام المنافقين،
وهذا الإسلام ينفع الشخص في الدنيا، يَعصم دمه به في الدنيا، لكن

www.alqayim.net8Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



يوم الحساب لا ينفعه، هؤلاء أصحابه في الدرك الأسفل من النار.

وتعالى: تبارك  الله  بقول  النوع  هذا  على  الله  رحمه  المؤلف  استدل 
[الحجرات: أَسْلَمْنَا﴾  قُولُوا  وَلَكِنْ  تُؤْمِنُوا  لَمْ  قُلْ  آمَنَّا  الْلأَعْرَابُ  ﴿قَالَتِ 

الإيمان والإسلام. بين  يفرّق  المؤلف لا  14] لأن 

يكون بحيث  المنافقين  في  هي  هل  الآية:  هذه  في  العلماء  اختلف  لكن 
عندنا في  الآن  لا؟  أم  الآية  هذه  في  المعنى  هذا  على  أُطلق  قد  الإسلام 

مسألتان:

هذين على  الإسلام  ويُطلق  القسمين،  هذين  إلى  الإسلام  تقسيم  الأولى: 
المعنيين.

الثانية: هل هذه الآية كما استدل بها الإمام البخاري في المنافقين؟ أم لا
تصلح دليلًلا في هذا الموطن؛ لأنها ليست في المنافقين؟

المسألة على  تؤثر  لا  الثانية  المسألة  هذه  الآن،  الموضوع  خلاصة  هذا 
والسنة، الكتاب  في  ثابت  المعنيين  على  الإسلام  إطلاق  لأن  الأولى؛ 

الأمر. انتهى  المنافقين،  ودليله: إطلاقه على 

لكن المسألة الثانية وحدها فيها خلاف؛ نفس الآية هذه هل المقصود بها
المنافقون أم لا؟

قال ابن رجب رحمه الله: (معنى هذا الكلام) يعني معنى الكلام البخاري
رحمه الله (أن الإسلام يُطلق باعتبارين:

أحدهما: باعتبار الإسلام الحقيقي، وهو دين الإسلام الذي قال الله فيه:
﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْلإِسْلَلامُ﴾ [آل عمران: 19] وقال: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ

الْلإِسْلَلامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ﴾ [آل عمران: 85](

في موجودة  الثانية  الآية  هذه  البخاري  نفس صحيح  من  نسخة  في  هنا 
في مِنْهُ﴾  يُقْبَلَ  فَلَنْ  دِينًا  الْلإِسْلَلامِ  غَيْرَ  يَبْتَغِ  ﴿وَمَنْ  البخاري:  كلام 
ذر عن أبي  رواية  في  في حاشيتها  لكن  اليونينية غير موجودة؛  النسخة 

www.alqayim.net9Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



فَلَنْ دِينًا  الْلإِسْلَلامِ  غَيْرَ  يَبْتَغِ  النسخ مثبتة ﴿وَمَنْ  المستملي وغيرها من 
يُقْبَلَ مِنْهُ﴾.

عدم مع  ظاهرًا  الاستسلام  (باعتبار  الثاني  الاعتبار  أي  (والثاني)  قال: 
إسلام الباطن إذا وقع خوفًا) يعني يحصل من الشخص ويُسلم، يقول: لا
إلا الله محمد رسول الله بس خوفًا على نفسه، قال: (كإسلام المنافقين
واستدل بقوله تعالى) يعني البخاري (﴿قَالَتِ الْلأَعْرَابُ آمَنَّا﴾ فذكر الآية،
انتهى المنافقين،  كإسلام  يعني  وتَقيّة)  خوفًا  الاستسلام  على  وحمله 

المراد.

انتهينا واتفقنا على أن الإسلام يطلق باعتبارين في القرآن والسنة، فيقال
إسلام ويراد به هذا ويراد به هذا، أما الخلاف في الآية:

إيمَانٍ بِلَلا  الْقُرْآنِ إسْلَلامًا  فِي  اللَّهُ  أَثْبَتَ  الله: (وَقَدْ  قال ابن تيمية رحمه 
أَسْلَمْنَا قُولُوا  وَلَكِنْ  تُؤْمِنُوا  لَمْ  قُلْ  آمَنَّا  الْلأَعْرَابُ  تَعَالَى ﴿قَالَتِ  قَوْله  فِي 
مِنْ يَلِتْكُمْ  لَلا  وَرَسُولَهُ  اللَّهَ  تُطِيعُوا  وَإِنْ  قُلُوبِكُمْ  فِي  الْلإِيمَانُ  يَدْخُلِ  وَلَمَّا 
أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا﴾ وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيحَيْنِ" عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ قَالَ:
"أَعْطَى النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم رَهْطًا" وَفِي رِوَايَةٍ: "قَسَمَ قَسْمًا وَتَرَكَ فِيهِمْ مَنْ لَمْ يُعْطَهُ
وَهُوَ أَعْجَبُهُمْ إلَيَّ فَقُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ ما لَك عَنْ فُلَلانٍ؟ فَوَاَللَّهِ إنِّي لَلأَرَاهُ
عَلَيَّ وَيُرَدِّدُهَا  ثَلَلاثًا  أَقُولُهَا  مُسْلِمًا«  »أو  صلى الله عليه وسلم:  اللَّهِ  رَسُولُ  فَقَالَ  مُؤْمِنًا 
رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم ثَلَلاثًا ثُمَّ قَالَ: »إنِّي لَلأُعْطِي الرَّجُلَ وَغَيْرُهُ أَحَبُّ إلَيَّ مِنْهُ
مَخَافَةَ أَنْ يَكُبَّهُ اللَّهُ عَلَى وَجْهِهِ فِي النَّارِ"« وَفِي رِوَايَةٍ: "فَضَرَبَ بَيْنَ عُنُقِي
أَهْلِهِ اللَّهُ عَنْ  نَفَى  الَّذِي  الْلإِسْلَلامُ  فَهَذَا  أَيْ سَعْدٌ"«  وَقَالَ: »أَقَتَّالٌ  وَكَتِفِي 
دُخُولَ الْلإِيمَانِ فِي قُلُوبِهِمْ) عن الآية يعني (هَلْ هُوَ إسْلَلامٌ يُثَابُونَ عَلَيْهِ؟)
الْمُنَافِقِينَ؟) إسْلَلامِ  جِنْسِ  مِنْ  هُوَ  (أَمْ  قال:  الأول؟  الإسلام  بمعنى  أهو 
بالمعنى الثاني؟ (فِيهِ قَوْلَلانِ مَشْهُورَانِ لِلسَّلَفِ وَالْخَلَفِ) اختلفوا في هذه

الآية.

وَهَذَا وَالنِّفَاقِ،  الْكُفْرِ  مِنْ  وَيُخْرِجُهُمْ  عَلَيْهِ  يُثَابُونَ  إسْلَلامٌ  أَنَّهُ  (أَحَدُهُمَا: 
مَرْوِيٌّ عَنْ الْحَسَنِ) يعني البصري (وَابْنِ سِيرِين، وَإِبْرَاهِيمَ النَّخَعِي، وَأَبِي

www.alqayim.net10Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



بْنِ عَبْدِ بْنِ حَنْبَلٍ، وَسَهْلِ  بْنِ زَيْدٍ، وَأَحْمَد  الْبَاقِرِ؛ وَهُوَ قَوْل حَمَّادِ  جَعْفَرٍ 
وَالسُّنَّةِ الْحَدِيثِ  أَهْلِ  مِنْ  وَكَثِيرٍ  الْمَكِّيِّ،  طَالِبٍ  وَأَبِي  التَستُري،  اللَّهِ 

وَالْحَقَائِقِ.

السَّبْيِ خَوْفَ  الِلاسْتِسْلَلامُ  هُوَ  الْلإِسْلَلامَ:  هَذَا  أَنَّ  الثَّانِي:  (وَالْقَوْلُ  وقال: 
وَالْقَتْلِ مِثْلُ إسْلَلامِ الْمُنَافِقِينَ، قَالُوا: وَهَؤُلَلاءِ كُفَّارٌ فَإِنَّ الْلإِيمَانَ لَمْ يَدْخُلْ
اخْتِيَارُ وَهَذَا  كَافِرٌ،  فَهُوَ  قَلْبِهِ  فِي  الْلإِيمَانُ  يَدْخُلْ  لَمْ  وَمَنْ  قُلُوبِهِمْ  فِي 
الْبُخَارِيِّ وَمُحَمَّدِ بْنِ نَصْرٍ الْمَرْوَزِي وَالسَّلَفُ مُخْتَلِفُونَ فِي ذَلِكَ، وَالدَّلِيلُ
عَلَى أَنَّ الْلإِسْلَلامَ الْمَذْكُورَ فِي الْلآيَةِ هُوَ إسْلَلامٌ يُثَابُونَ عَلَيْهِ وَأَنَّهُمْ لَيْسُوا
مُنَافِقِينَ) ابن تيمية يذهب إلى خلاف ما ذهب إليه البخاري رحمه الله،
تُؤْمِنُوا لَمْ  قُلْ  آمَنَّا  الْلأَعْرَابُ  ﴿قَالَتِ  قَالَ:  (أَنَّهُ  قال:  ذلك،  على  ويستدل 
﴿وَإِنْ قَالَ:  ثُمَّ  قُلُوبِكُمْ﴾  فِي  الْلإِيمَانُ  يَدْخُلِ  وَلَمَّا  أَسْلَمْنَا  قُولُوا  وَلَكِنْ 
إذَا أَنَّهُمْ  عَلَى  فَدَلَّ  شَيْئًا﴾  أَعْمَالِكُمْ  مِنْ  يَلِتْكُمْ  لَلا  وَرَسُولَهُ  اللَّهَ  تُطِيعُوا 
الطَّاعَةِ، عَلَى  اللَّهُ  آجَرَهُمْ  الْلإِسْلَلامِ؛  هَذَا  مَعَ  وَرَسُولَهُ  اللَّهَ  أَطَاعُوا 
قال: فرقٌ،  هذا  يؤجرون،  لا  يعني  الْلآخِرَةِ)  فِي  حَابِطٌ  عَمَلُهُ  وَالْمُنَافِقُ 
(وأيضًا) شيء آخر، دليل ثاني، على أن الإسلام المقصود هنا إسلام ينفع
(وَأَيْضًا فَإِنَّهُ وَصَفَهُمْ بِخِلَلافِ صِفَاتِ الْمُنَافِقِينَ) ﴿قالت الأعراب آمنا﴾
الْمُنَافِقِينَ وَصَفَهُمْ (فَإِنَّ  المنافقين،  وصف الأعراب هنا بخلاف صفات 
(فَالْمُنَافِقُونَ وقال:  يُظْهِرُونَ)  مَا  خِلَلافَ  يُبْطِنُونَ  وَأَنَّهُمْ  قُلُوبِهِمْ  فِي  بِكُفْرِ 
قُلُوبِهِمْ فِي  لَيْسَ  مَا  بِأَفْوَاهِهِمْ  يَقُولُونَ  وَأَنَّهُمْ  بِالْكَذِبِ؛  الْقُرْآنِ  فِي  يَصِفُهُمْ 
وَبِأَنَّ فِي قُلُوبِهِمْ مِنْ الْكُفْرِ مَا يُعَاقَبُونَ عَلَيْهِ؛ وَهَؤُلَلاءِ) يعني الذين في الآية
بين هؤلاء وهؤلاء، وقال: إذًا صار في فرق  ذَلِكَ)  مِنْ  بِشَيْءِ  يَصِفْهُمْ  (لَمْ 
مُنَافِقِينَ) يَكُونُوا  أَنْ  يَسْتَلْزِمُ  (لَلا  الكامل  يعني:  الْمُطْلَقِ)  الْلإِيمَانِ  (وَنَفْيُ 

المراد. انتهى 

والخلاصة: الإسلام يطلق على معنيين، هذا صحيح لا يختلفون فيه.

وأما الاستدلال بالأدلة المذكورة على النوع الثاني فيه نزاع؛ ولكن إطلاق
اسم الإسلام على المنافقين كاف لإثباته، الله أعلم.

www.alqayim.net11Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



ويطلق الإيمان،  معنى  على  يطلق  الإسلام  أن  على  إشكال  عندنا  ما  إذًا 
إيمان. بدون  الإسلام على معنى الاستسلام فقط 

"حدثنا أبو اليمان" الحكم بن نافع الحمصي، ثقة تقدم.

قال: "أخبرنا شعيب" ابن أبي حمزة الحمصي، ثقة حافظ تقدم.

وهكذا أمره،  منتهي  عندكم  الإسناد صار  هذا  المفروض  الزهري"  "عن 
منه يُكثر  الإسناد  هذا  تُحفظ،  الأسانيد  وتكررت  الرجال  تكررت  كلما 

الزهري". اليمان عن شعيب عن  "أبو  الله:  البخاري رحمه  الإمام 

والزهري هو محمد بن مسلم بن شهاب، إمام تقدم،

قال: "أخبرني عامر بن سعد بن أبي وقاص" وأبو وقاص اسمه: مالك
أُهيب -بضم الهمزة-، أو وهب، أو وُهيب، ابن عبد مناف القرشي ابن 

الزُهري المدني، ثقة، مات سنة 104 وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.

أُهيب بن عبد "عن سعد رضي الله عنه" هو ابن أبي وقاص، مالك بن 
أوائل أبا إسحاق، من  يُكْنى  الزهري،  القُرشي  مناف بن زهرة بن كلاب 
من أسلم، وشهد بدرًا والحديبية، وسائر المشاهد، وهو أحد الستة الذين
عنهم وهو  توفي  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أن  وأخبر  الشورى،  فيهم  عمر  جعل 
راضٍ، وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة، وكان مُجاب الدعوة مشهورًا

بذلك، وهو أول من رمى بسهم في سبيل الله.

هذا من  أكثر  بالجنة  بُشّر  قد  الصحابة:  من  بالجنة  المبشرون  العشرة 
العدد، منهم عائشة وخديجة وغيرهم، لكن المقصود بالعشرة المبشرين

بالجنة أنهم قد ذُكروا في حديث واحد:

الخلفاء الأربع: أبو بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان،
وعلي بن أبي طالب، وأيضًا: عبد الرحمن بن عوف، والزبير بن العوام،
وطلحة ابن عُبيد الله، وأيضًا: سعيد بن زيد، وسعد بن أبي وقاص، وأبو

عبيدة ابن الجراح.

www.alqayim.net12Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



قال: (إني لأول العرب رمى بسهمٍ في سبيل الله) هذا سعد بن أبي وقاص
(ولقد رأيتُنا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وما لنا طعام نأكله إلا ورق الحُبْلَة،
أن إلا  طعام  لهم  ما  يعني  البادية،  شجر  من  نوعان  هذا  السَّمُر)  وهذا 
ذات وقلة  الحاجة،  فقط، من شدة  الشجر  ورق  من  الشجر،  من  يأكلوا 
اليد، قال: (حتى إن أحدنا ليضع كما تضع الشاة ما له خِلْطٌ) الإخراج،
ما مثل  شيء،  لا  الشجر؟  ورق  يأكل  الذي  سيخرج  ماذا  يُخرِج؛  عندما 
تخرجها الحيوانات؛ البقر وما شابه، يعني يبيّن لك شدة الحاجة والفقر
(ثم الله  سبيل  في  يجاهدون  و  يقاتلون  كانوا  ذلك  ومع  صلى الله عليه وسلم،  النبي  مع 
يوقفوني ويحاسبوني على يعني:  الدين)  يُعزِّروني على  أسَدٍ  بنو  أصبحتْ 
بأشياء اتهموه  عملي)  وضلَّ  إذًا  خبتُ  (لقد  فيه،  تقصيري  على  الدين، 

فيه طبعًا. اتهموه  فيما  وهم كذبة 

قال علي من أبي طالب: (ما رأيتُ النبي صلى الله عليه وسلم يُفدِّي رجًلا بعد سعد) كان
يقول له النبي صلى الله عليه وسلم: »ارمِ فداك أبي وأمي« سمعته يقول: »)ارمِ فداك أبي

وأمي.(«

كان أحد الفرسان الشجعان من قريش، تولى قتال فارس، أمّره عمر بن
الخطاب رضي الله عنه على ذلك، وفتح الله على يديه بعض فارس، وله
مناقب كثيرة، اخْتُلِفَ في وقت وفاته: فقيل توفي سنة 55 وهو ابن بضع
وسبعين سنة، وقيل غير ذلك، وهو آخر العشرة وفاة، روى له الجماعة.

قال: "أن رسول صلى الله عليه وسلم أعطى شيئًا من الدنيا" ذهبًا أو إبلًلا أو غير ذلك،
"رهطًا" الرهط: عدد من الرجال من ثلاث إلى عشرة، وقيل غير ذلك في

عددهم، ورهط الرجل: قومه وقبيلته.

وسعدٌ الناس  لبعض  الأموال  يعطي  كان  صلى الله عليه وسلم  النبي  جالس"  "وسعدٌ 
جالس ينظر، وهو سعد ابن أبي وقاص يتحدث عن نفسه، في رواية عند

البخاري: "وأنا جالسٌ فيهم".

تركه الذي  الرجل  أي:  "هو"  يعطه  فلم  رَجُلًلا"  صلى الله عليه وسلم  اللهِ  رَسُولُ  "فَتَرَكَ 

www.alqayim.net13Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



فقال: عندي،  وأصلحهم  وأفضلهم   " إِلَيَّ "أَعْجَبُهُمْ  يعطه  فلم  صلى الله عليه وسلم  النبي 
إعطاء تركت  سبب  لأي  يعني:  فُلان"  عن  مالَكَ  الله،  رسول  يا  "قلت: 
فلانٍ وأعطيت غيره، من هو فلان هذا؟ لا يصح في ذلك شيء، ولا يهم،

الأمر سهل، لو كان في معرفته فائدة لبُيّن.

قال: "فوالله لإِني لأَراه مؤمناً"

قال ابن حجر: ("لَلأُرَاهُ" وَقَعَ فِي رِوَايَتِنَا مِنْ طَرِيقِ أَبِي ذَرٍّ وَغَيْرِهِ بِضَمِّ
الْهَمْزَةِ هُنَا) لأُراه يعني: لأظنه.

أُراه: أظنه، أَراه: أعلمه، هذا الفرق بينمها.

والرواية وردت: "لأَراه"، وفي رواية ثانية: "لأُراه" وهما روايتان.

التي الرواية  وَغَيْرِهِ)  ذَرٍّ  أَبِي  طَرِيقِ  مِنْ  رِوَايَتِنَا  فِي  (وَقَعَ  ابن حجر:  قال 
ذر أبي  رواية  في  لكن  ذر،  أبي  رواية  هي  الله  رحمه  ابن حجر  يعتمدها 

الهمزة هنا. يقول لك وقعت عندي بضم  أبي ذر  وغير رواية 

رحمه البخاري  الإمام  سيذكره،  كما  الزكاة  كتاب  أيضًا  الزَّكَاةِ)  (وَفِي 
الله يخرج الحديث هناك (وَكَذَا هُوَ فِي رِوَايَةِ الْلإِسْمَاعِيلِيِّ وَغَيْرِهِ) إذًا في
عدة روايات، وردت "لأُراه" يعني: لأظنه (وَقَالَ الشَّيْخُ مُحْيِي الدِّينِ رَحِمَهُ
اللَّهُ:) يعني النووي ("بَلْ هُوَ بِفَتْحِهَا) أي: وجاءت رواية أيضًا بالفتح (أَيْ:
بِمَعْنَى أَعْلَمُهُ، وَلَلا يَجُوزُ ضَمُّهَا) هكذا جزم النووي رحمه الله (فَيَصِيرُ 
أَظُنُّهُ لِلأَنَّهُ قَالَ بَعْدَ ذَلِكَ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ اه") استدل بهذه الكلمة على

أنها لأَراه، لأَراه بمعنى أعلمه، فسرها بالتي بعدها.

تكون أن  بد  لا  الْفَتْحِ)  تَعَيُّنِ  عَلَى  ذُكِرَ  فِيمَا  دَلَلالَةَ  (وَلَلا  حجر:  ابن  قال 
بما ذكر. الله استدل  النووي رحمه  أراد  الآراء، وهكذا 

ابن حجر يقول لا، مش لازم، ليش مش لازم؟! قال: (لِجَوَازِ إِطْلَلاقِ الْعِلْمِ
الظن، العلم على  يُطلق  الْغَالِبِ) وهذا يصح، وهذا معروف،  الظَّنِّ  عَلَى 
وهذا ثابت، إذًا لا يصح الجزم بهذا أن تكون بالفتح، ربما تكون بالضم،

www.alqayim.net14Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



خاصة وأن الرواية وردت بهذا ووردت بهذا.

بإن كلامه  وتأكيد  سعد،  قسَم  بأن  الحافظ  كلام  عن  أيضًا  أجابوا  لكن 
إليه، العلم  نسبة  وتكرار  للنبي صلى الله عليه وسلم،  ومراجعته  للتأكيد،  هي  التي  واللام 
يدل على أنه كان جازمًا باعتقاده، هذه قرائن اعتمدوا فيها على أنه كان
جازمًا؛ إذًا الصواب أن نقول "لأَراه"، لكن هذا لا يلزم فغلبة الظن القوية
إليه، ذهبوا  لما  كافية  غير  القرائن  هذه  أيضًا،  ذُكر  الذي  هذا  تقتضي 
خاصة أن الرواية قد صحت بالضم؛ إذاً يصح أن تكون بالضم، أو أن

تكون بالفتح.

رواية فتكون  بينهم،  الجمع  صح  الضم،  على  الفتح  رواية  حُملت  وإذا 
رواية مع  فتنسجم  الغالب،  الظن  بمعنى  وتكون  أَعلمه،  بمعنى  الفتح 
الظن، "فقال" النبي صلى الله عليه وسلم: »"أو مسلما"« لما قال سعد إني لأراه مؤمنًا،
قال النبي صلى الله عليه وسلم: »"أوْ مسلمًا"« بسكون الواو، "أوْ" للإضراب، أي: بل قل

إني لأَراه مسلمًا.

"أوْ" هذه تستعمل للإضراب في لغة العرب، بمعنى "بل"، أي: بل قل إني
لأَراه مسلماً، يعني لا تقل مؤمناً، قل مسلماً.

في رواية النسائي قال: »لا تقل مؤمنٌ، وقل مسلمٌ« وهذه فسرت المعنى.
وهذا ليس معناه أن النبي صلى الله عليه وسلم ينكر إيمانه؛ بل المعنى أن إطلاق المسلم
لأن المؤمن؛  إطلاق  من  أولى  الباطنة  الخِبرة  حاله  يُختبر  لم  من  على 
الحديث في  بل  الباطن؛  الايمان  بخلاف  الظاهر،  بحكم  معلوم  الإسلام 
وغيره الرجل  »لأُعطي  قوله:  وهي  المذكور،  الرجل  إيمان  إلى  إشارة 
أحب إلي منه« ففي هذا إشارة إلى أنه كان مؤمناً، ولا يريد نفي الإيمان

عنه.

فهذا يدل على أن النبي صلى الله عليه وسلم ترك إعطاءه لإيمانه ولأنه أحب إليه ممن
أعطاه.

" غلبني قال سعدٌ: "فَسَكَتُّ" فسكتُّ سكوتًا "قَلِيلًلا، ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ

www.alqayim.net15Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



الذي أعلمه منه من إيمانه وصلاحه، "فَعُدْتُ" رجعت "لِمَقَالَتِي" رجعت
لنفس القول الذي قلته، وأعدته مرة أخرى.

"فَقُلْتُ: مَا لَكَ عَنْ فُلَلانٍ؟ فَوَاللهِ إِنِّي لَلأَرَاهُ مُؤْمِنًا، فَقَالَ: »أَوْ مُسْلِمًا«،
ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ فَعُدْتُ لِمَقَالَتِي، وَعَادَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ" يعني بنفس الجواب، نفس الكلام، ونفس الجواب عن النبي صلى الله عليه وسلم.

"ثم قال -صلى الله عليه وسلم» :-يَا سَعْدُ إِنِّي لَلأُعْطِي الرَّجُلَ"« ضعيف الإيمان أعطيه
الروايات، أكثر  هكذا في  مِنْهُ"  إِلَيَّ  أَحَبُّ  "وَغَيْرُهُ  به  قلبه  أتألَّف  العطاء، 

إليّ منه خشية« أبي ذر والحمويْ والمستملي: »أعجب  وفي رواية 

يعترض أن  أو  يكفر،  أن  أي: خشية  النَّارِ"«  فِي  اللهُ  يَكُبَّهُ  أَنْ  »"خَشْيَةَ 
على رسول صلى الله عليه وسلم، ويحصل في نفسه عليه شيء؛ لأن الإيمان لم يتمكن من

قلبه، فيلقيه الله في النار لذلك.

وليس مقال سعدٍ مناقضًا للنبي صلى الله عليه وسلم، لكن لما أطلق سعد إيمانه قال له
النبي صلى الله عليه وسلم وحثه لأن يقول: "أو مسلمًا" مع قوله: "إني لأُراه مؤمنًا"، بمعنى
في أولى  "مسلم"  لفظة  وهي  الظاهر،  على  تطلق  التي  اللفظة،  هذه  أن 
الاستعمال إذ لفظ الإيمان يُعبر به عن ما في الباطن، والسرائر مخفية لا

يعلمها إلا الله، فلذلك عَبِّرْ بكلمة "مسلم" أولى.

الإسلام أظهر  لمن  العطاء  يوسع  كان  صلى الله عليه وسلم  النبي  القصة:  خلاصة 
الرجل وترك  المؤلّفة-  من  -وهم  الجماعة  أعطى  فلما  تألُفاً،  ويعطيهم 
وسعد يحسن الظن به، خاطبه سعد في أمرهِ، لأنه كان يرى أن الرجل
على يكون  العطاء  أن  فظن سعد  منه من صلاح،  يعلمه  لما  منهم  أحق 
راجع ولهذا  غيره  من  بالعطاء  أولى  إيمانًا  الأعظم  وأن  الإيمان،  حسب 

أمرين. إلى  النبي صلى الله عليه وسلم  أكثر من مرة، فأرشده  فيه 

الأول: إعلامه بالحكمة في إعطاء أولئك، وحرمان الرجل مع كونه أحب
إليهم ممن أعطى؛ لأنه لو ترك إعطاء المؤلفة لم يُؤْمَنْ ارتدادهم، فيكونوا

من أهل النار.

www.alqayim.net16Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



ثانيها: إرشاده إلى التوقف عن الثناء بالأمر الباطن دون الثناء بالأمر
الظاهر.

محض يستلزم  لا  وأنه  سعد،  على  صلى الله عليه وسلم  الرسول  رد  فائدة  بهذا  فوضَح 
يعني بالأَوْلى،  المشورة  الجوابين على طريق  أحد  كان  بل  عليه،  الإنكار 
الشراح قاله  هذا  انتهى،  الحكمة.  لبيان  والآخر  هذا،  تقول  أن  الأَولى 

باختصار.

قال ابن رجب رحمه الله: (فهذا الحديث محمول عند البخاري على أن
نفى الرسول صلى الله عليه وسلم  (وأن  البخاري  عند  منافقًا) عند من؟  الرجل كان  هذا 
عنه الإيمان) لذلك ذكر البخاري رحمه الله حديث سعد في هذا الباب،
يعني كأن البخاري يقول لك هنا استعملَ النبي صلى الله عليه وسلم لفظ الإسلام على غير

الحقيقة -المعنى الحقيقي-

دون الاستسلام  له  وأثبت  الإيمان،  عنه  نفى  صلى الله عليه وسلم  الرسول  (وأن  قال: 
في وهذا  المروزي،  نصر  بن  محمد  قول  أيضًا  وهو  الحقيقي،  الإسلام 
»إني صلى الله عليه وسلم:  النبي  قول  وهو  ذلك،  على  يرد  الحديث  وآخر  البعد،  غاية 
صلى الله عليه وسلم النبي  أن  على  يدل  هذا  فإن  منه«  إلي  أحب  وغيره  الرجل  لأعطي 
المهاجرين ويمنع  قلوبهم،  المؤلفة  يعطي  كان  كما  إيمانه،  إلى  وكَلَه 

والأنصار)

الشهادة عن  سعدًا  زجر  صلى الله عليه وسلم  النبي  أن  أعلم  والله  (والظاهر  وقال: 
بالإيمان؛ لأن الإيمان باطن في القلب؛ لا اطلاع للعبد عليه، فالشهادة به
لا مادحًا  قال: »إن كنت  بذلك، كما  الجزم  ينبغي  فلا  شهادة على ظن، 
محالة، فقل: أحسِب فلانًا كذا، ولا أزكي على الله أحدًا) هذا حديث ورد
الله على  أزكي  ولا  حسيبه،  والله  فلانًا،  »أحسب  لفظه:  الصحيح،  في 

يعلم ذلك« أحدًا، أحسبه كذا وكذا، إن كان 

قال: (وأمَره أن يشهد بالإسلام؛ لأنه مطلع عليه، كما في المسند عن أنس
مرفوعًا: (الإسلام علانيةٌ، والإيمان في القلب) انتهى المراد من كلام ابن

www.alqayim.net17Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



رجب رحمه الله.

في الحق  أهل  لمذهب  دلالة  (فيه  الحديث:  هذا  فوائد  في  الشراح  قال 
قولهم إن الإقرار باللسان لا ينفع إلا إذا اقترن به الاعتقاد بالقلب، خلافًا
يرده الإقرار، وهذا خطأ ظاهر  يكفي  المرجئة في قولهم  للكرامية وغلاة 

المنافقين، وهذه صفتهم) إ كفار  المسلمين، والنصوص في  إجماع 

إذًا يريد من ذلك أن نستفيد من هذا الحديث أن مجرد النطق لا يكفي، لا
هي كما  الجوارح  أعمال  من  بد  ولا  أيضًا،  معه  القلبي  الإيمان  من  بد 

السنة والجماعة. أهل  عقيدة 

قال: (وفيه الشفاعة إلى ولاة الأمور فيما ليس بمحرم) هذا سعد قد شفع
لهذا الرجل أن يعطيه النبي صلى الله عليه وسلم وهو ولي الأمر، لكن لما كانت الشفاعة

في أمر غير محرم جازت.

(وفيه مراجعة المسؤول في الأمر الواحد، وفيه تنبيه المفضول الفاضل
على ما يراه مصلحة، وفيه أن الفاضل لا يقبل ما يُشار عليه به مطلقًا؛
مشورة، هي  لأن  به)  يعمل  لم  فيه،  له مصلحة  تظهر  لم  فإن  يتأمله،  بل 
وليست أمرًا لازمًا، يشير عليك بالأمر، ثم أنت تنظر فيه، هل هو صحيح
على خافية  تكون  كثيرة  أشياء  أحيانًا  جدًا،  مهمة  المشورة  لا؟  أم 
أحيانًا لكن  الأمر،  لهذا  ينتبه  بها،  عليه  يُشار  لها حتى  ينتبه  لا  الشخص 

بها. يأخذ  المشورة تكون خاطئة فلا 

لا أي:  فيه)  القطع  يُعلم  لا  بما  القطع  وترك  بالتثبت،  الأمر  (وفيه  قال: 
تقطع وتجزم في شيء لا يمكنك الجزم فيه؛ لأنه لا يظهر لك ما يدفعك إلى

الجزم فيه.

(وفيه أن الإمام يصرف المال في مصالح المسلمين الأهم منها، فالأهم،
وفيه أنه لا يُقطع لأحد بالجنة على التعيين؛ إلا من ثبت فيه نص كالعشرة
المبشرة وأشباههم، وهذا مجمع عليه عند أهل السنة، وفيه جواز الحلف
لغو من  لأنه  فيه،  كفارة  لا  وأنه  للكلام،  تأكيدًا  المضمون  الأمر  على 

www.alqayim.net18Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



اليمين عند المالكية، والله سبحانه وتعالى أعلم) سيأتي هذا المبحث إن
شاء الله في موضعه.

قال: "ورواه يونس" يونس هو ابن يزيد الأيلي تقدم أنه ثقة له مناكير، مِن
أثبت الناس في الزهري.

الأيلي يزيد  الإيمان) يونس بن  الحافظ: (وحديثه موصول في كتاب  قال 
يروي هذا الحديث عن الزهري، أين تجده؟ قال: (في "كتاب الإيمان" لعبد
سياق من  قريب  ولفظه  رُسْتَه،  الملقب  الزهري  عمر  بن  الرحمن 
ثانيًا، ولا الجواب عنه) انتهى كلام الكُشْمِهَني، وليس فيه إعادة السؤال 

الحافظ رحمه الله.

فقيه، ثقة حافظ  ابن كيسان،  يونس، وصالح: هو  "وصالح" ورواه  قال: 
من مسلم  وأخرجه  الزكاة،  كتاب  في  المؤلف  عند  موصول  وحديثه 

أيضًا. طريقه 

وقال ابن حجر: (وفيه من اللطائف رواية ثلاثة من التابعين بعضهم عن
بعض، وهم صالح والزهري وعامر) يعني: عامر بن سعد بن أبي وقاص.

قال: "ومعمر" ورواه أيضًا معمر، وهو ابن راشد، ثقةٌ ثبتٌ فاضل تقدم.

وأخرجه والنسائي،  داود،  وأبو  أحمد،  طريقه:  من  أخرجها  هذه  روايته 
تنبهوا الزهري،  عن  عيينة  ابن  طريق  من  مسلم  وأخرجه  أيضًا،  غيرهم 

هنا!

رواية مسلم؛ مسلم روى الحديث من طريق ابن عيينة، عن الزهري.

وخارج مسلم، روى الحديث جمعٌ من الأئمة عن سفيان بن عيينة، عن
معمر، عن الزهري.

في صحيح مسلم سفيان بن عيينة عن الزهري.

إذًا الزهري،  خارج صحيح مسلم رواه جمع عن سفيان عن معمر عن 

www.alqayim.net19Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



هذا روى  عيينة  ابن  سفيان  أن  أم  معمر،  الزهري  وبين  سفيان  بين 
الزهري مباشرة؟! الحديث عن 

الزهري:- عن  معمر،  عن  سفيان،  عن  أخرجه  أن  -بعد  البيهقي  قال 
الزهري عن  سفيان،  عن  عُمر،  أبي  ابن  عن  الحجاج،  بن  مسلم  (ورواه 

انتهى فيه، والأول أصح)  دون ذكر معمر 

يعني رواية مسلم أيش؟ شاذة، رواية مسلم خطأ، هذا معنى قوله: (والأول
أصح).

قال ابن حجر: (وحديثه) -يعني معمرًا- (عند أحمد بن حنبل، والحميدي
ورواه ثلاثًا،  السؤال  أعاد  إنه  فيه  وقال  عنه،  الرزاق،  عبد  وغيرهما عن 
عن عيينة،  بن  سفيان  عن  عمر،  أبي  بن  يحيى  بن  محمد  عن  مسلم 
الزهري ووقع في إسناده وهمٌ منه، أو من شيخه؛ لأن معظم الروايات في
الجوامع والمسانيد عن ابن عيينة، عن معمر، عن الزهري بزيادة معمر
بينهما، وكذا حدث به ابن أبي عمر شيخ مسلم في مسنده عن ابن عيينة،
في أبو مسعود  وزعم  من طريقه،  في مستخرجه  نعيم  أبو  أخرجه  وكذا 
لكن إشكال،  لا  وهم  الوهم  الآن  عمر)  أبي  ابن  من  الوهم  أن  الأطراف 
ممن؟ هل هو من مسلم أم من شيخه ابن أبي عمر؟ قال: (وهو محتَمل،
لأن يكون الوهم صدر منه، لما حدث به مسلمًا، لكن لم يتعين الوهم من
جهته) لأنه روي عنه أيضًا على الصواب، روي عنه، عن ابن أبي عمر،

وفيه معمر.

قال: (وحمله الشيخ محيي الدين) يعني النووي (على أن ابن عيينة حدّث
به مرة بإسقاط معمر، ومرة بإثباته، وفيه بعدٌ؛ لأن الروايات قد تضافرت
إذًا مسلم)  عنده  إلا  بإسقاطه  يوجد  ولم  معمر،  بإثبات  عيينة  ابن  عن 
مسند في  (والموجود  قال:  الجمع،  هذا  يصح  فلا  بيّن،  واضح  الخطأ 
شيخه بلا إسقاط كما قدمناه) إذًا نفس مسند شيخه ابن أبي عمر موجود

فيهم معمر (وقد أوضحت ذلك بدلائله في كتابي تغليق التعليق) انتهى.

www.alqayim.net20Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



مسلم روايات  عن  يدافع  هذا،  يفعل  ما  كثيرًا  الله  رحمه  النووي  طبعًا 
بهذه الطريقة، ويجمع بطريقة أحيانًا فيها تكلف واضح، وسيأتي هذا بيان

إن شاء الله في موضعه من شرح صحيح مسلم رحمه الله.

في معمر  ذكر  الصواب  خطأ،  مسلم  عند  التي  الرواية  حال،  كل  على 
رواية سفيان بن عيينة.

"وابن أخي الزهري" أيضًا روى هذا الحديث عن الزهري: ابن أخيه، هو
محمد بن عبد الله بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب الزهري،

أبو عبد الله المدني، فيه خلاف، في توثيقه خلاف.

اختلف فيه قول أحمد ويحيى بن معين أنفسهم، نفس أحمد مرة وثّق مرة
من جمعٌ  وضعفه  البعض،  ووثقه  لا،  مرة  وثّق  مرة  معين  بن  يحيى  لا، 
والدارقطني، والنسائي،  الرازي،  حاتم  وأبي  المديني.  بن  كعلي  الحفاظ 

فيه مفسر وقادح، فهو ضعيف. وابن حبان وغيرهم...، والجرح 

التابعين، مات سنة 152، وقيل بعدها، روى له الجماعة، وله أتباع  من 
متابعة، قد تابعه جمع، رووه عن الزهري.

فيه وساق  مسلم،  أخرجه  الزهري،  عن  الزهري،  أخ  أبي  ابن  حديث 
السؤال والجواب ثلاث مرات، وقال في آخره خشية أن يُكَبَّ على البناء
للمفعول، قال ابن حجر: وَفِي رِوَايَةِ ابْنِ أَخِي الزُّهْرِيِّ لَطِيفَةٌ، وَهِيَ رِوَايَةِ

أَرْبَعَةٍ مِنْ بَنِي زُهْرَةَ عَلَى الْوِلَلاءِ هُوَ وَعَمُّهُ وَعَامِرٌ وَأَبُوهُ)

قوله: "وَرَوَاهُ يُونُسُ، وَصَالِحٌ، وَمَعْمَرٌ، وَابْنُ أَخِي الزُّهْرِيِّ، عَنِ الزُّهْرِيِّ"
هذا قول البخاري رحمه الله.

بإسناده، الزهري  عن  الحديث  هذا  رووا  المذكورين  الأربعة  هؤلاء  يعني 
كما رواه شعيب عنه.

وأخرجه جمع أيضًا من طريق ابن أبي ذئب عن الزهري.

وَصَالِحٍ، مَعْمَرٍ  حَدِيثِ  مِنْ  صِحَّتِهِ  عَلَى  مُجْمَعٌ  "حَدِيثٌ  منده:  ابن  قال 
www.alqayim.net21Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



وَرَوَاهُ جَمَاعَةٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ، مِنْهُمْ يُونُسُ بْنُ يَزِيدَ، وَشُعَيْبُ بْنُ أَبِي حَمْزَةَ،
مَقْبُولَةٌ وَكُلُّهَا  الزُّهْرِيِّ  أَخِي  وَابْنُ  ذِئْبٍ،  أَبِي  بْنِ  الرَّحْمَنِ  بْنُ عَبْدِ  وَمُحَمَّدُ 

عَلَى رَسْمِ الْجَمَاعَةِ"

وَعَنْ تَغْلِبَ،  بْنِ  عَمْرِو  وَعَنْ  سَعْدٍ،  عَنْ  رُوِيَ  الْكَلَلامُ  وَهَذَا  البزار:  وقال 
عَلَيْهِ. فَاقْتَصَرْنَا  إِسْنَاده صَحِيحٌ  وَحَدِيثُ سَعْدٍ  غَيْرِهِمَا، 

إِلَّلا عَنْ سَعْدٍ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: وَلَلا وقال: "وَهَذَا الْحَدِيثُ لَلا نَعْلَمُهُ يُرْوَى 
وَرَوَاهُ الزُّهْرِيُّ  إِلَّلا  عَامِرٍ  عَنْ  رَوَاهُ  وَلَلا  عَامِرٌ،  إِلَّلا  سَعْدٍ،  عَنْ  رَوَاهُ  نَعْلَمُ 

البزار. انتهى كلام  ذِئْبٍ"  أَبِي  وَابْنُ  مَعْمَرٌ،  الزُّهْرِيِّ  عَنِ 

قال: حاتم،  أبي  لابن  العلل  في  جاء  آخر؛  بإسناد  رُوي  الحديث،  هذا 
"وسألتُ أَبِي عَنْ حديثٍ رَوَاهُ العَبَّاس بْنُ الْوَلِيدِ بْنِ صُبْحٍ الدِّمَشْقيُّ، عَنْ
عَنِ يونسَ،  عَنْ  سَعْد،  بنِ  ورِشْدِين  وَهْبٍ  ابنِ  عَنِ  مُحَمَّدٍ،  بْنِ  مَرْوانَ 
الزُّهريِّ، عن إبراهيمَ بنِ عبد الرحمن بْنِ عَوْفٍ، عَنْ أَبِيهِ: أنَّ رسولَ الله
إِلَى أَكِلُهُ  وَلَكِنْ  مِنْهُ،  إِلَيَّ  أَحَبُّ  وَغَيْرُهُ  الرَّجُلَ  لأُعْطِي  »إِنِّي  قَالَ:  صلى الله عليه وسلم 
عِلَّتَه، عَرفْنا  نكن  ولم  الْحَدِيث  هَذَا  نستغربُ  (كنا  أَبِي:  قَالَ  إِيمَانِهِ«؟ 

أَنَّهُ خطأٌ)" وعلمنا 

نكن ولم  الْحَدِيث  هَذَا  نستغربُ  (كنا  وتأملوا،  الكلمات  هذه  مع  قفوا 
أَنَّهُ خطأٌ) عرفوا أنه خطأ بدون ما يعرفوا أيش هي عَرفْنا عِلَّتَه، وعلمنا 

العلة، كيف؟

ذهب محل  لصاحب  تأتي  عندما  المصطلح،  علماء  ذكره  كالذي  هذا 
القطعة يمسك  أم لا؟  أم لا؟ مزورة  له هذه ذهب  تقول  بقطعة،  له  وتأتي 
مسكتها لو  مزورة،  ليست  أم  مزورة  لك  يقول  ثم  بيديه،  ويقلبها  هكذا 
ساعة تقلب فيها فلن تفهم شيئًا، لكن هو في لحظات قلبها هكذا، قال لك

مزورة أم لا.

أين من  هؤلاء  يقول:  العلم  هذا  في  للجاهل  بالنسبة  القضية،  نفس  هذه 
يتكلمون؟

www.alqayim.net22Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



لكن هؤلاء حفاظ أئمة، مجرد ما يطلع على الحديث يقول لك: هذا غلط،
لما شغلهم،  هذا  شغلك،  ليس  عرفت؟  كيف  غير صحيح،  الحديث  هذا 
قدر اعرف  العلم:  أهل  يقول  فلذلك  عرف،  كيف  تعرف  مثلهم  تتمكن 
خلاص معلول؛  الحديث  هذا  لك  يقول  لما  الأئمة،  هؤلاء  أمام  نفسك 

إلا: انتهينا؛  معلول 

-  إذا ذكروا لك العلة وكانت هذه العلة غير موجودة عندئذٍ كلام ثاني.
-  أو اختلفوا.

عندئذ ممكن يكون لك كلام عند خلافهم.

لكن غير ذلك إذا قالوا لك الحديث معلول ما لك إلا أن تسكت بس، ما
تناطحهم.

الفن هذا  في  يتكلمون  عندما  هم  أكثر،  لا  باحثًا،  تكون  أن  تعدو  لا  أنت 
ما ويعرفون  شيخه،  وحديث  تلميذه،  وحديث  الشيخ،  حديث  يحفظون 
الذي يمكن أن يحدّث به فلان، وما الذي لا يمكن أن يحدث به، فيميزون
بما رزقهم الله من حافظة، نحن لا يمكننا أن نفعل هذا؛ فلذلك نحن نُسلّم

لهم في ذلك.

فالذي لا يتبع هذه الطريقة سيخالفهم كثيرًا، وسيقع في زلات كبيرة في
تصحيح الأحاديث، وسيتوسع في التصحيح لأنه لم يقف على العلل التي

وقفوا عليها هم.

ولا يُقال هنا: "كم ترك الأول للآخر؟"! هو في الحقيقة لم يترك له شيئًا، قد
بيّن، ووضّح، وما تركوا شيئًا نحتاج إليه إلا وتكلموا فيه، فإذا تكلموا في

الحديث فقد انتهى الأمر.

إذا لم يكن لهم كلام في الحديث فهذا أمر آخر، أما الحديث إذا تكلموا
فيه فلم يتركوا لك في شيئًا، فاعرف قدر نفسك، وخذ بكلام هؤلاء الأئمة،
تصحيح في  الأخطاء  من  تكثر  لا  حتى  تتجاوز،  ولا  موضعه  في  وضعه 

www.alqayim.net23Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



الأحاديث، وتتوسع كما توسع كثير ممن أهمل كلام هؤلاء الأئمة، ووقع
فيه أخطاء كثيرة في تصحيح الأحاديث؛ بسبب إهماله لكلامهم.

قال: -انظر إلى التتمة الآن- (كنا نستغرب هذا الحديث، ولم نكن نعرف
عن يتكلم  فقط،  نفسه  عن  يتكلم  ما  حاتم  أبو  خطأ)  أنه  وعلمنا  علته، 
بعدُ على علته وعلمنا ثم وقفنا  العباس عنه،  يُسأل  العلل، (وكان  علماء 

أنه خطأ) وقفوا على العلة وعرفوا أنه خطأ فعلًلا كما هم علموا سابقًا.

قلنا: ما علته؟ قال: "روى الخلق: شعيب بن أبي حمزة، وغير واحد عن
الزهري عن عامر بن سعد، عن أبيه، عن النبي صلى الله عليه وسلم، وهو الصحيح" هذه
الرواية الصحيحة وليست تلك، تلك وهم، تلك من رواية يوسف بن هي 
عن الصحيحة  الثانية  الرواية  عنه  ورد  نفسه  ويونس  الزهري  عن  يزيد 
الحديث أن هذا  فتبيّنا من ذلك  الله، وتابعه عليها جمع،  الزهري رحمه 
البخاري فعله  ما  الصواب:  أن  الخلاصة  إذًا  وهم، خطأ،  الطريقة  بهذه 

الحديث. الطريق هي الصواب في  إذًا هذه  الله،  رحمه 

قال المؤلف رحمه الله: " بَابٌ: إِفْشَاءُ السَّلَلامِ مِنَ الْلإِسْلَلامِ

مِنْ الْلإِنْصَافُ  الْلإِيمَانَ:  جَمَعَ  فَقَدْ  جَمَعَهُنَّ  مَنْ  ثَلَلاثٌ  عَمَّارٌ  وَقَالَ 
الْلإِقْتَارِ. مِنَ  وَالْلإِنْفَاقُ  لِلْعَالَمِ،  السَّلَلامِ  وَبَذْلُ  نَفْسِكَ، 

28 - حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ قَالَ: حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيبٍ، عَنْ أَبِي
أَيُّ اللهِ صلى الله عليه وسلم:  رَسُولَ  سَأَلَ  رَجُلًلا  »أَنَّ  عَمْرٍو:  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  عَنْ  الْخَيْرِ، 
الْلإِسْلَلامِ خَيْرٌ؟ قَالَ: تُطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلَلامَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ

لَمْ تَعْرِفْ"«

يقال: أفشيت السلام نشره،  بإفشاء  المراد  "إفشاء السلام من الإسلام" 
إذا نشرته وأذعته. الخبر 

قال الشراح: إفشاء السلام هو إشاعته وبذله والإعلان به لكل مسلم، وقد
تعرف« لم  ومن  عرفت  من  على  السلام  »وتَقرَأُ  الصحيح:  في  قال صلى الله عليه وسلم 

www.alqayim.net24Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



إفشائه. هكذا تكون إشاعته، 

بين المودة  للشرع،  المطلوبة  المودة  مصلحة  بذلك  وتعلقت  قالوا: 
المسلمين في إشارته صلى الله عليه وسلم في الصحيح في قوله: »أوَلا أدلكم على شيء
إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم« فإفشاء السلام سبب للتحاب،
سنة به  فالابتداء  وردّه،  بالسلام  الابتداء  في  يكون  والإفشاء  قالوا: 
تعيّن واحدًا  عليه  المسلّم  كان  فإن  بالإجماع،  فرض  والرد  بالإجماع، 
عليه الرد، وإن كانوا جماعة كان فرض كفاية في حقهم، إذا رد أحدهم

سقط الحرج عن الباقين، انتهى.

أول والسلام  وإشاعته،  إظهاره  السلام"  "إفشاء  بــ  (والمراد  آخر:  وقال 
شعار إظهار  إفشائه  وفي  المودة،  استجلاب  ومفتاح  التآلف،  أسباب 
الإسلام المميِّز لهم من غيرهم من الملل، مع ما فيه من رياضة النفس،
ولزوم التواضع وإعظام حرمة المسلمين، وفيه رفع التقاطع والتهاجر)

انتهى.

طيب ما معنى السلام عليكم؟ -إفشاء السلام: السلام عليكم- قالوا فيه:

-1  قيل: معناه هنا اسم الله، أي كلاءة الله عليك وحفظه، كما يقال: الله
﴿السَّلَلامُ الله  أسماء  من  اسم  والسلام  يصاحبك،  الله  أو  معك، 
الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ﴾ [الحشر: 23] هذا قول، قالوا: إذًا السلام عليكم:

السلام هو الله، أي أنت في حفظ الله.

السلام أقول  يعني  والنجاة)  السلامة  يعني  "السلام":  معناه:  وقيل    2-
من لك  ﴿فسلام  قال:  كما  والنجاة  لك،  السلامة  يعني  عليك، 

الثاني. اليمين﴾ هذا  أصحاب 

لك غير حرب، لك، وسِلْم  أنا مسالم  (وقيل: معناه:  الثالث:  المعنى    3-
انتهى. الصلح)  والسِلْم والسلام: 

وهو الثلاثة  الأقوال  هذه  الله من  اختياره رحمه  عثيمين -وهو  ابن  قال 

www.alqayim.net25Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



الصواب إن شاء الله- قال: ("السلام عليكم" معناه: الدعاء بالسلامة؛ أن
بيتك في  وأهلك،  نفسك  في  ودنياك،  دينك  في  السوء  من  الله  يسلمك 
ومالك، سلامةً في كل شيء) وقال: (فمعنى "السلام عليك" أي أسأل الله
آفة في دينك ودنياك، وفي أهلك ومالك ومجتمعك لك السلامة، من كل 

وفي كل شيء) انتهى المراد.

عند والإيمان  فالإسلام  الإيمان،  من  أي  الإسلام"  "من  البخاري:  وقول 
البخاري واحد.

"وقال عمار" هو الصحابي الجليل: عمار بن ياسر بن مالك بن كنانة بن
قيس ين حُصين العنسي أبو اليقظان، حليفٌ لبني مخزوم، حليفهم يعني
ليس منهم، لكن حالفهم، هو عنسي، العنسيون من اليمن، أمه سمية بنت
أبو جهل سمية، وقَتل  قديمًا،  مع عمار  ياسر  وأبوه  هي  أسلمت  خياط، 
وأمه عمار  "كان  البر:  عبد  ابن  قال:  الإسلام،  في  شهيدة  أول  وكانت 
بلسانه، واطمأن أرادوا  ما  أعطاهم عمار  ثم  الله،  في  عُذّب  سمية ممن 
بالإيمان﴾ وهذا أُكره وقلبه مطمئن  فيه: ﴿إلا من  فنزلت  قلبه،  بالإيمان 

التفسير عليه" أهل  مما اجتمع 

اختلف في هجرته إلى الحبشة، هل هاجر إلى الحبشة أم لا؟

قال ابن عبد البر: "وصلى القبلتين، وهو من المهاجرين الأولين، ثم شهد
بدرًا، والمشاهد كلها، وأبلى ببدر بلاءً حسنًا، ثم شهد اليمامة فأبلى فيها

أيضًا، ويومئذ قُطعت أذنُه".

قُتل عمار يوم صفّين مع علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

أنه قال: »تقتل عمارًا النبي صلى الله عليه وسلم  الآثار عن  "وتواترت  البر:  ابن عبد  قال 
الفئةُ الباغية« وهذا من إخباره بالغيب، وإعلام نبوته صلى الله عليه وسلم وهو من أصح
الأحاديث وكانت صفّين في ربيع الأخر سنة 37، ودفنه علي رضي الله
عنه" هذه قصة صفين وعلي بن أبي طالب وعمار كان معه كله سيأتي

إن شاء الله في الأخبار القادمة.

www.alqayim.net26Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



وقال ابن حجر: (وتواترت الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أن عمارًا تقتله الفئة
في كذا   (87 سنة  بصفين  علي  مع  قُتل  أنه  على  وأجمعوا  الباغية، 
المطبوع، وهو تصحيف، والصواب 37، (في ربيع وله 93 سنة، واتفقوا

على أنه نزل فيه ﴿إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان﴾)

الصحابة من  جماعة  عنه  وروى  أحاديث،  عدة  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  روى 
بعد، "أما  عمر:  كتاب  علينا  (قُرئ  مُضَرِّب:  بن  حارثة  قال  والتابعين، 
مؤدبًا بن مسعود  الله  وعبد  أميرًا،  ياسر  بن  عمار  إليكم  بعثت  قد  فإني 
ووزيرًا، وهما من النُجباء من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، وآثرتكم بابن أم عبد

على نفسي") انتهى.

هذه تزكية عمر لعمار بن ياسر رضي الله عنهما.

أي: الإيمان"  جمع  فقد  جمعهن  "من  ثلاث خصال  يعني:  "ثلاث"  قال: 
حاز كماله "أحدها: الإنصاف من نفسك" وهو العدل من نفسك، تنصف
نفسك: يعني تعدل فيها، بأن لا تترك لربك ومعبودك حقًا واجبًا عليك إلا

أديته، ولا شيئًا مما نُهيت عنه إلا اجتنبته، هذا قول عام للإيمان.

كثيرًا، منه  فيكون  بالسلام،  الجود  السلام"  "وبذل  الثانية:  والخصلة 
"للعالَم" بفتح اللام، أي لكل مؤمن عرفته أو لم تعرفه، وخرج الكافر من

هذا العموم بقول النبي صلى الله عليه وسلم: (لا تبدؤوا اليهود والنصارى بالسلام).

ولهذه الخصلة ذكر البخاري رحمه الله هذا الأثر هنا، وهي قوله: "وبذل
من "ثلاث خصال  قال:  لأنه  الإيمان؛  من  ماذا؟  وجعله  للعالم"  السلام 

السلام. فيه  الإيمان" فدخل  جمعهن فقد جمع 

الخصلة الثالثة: "والإنفاق من الإقتار" أي: الإنفاق في حالة الفقر، وفيه
إنفاقًا، أكثر  التوسع  مع  كان  محتاج،  وهو  أنفق  إذا  لأنه  الكرم؛  غاية 
وجوه وكل  والزائر،  الضيف  وعلى  العيال،  على  للنفقة  شامل  والإنفاق 

البر...

www.alqayim.net27Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



للإيمان؛ لأن مداره الثلاث مستكملًلا  (إنما كان من جمع  الشراح:  قال 
اتصف إذا  العبد  (لأن  الثلاثة  الخصال  هذه  على  الإيمان  مدار  عليها) 
بالإنصاف لم يترك لمولاه حقًا واجبًا عليه إلا أداه، ولم يترك شيئًا مما
يتضمن السلام  وبذل  الإيمان،  أركان  يجمع  وهذا  اجتنبه،  إلا  عنه  نهاه 
التآلف به  ويحصل  الاحتقار،  وعدم  والتواضع،  الأخلاق،  مكارم 
مع أنفق  إذا  لأنه  الكرم؛  غاية  يتضمن  الإقتار  من  والإنفاق  والتحاب، 
على تكون  أن  من  أعم  والنفقة  إنفاقًا،  أكثر  التوسع  مع  كان  الاحتياج 
الإقتار" "من  وكونه:  والزائر،  الضيف  على  أو  ومندوبة،  واجبة  العيال 
يستلزم الوثوق بالله) الإنسان لما ينفق وهو محتاج هذا عنده من اليقين
والزهد في بالله،  الوثوق  يستلزم  الإقتار  قال: (وكونه من  العظيم  الشيء 
الدنيا، وقِصر الأمل، وغير ذلك من مهمات الآخرة...، وهذا التقرير يقوّي
جوامع أوتي  من  كلام  يكون  أن  يشبه  لأنه  مرفوعًا؛  الحديث  يكون  أن 

الشارح. انتهى كلام  أعلم)  الكلم، والله 

في كونه في حكم المرفوع نظر، قال ابن رجب: (هذا الأثر معروف من
الثوري، عنه  رواه  عمار،  عن  زُفَر،  بن  صلة  عن  إسحاق،  أبي  رواية 
وشُعبة، وإسرائيل، وغيره...، وروي عن عبد الرزاق، عن معمر، عن أبي
إسحاق مرفوعًا) يعني من كلام النبي صلى الله عليه وسلم (خرّجه البزار وغيره، ورفْعهُ
الخطأ هل  حاتم  أبو  وتردد  الرازيان،  حاتم  وأبو  زرعة  أبو  قاله  وهم، 
من لكن  أنه خطأ،  هم جزموا  معمر؟)  أو  الرزاق  عبد  إلى  فيه  منسوب 
الذي أخطأ فيه؟ هل هو عبد الرزاق ولا معمر؟ قال ابن رجب: (ومعمر
يعني كأن ابن معين وغيره)  العراقيين، كما ذكر  بالحافظ لحديث  ليس 
ابن رجب يُحمّل معمرًا (وقد روي مرفوعًا من وجهين آخرين، ولا يثبت

واحد منهما) انتهى المراد.

وفي العلل لابن أبي حاتم زيادةُ فائدةٍ راجعوها.

الخبر جاء في جامع معمر، وفي مصنف عبد الرزاق جاء موقوفًا، الكلام
الآن السابق على أنه جاء مرفوعًا، أقصد عن معمر؛ لكن هنا في جامع

www.alqayim.net28Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



معمر وفي مصنف عبد الرزاق جاء موقوفًا كما هو على الصواب؛ لكن
عبد حدثنا  الكوفي،  الله  عبد  بن  الحسن  حدثنا  قال:  البزار  أخرجه 
قال قال:  عمار  إسحاق، عن صلة، عن  أبي  عن  معمر،  أخبرنا  الرزاق، 
رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكره مرفوعًا من طريق عبد الرزاق، قال البزار: (وهذا
عمار عن  صلة،  عن  إسحاق،  أبي  عن  واحد  غير  رواه  قد  الحديث 
رواه الكوفي،  الله  عبد  بن  هو؟ حسن  الشيخ) من  هذا  وأسنده  موقوفًا، 
عن عبد الرزاق مرفوعًا، هذا الذي أسنده، قال: (وأسنده هذا الشيخ عن
حملوها الحفّاظ  الأئمة  العهدة؟  هذه  يتحمل  الذي  هو  هل  الرزاق)  عبد 

أو لمعمر، طيب. الرزاق  لعبد 

بن أحمد  رواه  وكذا  (قلت:  البزار:  مسند  مختصر  في  حجر  ابن  قال 
منصور الرمَادي، وغير واحد عن عبد الرزاق، وتفرد ابن الكوفي برفعه،

وهو ضعيف) انتهى.

الكوفي، ابن  يتحمله  يتحمله؟  الذي  من  إذًا  برفعه،  الكوفي  ابن  تفرد 
وأخرجه غير البزار وسمى الشيخ: "الحسين بن عبد الله الكوفي" وليس

"الحسن".

وهنا ضعفه الحافظ ابن حجر، لكن ابن أبي حاتم قال فيه: (كان صدوقًا)
ولم نجد لغير ابن أبي حاتم كلامًا فيه في تضعيفه، ما أدري الحافظ ابن
في عندنا  أوثق  أبي حاتم  ابن  لكن كلام  الكلام؛  بهذا  أتى  أين  من  حجر 
هذا، إذًا هو صدوق، وهو متابَع أيضًا متابَع على رفعه، كما قال الحافظ

في "التغليق" إذًا العهدة لا يتحملها هو.

كما قال الحفاظ: إما عبد الرزاق أو معمر.

الظاهر أنه معمر كما ذهب إليه ابن رجب والله أعلم.

الخلاصة: الخبر صحيح من قول عمار، وليس من قول النبي صلى الله عليه وسلم، كما
رواه جمع من الحفاظ والثقات عن أبي إسحاق، والظاهر أنه ما له حكم
من استنباطًا  الكلام  هذا  يُقال  فربما  الشراح،  بعض  قال  كما  الرفع 

www.alqayim.net29Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



تدل التي  هذا  في  الواردة  الكثيرة  والسنة  الكتاب  من  الشرعية  الأحكام 
المعنى. على هذا 

الثقَفي مولاهم، "حدثنا قتيبة" قتيبة بن سعيد بن جميل بن طريف  قال: 
أبو رجاء البغْلاني، نسبة إلى بغلان، قرية من قرى بلْخ، قيل اسمه: يحيى،
السنة، ينصر  كان  متقن،  مأمون،  ثقة،  لقب،  قتيبة  وقالوا:  علي،  وقيل 
يروي عن أتباع التابعين، توفي سنة 240 عن 90 سنة، روى له الجماعة.

قال فيه قِوَام السنة: (كان أحد الأئمة في الحديث، كان ينصر السنة).

الحجة كتاب  الأصبهاني صاحب  إسماعيل  القاسم  أبو  هو  السنة:  قِوام 
في بيان المـَحَجّة توفي 535، وقد عدّه تلميذه أبو موسى المديني مجدد
بيان الحجة في  السنة، كتابه  إمامًا في  الله، كان  الخامس رحمه  القرن 
المحجة تبين عقيدة الرجل وسنيته، وكان معروفًا بالسنة، وبالقيام بها،
كان والذي  بالسنة،  قام  والذي  السنة،  السنة" عماد  "قوام  بـ  لقب  لذلك 
حريصًا على نصر السنة؛ لُقِّب بهذا لأجل هذه المعاني منه رحمه الله، له
عدة كتب، منها: كتاب "الترغيب والترهيب" وكتابه هذا "الحجة في بيان

المحجة" وله كتاب في سير السلف الصالح.

هذه الكلمة أُخذت من ذاك الكتاب.

صاحب السنة تجد نفَسَه في السنة واضحًا، تجد تمسكه بالسنة، وتفريقه
من السني  لك  يبين  عليه،  يركز  واضح،  والبدعة  بالسنة  الناس  بين 
البدعي، كي تحذر من هذا، وكي تأخذ عن هذا، هذا موجود في كلامه،
القرن في  الدين  مجدد  أنه  ذكر  المديني  موسى  أبو  لما  والعجيب 
تسمع! ما  عجائب  من  وهذا  بالغزالي!  البعض  عليه  اعترض  الخامس؛ 
المشكلة أن البعض: هذا محسوب على أهل السنة، كيف يعترض بهذا

الاعتراض؟! بعض الكلام لأهل العلم تتعجب منه، وتبقى تتعجب!

أبي "عن  حبيب،  أبي  بن  يزيد  بن  سعد  بن  الليث  الليث"  "حدثنا  قال: 
آخر إلى  صلى الله عليه وسلم"  النبي  سأل  رجلًلا  أن  عمرو،  بن  الله  عبد  عن  الخير، 

www.alqayim.net30Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000



في المتن،  وفي  الإسناد،  في  الكلام  تقدم  قد  كله  وهذا  الحديث...، 
الثاني عشر تجدونه هناك. الحديث 

الحديث أخرجه البخاري هناك عن عمرو بن خالد، عن الليث به، فقتيبة
تابع عمرًا عليه متابعة تامة.

قال ابن رجب: (وقول عمار فيه زيادة على هذا الحديث، بذكر الإنصاف
من النفس، وهو من أعز الخصال، ومعناه: أن يعرف الإنسان الحق على
نفسه ويوفيه من غير طلب، وفيه أيضًا: زيادة الإنفاق من الإقتار، ويشهد
خصاصة﴾ بهم  كان  ولو  أنفسهم  على  ﴿ويؤثرون  تعالى:  قوله  لفضله 

باختصار. انتهى  السراء والضراء﴾)  ينفقون في  وقوله: ﴿الذين 

في تقدم)  الإسلام  (من  السلام  إفشاء  أي:  كونه)  (وبيان  ابن حجر:  قال 
باب: "إطعام الطعام" مع بقية فوائده، (وغاير المصنف بين شيخيه الذَين
عن رواه  هناك  الإسنادية)  بالفائدة  للإتيان  مراعاةً  الليث،  عن  حدثاه 
يأتي ألا يخلو الأمر من فائدة، ما  عمرو، وهنا رواه عن قتيبة، من أجل 
تكرار هكذا وخلاص، (وهي تكثير الطرق حيث يحتاج إلى إعادة المتن)
يعني هذه طريقة البخاري، إذا أراد أن يعيد المتن في موطن آخر لا بد
أن يضع لك فائدة إسنادية معه أيضًا، قال: (فإنه لا يُعيد الحديث الواحد
في موضعين على صورة واحدة) طريقته لا بد يحضر لك فائدة جديدة،
ويُخرّج واحدة  ترجمة  في  الحُكمين  يجمع  أن  يمكنه  كان  قيل:  (فإن 
الليث، عن  وقتيبة  عمرو  حدثنا  مثلًلا:  فيقول  معًا)  عن شيخيه  الحديث 
وقال: الجواب،  هذا  على  رد  ثم  الشراح،  لأحد  جوابًا  فذكر  ويخرّجه، 
(الظاهر من صنيع البخاري أنه يقصد تعديد شعب الإيمان كما قدمناه)
طبعًا هو يذكر لك شُعب الإيمان شعبة شعبة، ومنها هنا ذكر لك شعبة
بباب، قال: (فخصَّ كل شعبةٍ  السلام"  "إفشاء  الإيمان، وهي:  من شعب 
بين غاير  فلذلك  التأكيد،  إلى  يحتاج  التنويه  وقصْد  بذكرها،  تنويهًا 

باختصار، وهذا جواب حسن. انتهى  الترجمتين) 

والله أعلم، نكتفي بهذا القدر، والحمد لله.
www.alqayim.net31Tue, 13 Jan 26 18:47:08 +0000


