
تفريغ شرح صحيح البخاري-10، كتاب الإيمان، الحديث 22و23و24و25

الدرس العاشر: بتاريخ: 04/01/1445ه – 22/07/2023

إن الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا
وسيئات أعمالنا، أما بعد:

وصلنا عند الباب الخامس عشر عند الحديث الثاني والعشرين وهو:

"بَابُ تَفَاضُلِ أَهْلِ الْلإِيمَانِ فِي الْلأَعْمَالِ

الْمَازِنِيِّ، عَنْ يَحْيَى  بْنِ  قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكٌ، عَنْ عَمْرِو  إِسْمَاعِيلُ،  حَدَّثَنَا 
أَبِيهِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ
اللَّهُ يَقُولُ  ثُمَّ  النَّارَ،  النَّارِ  وَأَهْلُ  الْجَنَّةَ،  الْجَنَّةِ  أَهْلُ  »يَدْخُلُ  قَالَ:  وَسَلَّمَ، 
إِيمَانٍ، مِنْ  خَرْدَلٍ  مِنْ  حَبَّةٍ  مِثْقَالُ  قَلْبِهِ  فِي  كَانَ  مَنْ  أَخْرِجُوا  تَعَالَى: 
–شَكَّ الْحَيَاةِ  أَوِ  الْحَيَا  نَهَرِ  فِي  فَيُلْقَوْنَ  اسْوَدُّوا،  قَدِ  مِنْهَا  فَيُخْرَجُونَ 
تَخْرُجُ أَنَّهَا  تَرَ  أَلَمْ  السَّيْلِ،  جَانِبِ  فِي  الْحِبَّةُ  تَنْبُتُ  كَمَا  فَيَنْبُتُونَ  مَالِكٌ– 
صَفْرَاءَ مُلْتَوِيَةً« قَالَ وُهَيْبٌ: حَدَّثَنَا عَمْرٌو: »الْحَيَاةِ«، وَقَالَ: »خَرْدَلٍ مِنْ

خَيْرٍ.«

"باب تفاضل أهل الإيمان في الأعمال"

"تفاضل أهل الإيمان" لا شك أن أهل الإيمان يتفاضلون في إيمانهم عند
أهل السنة والجماعة.

وقوله: "في الأعمال" هل هذه ظرفية أم سببية؟ تحتمل:

-  أي: هذا بابٌ في بيان أن أهل الإيمان يتفاضلون في الأعمال فيكون
بعضهم أفضل عملًلا من بعض هذا على أنها ظرفية.

-  وعلى أنها سببية: أهل الإيمان يتفاضلون بسبب الأعمال.
www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



والأعمال منها أعمال القلوب، ومنها أعمال الجوارح؛ وهي متلازمة، ولا
شك أن أهل الإيمان يتفاضلون في الأعمال، ويتفاضلون بسبب الأعمال

أيضًا.

بن عبد الله  هو عبد  "حدثنا إسماعيل"  الله:  البخاري رحمه  الإمام  قال 
الله بن أويس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي، أبو عبد الله بن أبي أويس
في شك  لا  ضعيف،  ونسيبه،  أنس  بن  مالك  أخت  ابن  وهو  المدني، 
ضعفه، يصلح في الشواهد والمتابعات على الصحيح، الجرح فيه مفسَّر

وقادح، واتهمه بعضهم بالوضع والسرقة.

فلا البخاري ومسلم-  -يعني  الشيخان  (وأما  الله:  ابن حجر رحمه  قال 
يظن فيهما إلا أنهما أخرجا عنه إلا الصحيح من حديثه الذي شارك فيه

الثقات) والله أعلم.

هذا لا بد له من بينة، طبعًا إمامة هذين الحافظين كافية عنده؛ لأنهما من
الرجال وصحيح حديثهم من ضعيفه؛ العلل، ومعرفة  المبرزين في علم 
لكن أيضًا قال ابن حجر: (وروينا من مناقب البخاري بسند صحيح أن
يُعلِم له على ما إسماعيل أخرج له أصوله، وأذن له أن ينتقي منها وأن 
أخرجه ما  بأن  مشعر  وهو  سواه،  عما  ويعرض  به  ليحدث  به  يحدث 
البخاري عنه هو من صحيح حديثه؛ لأنه كتب من أصوله، وعلى هذا لا
يحتج بشيء من حديثه غير ما في الصحيح من أجل ما قدح فيه النسائي

وغيره، إلا إن شاركه فيه غيره فيعتبر فيه)

وما والمتابعات،  الشواهد  في  يصلح  أنه ضعيف  الحافظ  كلام  خلاصة 
أخرجه الشيخان عنه في الصحيح فيحتج به لما ذكرنا، ولما ورد هنا عن
وعلماء المطبوع،  في  هكذا  فيه)،  (فيعتبر  قال:  الله  رحمه  البخاري 

به). (يعتبر  يقولون:  الحديث 

فقد الشيخان  له  أخرج  من  كل  قال:  من  قول  بطلان  على  يدلك  وهذا 
تجاوز القنطرة، ما تجاوز القنطرة ولا شيء، مر معنا، وسيمر معنا، وهذا

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



أنه نفسه  مسلم  أقر  بل  ومسلم؛  البخاري  لهم  أخرج  أيضاً ضعفاء  معنا 
أخرج لبعض الضعفاء، كيف يقال هذا؟! نقول: نعم، ما أخرجوا لهم إلا
من كل  بثقة  نحكم  أن  أما  مسلّم،  هذا  نعم  حديثهم،  من  هو صحيح  ما 

الرجال فهذا خطأ. له من  أخرجوا 

ويدل هذا على خطأ الحافظ ابن حجر بقوله الذي قاله في ابن أبي أويس
في "التقريب"، ويوجد في "التقريب" أخطاء في أحكام الحافظ ابن حجر
على الرجال، بعضها أخطاء واضحة وبعضها أخطاء اجتهادية، والحافظ
نفسه يخالف أقواله فيها في كتب أخرى له كما فعل في ابن أبي أويس

هذا.

"التقريب"، في  التي  التراجم  أراجع  السنة  لكتب  شرحي  خلال  في  وأنا 
كما أعمى  تقليدًا  الحافظ  نقلد  فلا  الراوي،  في  الحفاظ  قال  ما  وأراجع 
ويصيب، يخطئ  بشر  الحافظ  خطأ،  هذا  العلم،  طلبة  من  الكثير  يفعل 
تكون بنا  تمر  ترجمة  فكل  مسلمًّا،  الرجال  في  كلامه  يأخذ  البعض 
التقريب. لها في نظري وأضعه في  المناسب  الحكم  مراجعة وأعطيها 

فافتحوا التقريب وضعوا الحكم عند كل ترجمة حتى تعلموا أن اختياري
بعض في  الحافظ  حكم  عن  مختلف  الحفاظ  كلام  من  عليها  للحكم 
المواطن فتراجعوا الأصول وتنظروا الصواب بأنفسكم عندما تتقنوا هذا

العلم.

في الرجال  في  قاله  ما  كل  في  للحافظ  التقليد  أن  الموضوع  في  المهم 
"التقريب" خطأ.

الراوي؟ قالوا في  المحدثين، وماذا  بنفسك وتنظر كلام  تراجع  أن  بد  لا 
أو خطأ؟. الحافظ صحيح  قاله  تعلم هل ما  حتى 

يروي إسماعيل بن أبي أويس عن أتباع التابعين، مات سنة 226 روى له
الجماعة إلا النسائي فإنه كان يضعّفه.

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



وَهْبٍ، بْنُ  اللَّهِ  عَبْدُ  الْحَدِيثِ  هَذَا  رِوَايَةِ  عَلَى  وَافَقَهُ  (وَقَدْ  الحافظ:  قال 
هُوَ الدَّارَقُطْنِيُّ:  قَالَ  الْمُوَطَّأِ،  فِي  هُوَ  وَلَيْسَ  مَالِكٍ،  بْنُ عِيسَى، عَنْ  وَمَعْنُ 

غَرِيبٌ صَحِيحٌ).

إذن هو لم يتفرد بهذا الحديث بل هو متابع عليه.

قال: "حدثني مالك" مالك بن أنس إمام دار الهجرة تقدمت ترجمته
رحمه الله

الأنصاري حسن  أبي  بن  عُمارة  بن  المازني"  يحيى  بن  عمرو  "عن 
له روى   ،130 ال  بعد  مات  التابعين،  أتباع  من  ثقة،  المدني،  المازني 

الجماعة.

"عن أبيه" هو يحيى بن عُمارة بن أبي حسن الأنصاري المازني المدني،
ثقة، روى له الجماعة.

"عن أبي سعيد الخدري" رضي الله عنه هو سعد بن مالك، صحابي
جليل تقدم.

هذا الإسناد إسناد مدني.

"عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »يَدْخُلُ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ"« يدخلوها أو يدخلهم الله
بسبب يستحقونها  الذين  يدخلها  إليها،  وفضله  برحمته  وتعالى  سبحانه 

عملهم.

»"وَأَهْلُ النَّارِ النَّارَ"« المخلدون فيها وغير المخلدين، ثم بعد دخولهم
فيها "»يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: أَخْرِجُوا"«

وفي رواية زيادة: »مِنَ النَّارِ.«

خطاب إِيمَانٍ«"،  مِنْ  خَرْدَلٍ  مِنْ  حَبَّةٍ  مِثْقَالُ  قَلْبِهِ  فِي  كَانَ  "»مَنْ 
للملائكة، يخاطبهم الله سبحانه وتعالى يقول لهم: »أخرجوا من النار من

كان في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان.«

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



المثقال: هو الوزن، قال ابن الأنباري: وقولهم ما لفلان علي مثقال ذرة،
ذكر ثم  ذرة،  وزن  علي  له  ما  والمعنى  الوزن،  المثقال:  عبيدة:  أبو  قال 
الآيات ﴿إن الله لا يظلم مثقال ذرة ﴾ ثم قال: وزن ذرة، فمعنى مثقال

ذرة: وزن ذرة.

والذرة اختلفوا فيها، قال في "مطالع الأنوار": (ذرة: نملة صغيرة، وقيل:
الذرة واحدة الذر وهو الهباء الذي يظهر في شعاع الشمس مثل رؤوس
ثم غبار  على  كفك  وضعت  إذا  قال:  أنه  عباس  ابن  عن  وروي  الإبر، 
رفعتها فقبضتها ما سقط من ذلك الغبار فهو الذر، وحُكي أن الذر جزء
الذرة جزء وقيل:  ذرات،  أربع  الوزن  في  تعدل  وأن خردلة  من خردلة، 

انتهى. ألف وأربعمائة وعشرين جزءًا من شعيرة)  من 

الخردل: نبات معروف، ويشبّه الشيء القليل به لأن حبوبه غاية في
الصغر.

المعنى المقصود: أخرجوا من النار من في قلبه شيء قليل غاية في القلة
من قدر  أقل  قلبه  في  كان  من  الجنة  فيدخل  منه،  أقل  لا  الإيمان،  من 

الإيمان.

أصل على  الأعمال  من  زاد  ما  هنا  الخردل  بحبة  والمراد  الشراح:  قال 
الله إلا  إله  لا  قال:  من  »أخرجوا  الأخرى:  الرواية  في  لقوله  التوحيد؛ 
تُفهم مع بعضها في النبي صلى الله عليه وسلم،  الخير ما يزن ذرة« أحاديث  وعمل من 
المتشابه من  اللفظة  هذه  وتكون  بها  وتتعلق  لفظة  تأخذ  لا  جملتها، 
وتجعلها أصلاً عندك على بدعة ابتدعتها، سيأتي هذا الأمر، هذا الحديث
وهي الله،  شاء  إن  الشفاعة  أحاديث  وستأتي  الشفاعة،  أحاديث  من 
أحاديث متواترة، وفيها حجة على المرجئة وعلى الخوارج في آن واحد.

من كالفحم  سودًا  صاروا  أي  اسْوَدُّوا"«  قَدِ  مِنْهَا  »"فَيَخْرُجُونَ  قال: 
موحدون، التوحيد،  أهل  هؤلاء  العافية،  الله  نسأل  النار،  في  العذاب 

الدرجة. إلى هذه  الموحدين يعذب  فبعض 

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



في هكذا  الحيا  مَالِكٌ"«-  -شَكَّ  الْحَيَاةِ  أَوِ  الْحَيَا  نَهَرِ  فِي  "»فَيُلْقَوْنَ 
اليونينية، وفرع البغدادية، ورواية أبي ذر فرع الغزولي، وقال القسطلاني:
ولا قال:  آخرها همزة،  بالمد  »الحياء«  الفرع  الأصيلي من غير  (ورواية 

له) وجه 

الحافظ اعتمدها  التي  النسخة  الحياء(«  نهر  »في  (قوله:  ابن حجر:  قال 
ابن حجر رواية أبي ذر عنده هكذا »الحياء«، قال: (كَذَا فِي هَذِهِ الرِّوَايَةِ
الْخَطَّابِيُّ، (وَبِهِ جَزَمَ  قال:  الحيا،  يعني  بِالْقَصْرِ)  وَغَيْرِهَا  وَلِكَرِيمَةَ  بِالْمَدِّ، 
كُلُّ الْمُرَادَ  (لِلأَنَّ  بالآخر  بهذا وليس  المعنى يستقيم  يعني  الْمَعْنَى)  وَعَلَيْهِ 
حَيَاةُ تَحْصُلُ  وَبِهِ  الْمَطَرُ،  هُوَ  بِالْقَصْرِ  وَالْحَيَا  الْحَيَاةُ،  تَحْصُلُ  بِهِ  مَا 
بِمَعْنَى هُوَ  الَّذِي  الْمَمْدُودِ  الْحَيَاءِ  مِنَ  الْحَيَاةِ  بِمَعْنَى  أَلْيَقُ  فَهُوَ  النَّبَاتُ، 

انتهى. الْخَجَلِ) 

أكثر من واحد من قاله  له، وهذا  السياق لا وجه  »الحياء« هنا في هذا 
الموضع. له في هذا  قالوا لا وجه  العلم،  أهل 

الحياء والخجل بينهما فرق سيأتي إن شاء الله وجاء من قبل.

على كل الآن شك مالك هل هي: "الحيا" أم "الحياة"؟ هل هكذا وقع شك
مالك؟

أم وقع شك مالك "الحياء" أم "الحيا"؟ الحياء: خطأ.

أيضاً و"الحيا"  "الحياة"،  أو  "الحيا"  الأول:  النحو  على  وقع  مالك  فشك 
خطأ، شك فيها الإمام مالك رحمه الله لكن هي رواية خطأ، لماذا خطأ؟
لأنه روي عن مالك من غير شك، من غير طريق إسماعيل، كما سيشير
إليه البخاري، ورواه غير مالك عن يحيى، وروي عن أبي سعيد أيضًا من
غير طريق يحيى عن أبيه، كلها: »الحياة« من غير شك، فهذه الراوية هي

الصواب.

قال: "»فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ فِي جَانِبِ السَّيْلِ"«

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



بذر العشب،  بذر  هو  قالوا:  حبب،  على  تجمع  الحاء،  بكسر  "الِحبة": 
القمح مثل  القوت  وليس  العشب،  منها  تنبت  التي  الحبة  العشب: 

العشب، وقيل غير ذلك في معناها. ينبت منها  والشعير، 

نهر في  النار  من  أخرجوا  الذين  العصاة  نبات  صلى الله عليه وسلم  النبي  شبه  قالوا: 
الحياة بنبات العشب لسرعة نباته وخروجه من الأرض، قيل: إنه ينبت

في يوم وليلة، بخلاف غيرها من الحبب لا ينبت كذلك.

سطح على  جرى  إذا  المطر  وماء  السائل،  الكثير  الماء  هو  و"السيل": 
الأرض.

كثير من العرب اليوم مازالوا يسمونه سيلًلا على نفس التسمية.

قالوا: السيل«،  حميل  »في  رواية:  وفي  السيل"«  جانب  »"في  قال: 
»حميل السيل« ما جاء به من الطين أو غثاء، السيل عندما يجري في
الوادي مثلاً يحمل معه أشياء كثيرة في جريانه، من ذلك الطين والعشب
هو هذا  ويمشي،  السيل  يحملها  كثيرة  أشياء  البهائم،  وأرواث  والأوساخ 

السيل. حميل 

ثم السيل  مع  تجري  الحِبة  هذه  الحِبة،  السيل:  يحمل  ما  ضمن  ومن 
تستقر على جانبيه.

عند استقرارها على جانبي السيل تنبت، قالوا: تنبت في يوم وليلة، وهي
أسرع نابتة نباتًا.

فهنا النبي صلى الله عليه وسلم شبه بهذا، قالوا: لسرعة نباتها، فعندما يدخل المعذب في
النار عندما يخرج منها -يعني الموحد- ويوضع في الجنة ينبت بسرعة.

قال: "»أَلَمْ تَرَ"« -أيها المخاطب- »"أَنَّهَا تَخْرُجُ صَفْرَاءَ مُلْتَوِيَةً"«

(فإن السيل،  يحمله  ما  يعني:  السيل محموله)  (وحميل  ابن رجب:  قال 
نبات وشبّه  العشب،  منه  ينبت  ما  ونحوه  الغثاء  من  يحمل  السيل 
الحبة بنبات هذه  الحياء  أو  الحياة  نار  ألقوا في  إذا  النار  الخارجين من 

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



لمعنيين:

تستوي ثم  ملتوية،  صفراء  تنبت  أنها  والثاني:  نباتها،  سرعة  أحدهما: 
ثم ضعيفًا  نباتًا  الماء  بهذا  النار  من  يخرج  من  ينبت  فكذلك  وتحسن، 

نباته ويحسن خلقه. يقوى ويكمل 

كونها وحال  الناظر،  تسر  كونها صفراء  تخرج حال  أنها  آخرون:  وقال 
باهتزازه حسنًا  الرياحين  يزيد  مما  وهذا  منثنية،  منعطفة  أي:  ملتوية 

انتهى. فالتشبيه من حيث الإسراع والحسن)  وتمايله، 

القلوب في  الذي  الإيمان  أن  في  نص  الحديث  (هذا  رجب:  ابن  قال 
إذن إيمان«  من  خردل  من  حبة  مثقال  قلبه  في  كان  »-من  يتفاضل) 
الإيمان الذي في القلوب يتفاضل، وهذا واضح- قال: (فإن أريد به مجرد
التصديق ففي تفاضله خلاف سبق ذكره) -وقلنا الصحيح أنه يتفاضل-
(وإن أريد به ما في القلوب من أعمال الإيمان كالخشية والرجاء والحب
والتوكل ونحو ذلك فهو متفاضل بغير نزاع) -أي عند الذين يقولون أن
أعمال القلوب من الإيمان- قال: (وقد بوب البخاري على هذا الحديث:
القائمة الأعمال  يكون مراده  فقد  الأعمال"  في  الإيمان  أهل  تفاوت  "باب 
أن مراده  يكون  وقد  القلب،  فعل  المعرفة  أن  على  بوب  كما  بالقلب 
أعمال الجوارح تتفاوت بحسب تفاوت إيمان القلوب؛ فإنهما متلازمان)

انتهى.

أعمال أيش؟ القلوب، وأعمال الجوارح، أينما ذهبت في كلام أهل السنة
ستجد هذه العبارة: "متلازمان" وركز عليها جيدًا؛ لأنها تهدم عقيدة أهل

الإرجاء في هذا الزمان.

المعصية أن  على  ويدل  وينقص،  يزيد  الإيمان  أن  على  يدل  فالحديث 
النار. يُخلد في  أنه لا  للعذاب، وعلى  تضر، وأن صاحبها معرّض 

المؤمنون يدخل  لا  يقولون:  الذين  المرجئة  على  السنة  لأهل  حجة  ففيه 
النار. العاصي  الإيمان معصية؛ فلا يدخل  النار؛ فمذهبهم لا يضر مع 

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



وفيه حجة على الخوارج والمعتزلة الذين يقولون: بتخليد مرتكب الكبيرة
في النار.

هذا خَيْرٍ"«  مِنْ  »خَرْدَلٍ  وَقَالَ:  »الْحَيَاةِ«،  عَمْرٌو:  حَدَّثَنَا  وُهَيْبٌ:  "قَالَ 
برقم ستة آلاف وخمسمئة وستين 6560. البخاري  التعليق أخرجه 

سيأتي إن شاء الله من طريق موسى عن وهيب -وهو ابن خالد الباهلي
البصري- عن عمرو بن يحيى المازني، عن أبيه، عن أبي سعيد الخدري
يرويه عن شيخ »الحياة« من غير شك، وهو  فيه:  فقال  عنه  الله  رضي 
مالك ولم يشك ما شك مالك، وفي رواية البخاري عنه: »حبة من خردل
من إيمان« فلم يخالف مالكًا في هذه عند البخاري، عند البخاري إيش
للحديث يعني في روايته  قال: »خردل من خير«  أنه  قال  لما ذكر  قال؟ 
الآخر الموضع  في  البخاري  عند  لكنه  من خير«  وقعت: »خردل  هكذا 
تمامًا، هذه رواية وهيب. يعني كرواية مالك  إيمان  حبة من خردل من 

طيب وأخرج البيهقي الحديث في "شعب الإيمان" من طريق: محمد بن
يحيى، عن بن  عمرو  عن  وهيب،  عن  إسماعيل،  بن  موسى  عن  غالب، 
رحمه عنه  البخاري  قال  كما  خير«  من  خردل  »من  فيه:  قال  به،  أبيه 

الله.

وعند ابن مندة من طريق: مُعَلَّى بن أسد ومعاذ بن مثنى وسهل بن بكار
به، يحيى  بن  عمرو  حدثنا  خالد،  بن  وهيب  عن  إسماعيل،  بن  وموسى 

بلفظ: »مثقال ذرة من خير.«

بن عفان  عن  الحافظ:  قال  كما  "مسنده"  في  شيبة  أبي  ابن  وأخرجه 
مسلم، عن وهيب، فقال: »من خردل من خير.«

وأخرجه مسلم ولم يسقه بلفظه.

غيرهما - وتابعهما  اللفظ،  بهذا  يرويه  وهيب  يرويه عن  الكثير ممن  إذًا 
غير مالك ووهيب- وقالوا فيه: »الحياة« من غير شك، وقالوا فيه: »من

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



أن مع  للحديث،  والأقوى  المحفوظ  اللفظ  هو  فهذا  إيمان«،  من  خردل 
»من خردل من خير« لا تخالف »من خردل من إيمان« فالخير مقصود

به هنا الإيمان، فلا إشكال، والحديث متفق عليه وله متابعات وشواهد.

عَنْ صَالِحٍ، بْنُ سَعْدٍ،  إِبْرَاهِيمُ  قَالَ: حَدَّثَنَا  اللَّهِ،  عُبَيْدِ  بْنُ  مُحَمَّدُ  "حَدَّثَنَا 
الْخُدْرِيَّ سَعِيدٍ  أَبَا  سَمِعَ  أَنَّهُ  سَهْلٍ  بْنِ  أُمَامَةَ  أَبِي  عَنْ  شِهَابٍ،  ابْنِ  عَنِ 
يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ رَأَيْتُ النَّاسَ
ذَلِكَ، الثُّدِيَّ، وَمِنْهَا مَا دُونَ  يَبْلُغُ  يُعْرَضُونَ عَلَيَّ وَعَلَيْهِمْ قُمُصٌ مِنْهَا مَا 
أَوَّلْتَ فَمَا  قَالُوا:  يَجُرُّهُ«  قَمِيصٌ  وَعَلَيْهِ  الْخَطَّابِ  بْنُ  عَلَيَّ عُمَرُ  وَعُرِضَ 

ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: »الدِّينَ."«

"حدثنا محمد بن عبيد الله" هو ابن محمد بن زيد القرشي الأموي، أبو
ثابت المدني مولى عثمان بن عفان، يروي عن أتباع التابعين، ثقة، روى

له البخاري والنسائي في عمل اليوم والليلة.

قال: "حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ" هو ابن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف
التابعين، أتباع  من  بغداد،  نزيل  المدني،  إســـحاق  أبو  الزهري،  القرشي 

الجماعة. له  ثقة حجة، مات سنة 185، وقيل: سنة 183 روى 

"عَنْ صَالِحٍ" هو ابن كيسان، المدني، ثقة حافظ فقيه، تابعي على
الصحيح، تقدم.

"عَنِ ابْنِ شِهَابٍ" الزهري، إمام تقدمت ترجمته.

"عَنْ أَبِي أُمَامَةَ بْنِ سَهْلٍ" هو ابن حُنيف الأنصاري، أبو أمامة ابن سهل
بن حُنيف، مشهور بكنيته، ومعدود في الصحابة، له رؤية ولم يسمع من
في بعضهم  عدّه  لذلك  منه؛  يسمع  ولم  النبي صلى الله عليه وسلم  رأى  يعني  النبي صلى الله عليه وسلم، 

له جماعة. اثنتان وتسعون سنة، روى  التابعين، مات سنة مائة، وله 

ففيه أنه صحابي  وعلى  التابعين،  من  ثلاثة  الإسناد  ففي  تابعي  أنه  فعلى 
تابعيان، وصحابيان، من حيث الفضل هو صحابي، ومن حيث الرواية

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



تابعي.

"أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا سَعِيدٍ الْخُدْرِيَّ" سعد بن مالك صحابي جليل تقدمت
ترجمته .

"يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: »بَيْنَا"« بغير ميم، ويقال
أيضاً: "بينما" وهما بمعنى واحد.

»"أَنَا نَائِمٌ"« أي بينما كنت نائمًا حدَث هذا الحدث الذي سيذكره وهو
نائم صلى الله عليه وسلم.

وحي، الأنبياء  ورؤيا  المنام،  في  يعني  عَلَيَّ"«  يُعْرَضُونَ  النَّاسَ  »"رَأَيْتُ 
أبداه وأظهره. إذا  الشيء  يقال: عرض  لي،  يُظهرون  أي 

البلاد تسميه: "دشداشة" اليوم بعض  قُمُصٌ"« جمع قميص،  »"وَعَلَيْهِمْ 
هذا هو  "ثوب"،  فيه:  يقول  وبعضهم  "جلابية"  يسمونه:  البلاد  وبعض 
هذه من  »"منها"«  الطول  في  مختلفة  قمص  عليهم  يعني  القميص، 
القمص، »"ما يبلغ"« يعني ما يصل إلى »"الثُّدِي"« ويقال الثَّدي كلاهما
صحيح والمعنى واحد، والمقصود أن القميص قصير جدًا بحيث يصل

من الحلق إلى الثدي، هذا طوله.

في العلماء  اختلف  أسفل،  الثدي من  دون  أي  ذَلِكَ"«  دُونَ  مَا  »"وَمِنْهَا 
الكلمة: تفسير هذه 

-  ما أسفل من ذلك، أسفل من الثدي؛ فيكون الثوب أطول، يعني منهم
ما يبلغ ثوبه إلى الثدي ومنهم أطول

-  وبعضهم: »ما دون ذلك« قال: ما أقل من ذلك، فيكون أقل حتى من
ما يصل إلى الثدي أصلاً.

الله العبارة تحتمل، لكن الأقرب إن شاء  العلم في هذه  هما قولان لأهل 
»ما دون ذلك« أي ما دون ذلك من الثدي، يعني يصير أطول، فما دون:

أطول، وما دون: أطول وأطول، وهكذا...
www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



»"وَعُرِضَ عَلَيَّ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ"« أي مع الذين عُرضوا علي »"وَعَلَيْهِ
قَمِيصٌ يَجُرُّهُ"« هذا قميص عمر، عليه قميص يجره، يعني عرض عليه

وهو يلبس قميصًا، هذا القميص من طوله يجره جرًا على الأرض.

"قَالُوا:" أي الصحابة، "فَمَا أَوَّلْتَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟" قال: يعني ما
فسرت هذه الرؤيا؟

"قَالَ: »الدِّينَ"« أي فسرته بالدين.

يعني هؤلاء الناس الذين عُرضوا على النبي صلى الله عليه وسلم دينه قصير لدرجة أنه
يبلغ الثدي، وبعضهم دينه أطول؛ أعظم.

المنامات هي رموز، هذه المنامات،  بتعبير  بالدين؟  القميص  لماذا عبر 
الرموز لها معاني؛ ولكن هذا الرمز يكون بينه وبين المعنى الذي يُعبّر به
علاقة ارتباط دقيق، يدركه من وهبه الله سبحانه وتعالى هذا العلم -علم

التعبير- وهذا سيأتي إن شاء الله له حديث مستقل.

من يشاء  من  الله  يهبها  موهبة  هو  تعلم؛  مجرد  فقط  ليس  العلم  فهذا 
عباده، ويفتح عليه بها مع التعلم أيضاً، فهنا من تفسير النبي صلى الله عليه وسلم تعلمنا
تختلف، في حالات  أيضًا،  دائما  ولكن مش  بالدين،  يفسر  القميص  أن 

أكثر من معنى لأسباب مختلفة. يُفسر على  أحيانًا شيء واحد 

النبي صلى الله عليه وسلم البقر في رؤيا  البقر في قصة يوسف ماذا عُبر؟ وانظر  شوف 
ماذا عُبر، وهو بقر نفسه، ولكن عُبِر هناك بمعنى وعُبِر هنا بمعنى آخر،
وحسب الحوادث،  وحسب  القصة،  وحسب  السياق،  حسب  وهكذا 

الرؤيا. تعبير  تؤثر في  الشخص، أشياء كثيرة 

أن هنا-  الرابط  -أيش  بالدين  القميص  تعبير  "وجه  العلم:  أهل  فقال 
القميص يستر العورة في الدنيا، والدين يستره في الآخرة، ويحجبه من

كل مكروه" هذا الارتباط الذي ذكروه.

كما بكر  أبي  من  أفضل  عمر  أن  على  يدل  ما  فيه  ليس  الحديث  وهذا 

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



توهمه البعض؛ إذ إن أبا بكر هنا لم يذكر أصلًلا، ولا ذُكر غير عمر نصًّا؛
لأن المراد من هذا بيان فضيلة عمر لا المقارنة بينه وبين غيره.

الله عنه هو أبا بكر رضي  والأحاديث الأخرى والإجماع منعقد على أن 
أفضل من عمر، فلعله لو ذُكر في هذا الحديث لكان قميصه أطول من
قميص عمر، ما أدرانا؟! لكن بما أن هذه المقارنة مسكوت عنها هنا إذًا

نعتمد في المفاضلة على غير هذا الحديث.

هو الدين  واضح،  وهذا  الدين،  في  الناس  تفاوت  فيه  الحديث  وهذا 
الإيمان، هذا يدل دلالة واضحة جداً على أن الإيمان يتفاضل الناس فيه،
ومن الإيمان العمل، إذًا الناس يتفاضلون في العمل وهذا خلافًا للمرجئة
هذا واحد،  شيء  وهو  يتفاضل  لا  الإيمان  أن  أصلهم  هؤلاء  والخوارج، 
أصل الخوارج وأصل المرجئة، هذه الأدلة كلها التي مرت معنا تنقضُ

أصلهم.

وفي الحديث فضيلة عمر رضي الله عنه، فضائله كثيرة ستأتي إن شاء
الله.

هذا الإسناد كالإسناد السابق رجاله كلهم مدنيون.

بن صالح  طريق:  من  ومسلم  البخاري  أخرجه  عليه:  متفق  الحديث 
أبي سماع  تصريح  وعندهما  به،  الزهري  عن  خالد،  بن  وعُقيل  كيسان 
أمامة بهذا الحديث من أبي سعيد، فإذًا روايته عن أبي سعيد صحيحة لا

غبار عليها، وأبو أمامة سمعه من أبي سعيد.

الإيمان في  يتفاضلون  المؤمنين  أن  على  يدل  ما  (ذِكر  منده:  ابن  قال 
وفضل عمر رضي الله عنه على الناس) بوّب بهذا، وأخرج حديث عمر
هذا الذي معنا، أخرج هذا الحديث من طريق صالح بن كيسان وعُقيل
من الزبيدي  رواه  صحته،  على  مجمع  حديث  (هذا  وقال:  خالد  بن 
أبي عن  الزهري،  عن  وشعيب:  معمر  وقال  أيضاً،  الزهري  أصحاب 

انتهى. النبي صلى الله عليه وسلم)  أمامة، عن بعض أصحاب 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



كيسان بن  رواه صالح  الخدري،  سعيد  أبي  تسمية  في  ما  الرواية  بهذه 
وعقيل بن خالد والزبيدي وسموا أبا سعيد، وأما معمر وشعيب فقالوا:
بعض الروايات  بين  اختلاف  لا  صلى الله عليه وسلم"،  النبي  أصحاب  بعض  "عن 
الأمر. الثانية وانتهى  الرواية  بُيّن في  أبو سعيد،  النبي صلى الله عليه وسلم هو  أصحاب 

قال المؤلف رحمه الله: "بَابٌ: الْحَيَاءُ مِنَ الْلإِيمَانِ

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ يُوسُفَ قَالَ: أَخْبَرَنَا مَالِكُ بْنُ أَنَسٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ،
عَنْ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَبِيهِ » :أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم
مَرَّ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْلأَنْصَارِ وَهُوَ يَعِظُ أَخَاهُ فِي الْحَيَاءِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ

صلى الله عليه وسلم: دَعْهُ فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الْلإِيمَانِ."«

اجتناب على  يبعث  خلُق  أنه:  تقدم  الحياء  الْلإِيمَانِ"  مِنَ  الْحَيَاءُ  "بَابٌ: 
الحق. التقصير في حق ذي  القبيح ويمنع من 

المقصود الشر هو  الخير ويبعده عن  الذي يحمل صاحبه على  والحياء 
الإيمان. أنه من 

أما ما يمنع الإنسان من فعل الخير، وطلب العلم، والسؤال عما أشكل
عليه؛ فهذا خجل وضعف؛ وهو مذموم، ويسمى حياءً تجوّزًا وإلا فليس
بحياء حقيقة، كذا قال بعض أهل العلم؛ فيقولون: الحياء إذا لم يكن من
النوع الأول ليس بحياء، وإنما هو خجل، ويخرجونه من الحياء، وآخرون
قالوا: الحياء نوعان: حياء شرعي، وحياء غير شرعي، والمقصود أنه من

الإيمان: الحياء الشرعي.

حديث في  الله  شاء  إن  سيأتي  ما  هو  التقسيم  هذا  في  خلافهم  وسبب 
عمران بن حصين لما ذكر عن النبي صلى الله عليه وسلم وقال: »الحياء خير كله« أو
الله، شاء  إن  سيأتي  هذا  عمران  حديث  بخير«  إلا  يأتي  لا  »الحياء 
الحديث هذا  عمران  ذكر  لما  لكن  هنالك؛  المسألة  هذه  عن  وسنتكلم 
أقوال على  بناء  فقسّم  ومنه  منه  أن  فذكر  جلسائه  من  رجل  اعترض 
سبب في  العلماء  فاختلف  وزجره  قوله  من  عمران  فغضب  سمعها؛ 

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



والحديث قسم  أنه  السبب  قال:  فبعضهم  الرجل،  وزجر  غضب عمران 
النبوي ليس فيه تقسيم هؤلاء قالوا لا يوجد إلا حياء واحد، ولما لم يكن

من ذاك الحياء فليس بحياء، وقالوا يسمى حياء تجوزا.

عليه أنكر  وإنما  التقسيم  أصل  عليه  ينكر  لم  عمران  قالوا:  وآخرون 
النبي صلى الله عليه وسلم تأدب معه، ولا النبي صلى الله عليه وسلم، فلما يذكر حديث  معارضة حديث 
أنه مراد وأنه صحيح لكن هل المعنى لا شك  يُعارض بكلام غيره، هذا 
المعنى الأول الزجر عن التقسيم صحيح أم لا؟ هو المراد أم لا؟ سيأتي
في الخلاف  هو سبب  هذا  لكن  المسألة؛  هذه  الحديث عن  الله  إن شاء 

الأمر. هذا 

والحياء من عمل القلب، ففي هذا الحديث، والحديث الذي تقدم معنا في
من القلوب  فأعمال  الإيمان؛  من  الحياء  أن  على  دليل  الإيمان:  شعب 
الإيمان هذه عقيدة أهل السنة والجماعة، خالف في هذا بعض المرجئة،
لا جميعًا  هؤلاء  والكرامية،  معه،  ومن  والصالحي  الجهمية،  مرجئة 

الإيمان. القلوب في  يدخلون أعمال 

"حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ يُوسُفَ" التنيسي الدمشقي ثقة متقن من أثبت الناس
في الموطأ تقدمت ترجمته.

"قَالَ: أَخْبَرَنَا مَالِكُ بْنُ أَنَسٍ" إمام دار الهجرة تقدم، والحديث في
الموطأ.

"عَنِ ابْنِ شِهَابٍ" إمام تقدم.

المدني العدوي  القرشي  الخطاب  بن  عمر  بن  اللهِ"  عَبْدِ  بْنِ  سَالِمِ  "عَنْ 
هذه أسعد  ما  إمام،  ابن  إمام  ابن  إمام  فاضل،  ابن  فاضل  ابن  فاضل 
فقيهًا عالمًا  كان  ولد،  أم  أمه  الله،  عبد  أبو  أو  عمر  أبو  المدني  العائلة، 
والسمت، الهدي  في  بأبيه  يُشبه  كان  ورعًا،  الحديث،  كثير  ثقةً،  حافظًا 
أبوه عبد الله بن عمر، عدّه البعض من فقهاء المدينة السبعة الذين كانوا

يصدرون عن رأيهم، وآخرون لم يذكروه منهم، فقالوا فيهم:

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



إذا قيل من في العلم سبعةُ أبحرٍ ... روايتهـــــم ليست عن العلم خارجـة

فقــــــــل هم عُبيــد الله عروةُ قاسمٌ ... سعيدٌ أبو بكر سليمانُ
خارجـــــــــــهْ

الخلاف وين؟ في أبي بكر، اختلفوا في أبي بكر بن عبد الرحمن هذا، هو؟
أم سالم؟ أم أبو سلمة ابن عبد الرحمن -والذي يكثر من الرواية عن ابن
الثلاث، هؤلاء  من  واحد  السابع،  هو  من  فيهم  اختلفوا  هؤلاء  عباس-؟، 
فالبعض قال: هو أبو بكر بن عبد الرحمن، والبعض قال: هو أبو سلمة
عمر، بن  الله  عبد  بن  سالم  هو  قال:  والبعض  الرحمن،  عبد  بن 

المصطلح طبعاً. المعلومات مرت معكم في  المفروض هذه 

السبعة الفقهاء  التابعين  أكابر  (من  الحديث:  علوم  في  الصلاح  ابن  قال 
من أهل المدينة وهم: سعيد بن المسيب، والقاسم بن محمد، وعروة بن
الزبير، وخارجة بن زيد، وأبو سلمة بن عبد الرحمن -هنا هذا صاحبنا-
عن روينا  قال،  يسار،  بن  وسليمان  عتبة،  بن  الله  عبد  بن  الله  وعبيد 
الحافظ أبي عبد الله أنه قال، هؤلاء الفقهاء السبعة عند الأكثر من علماء
الحجاز) إذن بدل أبي بكر أبو سلمة بن عبد الرحمن، قال: (وروينا عن
ابن المبارك قال: كان فقهاء أهل المدينة الذين يصدرون عن رأيهم سبعة
وذكر هؤلاء إلا أنه لم يذكر أبا سلمة بن عبد الرحمن وذكر بدله سالم بن
فذكر عنهم  كتابه  في  تسميتهم  الزناد  أبي  وروينا عن  بن عمر،  الله  عبد 

هؤلاء إلا أنه ذكر أبا بكر بن عبد الرحمن بدل أبي سلمة وسالم) انتهى.

ولد أشبه  الله  عبد  (كان  المسيب:  ابن  قال  الله  عبد  ترجمة  إلى  نرجع 
عمر به، وكان سالم أشبه ولد عبد الله به) وقال مالك: (لم يكن أحد في
زمن سالم بن عبد الله أشبه من مضى من الصالحين في الزهد والفضل

والعيش منه).

قال ابن أبي الزناد: (كان أهل المدينة يكرهون اتخاذ أمهات الأولاد حتى
القراء السادة: علي بن الحسين، وقاسم بن محمد، وسالم بن نشأ فيهم 

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



الناس حينئذ فرغب  وورعًا،  وتقىً،  علمًا،  المدينة  أهل  ففاقوا  الله،  عبد 
انتهى. السراري)  في 

قالوا: للجماع،  تُتخذ  التي  المملوكة  الأمة  وهي  سُرِّيّة،  جمع  سراري: 
يسرها ما  كثيرًا  الإنسان  لأن  والإخفاء،  الجماع  وهو  السر،  إلى  منسوبة 
ويسترها عن حرته -يعني عن زوجته الحرة-، قالوا: وضموا السين ولم
بين به  فرقوا  لفظًا  لها  فولدوا  الاسم  بهذا  الأمة  خصوا  لأنهم  يكسروها 

السراري. للجماع، هذا معنى  تتخذ  التي  الأمة  تنكح وبين  التي  المرأة 

ولدًا، أنجبت  وقد  أمة  فتكون  الأولاد،  ينجبن  اللاتي  هن  الأولاد:  أمهات 
كان العرب يزهدون في هذا، المسلمون في عهد الصحابة كانوا يزهدون
في هذا، ويفضّلون أن يكون أبناؤهم من الحرائر، في عهد التابعين هذا،
إماء أبناء  وأنهم  الأئمة  هؤلاء  رأوا  حتى  والتابعين،  الصحابة  عهد 
بعد ذلك. بالسراري  أقرانهم فرغبوا  (سراري) فرأوهم قد نجبوا وفاقوا 

مات رحمه الله سنة 106، وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.

غير أو  الرق  أو  الحرية  حيث  من  وصفها  هو  ما  بالأم  ليست  العبرة 
عندها ويكون  أبنائها  تربية  تحسن  حتى  وأخلاقها  بدينها  العبرة  ذلك...، 
من الأدب والعلم ما تنقله لأبنائها، هذا هو المعتبر، إن كانت أمة تتحلى
تُنشئ مثل هذا التي  الحرائر، فهي  بهذه الصفات فهي أفضل من بعض 

النشء.

"عن أبيه "هو عبد الله بن عمر بن الخطاب، صحابي جليل فاضل
معروف.

الأسانيد: (أصح  راهَويِه:  أو  راهُويَه  بن  وإسحاق  حنبل  بن  أحمد  قال 
الزهري، عن سالم، عن ابن عمر) هذا الإسناد الذي معنا منها، فإذا كان

الراوي عن الزهري مالك فقد أكمل.

والصحيح أن يقال: الزهري عن سالم عن أبيه، ومالك عن نافع عن ابن

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



عمر أصح الأسانيد عن ابن عمر، وهذه المسألة تقدمت في المصطلح.

يعني أخاه"  يعظ  وهو  الأنصار  من  رجل  على  مر  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  "أن 
الأنصار، من الأوس والخزرج. المهاجرين، من  ليس من 

يُحدِّث صاحبه ويعظه في الحياء: يعني مر على رجلين يتحدثان، أحدهما
يعاتب أخاه وينهاه عن الحياء.

وفي لفظ عند المؤلف: "يعاتب أخاه في الحياء يقول: إنك لتستحي حتى
كأنه يقول: قد أضر بك" انتهى.

يعني كأن الرجل كان كثير الحياء فكان ذلك يمنعه من استيفاء حقوقه
فعاتبه أخوه على ذلك.

قال ابن حجر: (ولم أعرف اسم هذين الرجلين الواعظ وأخيه) انتهى.
ولو كان فيما معرفتهما فائدة لذُكر.

في تعظه  لا  أخاك  اترك  »"دعه"«  -للواعظ-  صلى الله عليه وسلم"  الله  رسول  "فقال 
الإيمان."« الحياء من  »"فإن  الحسن  الخلق  اتركه على هذا  الحياء، 

سبحانه الله  من  ومنة  فضلًلا  عليه  الإنسان  يُخلق  جِبلّي  منه  والحياء 
الجبلّي.- فيه متفاوتون -هذا  بها على عباده، والناس  يتفضل  وتعالى 

الله، بعظمة  معرفته  من  المؤمن  يكتسبه  بعملك،  يأتي  مكتسب  ومنه 
ذلك قدر  وعلى  له،  ومراقبته  لأعماله  ورؤيته  به،  بعلمه  ويقينه،  وهيبته، 
أن أمره  حيث  يفقده  أن  الله  من  فيستحيي  ربه،  من  استحياؤه  يكون 
بالمأمور القيام  ذلك  فيستلزم  يكون؛  أن  نهاه  حيث  يراه  أن  أو  يكون، 
واجتناب المحذور بقدره، على قدر ما يعظم الحياء في القلب على قدر

ما يحدث بسبب ذلك من عمل بُعدٍ عن المناهي وقربٍ من الطاعات.

كيف يحقق المسلم الحياء المكتسب من الله؟ هذا مهم، ومهم لكل مسلم
أن يهتم بهذا الجانب؛ لأن هذا إذا تحقق يوصل العبد إلى درجات عظيمة

من الإيمان.
www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



وحياء الله،  من  حياءان: حياء  (والحياء  المروَزي:  نصر  بن  قال محمد 
أن ولولا  وجل،  عز  الله  من  الحياء  بالعبد:  أولى  هو  والذي  الناس،  من 
الله غير  أحد  كان  لما  كريمًا  خُلقًا  خلقه  من  الحياء  جعل  تعالى  الله 
لنفع ولا ضر غيره؛ ولكنه أحب إذ لا مالك  يستوجب أن يستحيى منه؛ 
يفتضح فلا  منهم،  عيوبهم  فيستر  بعض  من  بعضهم  خلقه  يستحيي  أن 
فضيلة ومنه  فرض،  هو  ما  الله  من  الحياء  فمن  بعض،  عند  بعضهم 
يولد الذي  ما  ماذا؟  هائج، عن  الحياء  اننتبه  هنا  هائج عنه)  ونافلة، وهو 
هو الذي  الحياء  -هذا  القلب؟  في  الحياء  ويقوي  القلب  في  الحياء 

قال: مكتسب- 

(وهو هائج عن المعرفة بعظمة الله، وجلاله، وقدرته؛ لأنه إذا ثبت تعظيم
الله في قلب العبد أورثه الحياء من الله، والهيبة له، فغلب على قلبه ذكر

اطلاع الله العظيم، ونظره بعظمته وجلاله إلى ما في قلبه وجوارحه،

وذِكر المقام غدًا بين يديه وسؤاله إياه عن جميع أعمال قلبه وجوارحه)
هذا أيضًا مما يعظم الحياء ذكر المقام غدًا بين يديه.

إذا أحسن إليك  تعالى  الله  إليه) ذكر إحسان  دوام إحسانه  (وِذكر  قال: 
تبارك وتعالى. العزة  إليك عبد تستحيي منه فكيف برب 

قليل أنه  دائمًا  ويذكر  لربه)  منه  الشكر  وقلة  إليه،  إحسانه  دوام  (وذِكر 
إليه. لله على ما يحسن  الشكر 

الله؛ من  الحياء  منه  هاج  قلبه  على  الأمور  هذه  ذِكر  غلب  (فإذا  قال: 
على أو  يكره،  مما  لشيء  معتقد  وهو  قلبه  على  يطلع  أن  الله  فاستحيى 
جارحة من جوارحه تتحرك بما يكره، فطهر قلبه من كل معصية، ومنع

جوارحه من جميع معاصيه) انتهى.

هكذا يكتسب الحياء، ثم ذكر بعد ذلك الفرض والفضيلة، من أراده
يرجع إليه.

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



قال ابن رجب في "جامع العلوم والحِكم": (واعلم أن الحياء نوعان:

أحدهما: ما كان خَلقًا وجبلّة غير مكتسب، وهو من أجلَّ الأخلاق التي
إلا يأتي  لا  »الحياء  صلى الله عليه وسلم:  قال  ولذلك  عليها،  ويجبله  العبد  الله  يمنحها 
على ويحث  الأخلاق،  ودناءة  القبائح،  ارتكاب  عن  يكف  فإنه  بخير« 
استعمال مكارم الأخلاق ومعاليها، فهو من خصال الإيمان بهذا الاعتبار

من وقربه  عظمته،  ومعرفة  الله،  معرفة  من  مكتسبًا  كان  ما  والثاني: 
فهذا الصدور،  تخفي  وما  الأعين  بخائنة  وعلمه  عليهم،  واطلاعه  عباده، 
من أعلى خصال الإيمان؛ بل هو من أعلى درجات الإحسان، وقد تقدم
من رجلًلا  تستحيي  كما  الله  من  »استحيي  لرجل:  قال  صلى الله عليه وسلم  النبي  أن 
مسعود: ابن  حديث  (وفي  ضعيف-  («حديث  عشيرتك-  صالحي 
"الاستحياء من الله أن تحفظ الرأس وما وعى، والبطن وما حوى، وأن
ذلك فعل  فمن  الدنيا،  زينة  ترك  الآخرة  أراد  ومن  والبِلى،  الموت  تذكر 
فقد استحيى من الله" خرّجه الإمام أحمد والترمذي مرفوعًا، وقد يتولد
من الله الحياء من مطالعة نعمه، ورؤية التقصير في شكرها، فإذا سُلب
العبد الحياء المكتسب والغريزي لم يبقَ له ما يمنعه من ارتكاب القبيح
والأخلاق الدنيئة فصار كأنه لا إيمان له، وقد روي من مراسيل الحسن
والآخر عجز« الإيمان،  »الحياء حياءان: طرف من  قال:  النبي صلى الله عليه وسلم  عن 
الحياء، (وكذلك في  العجز  أدخل  قد  يكون  هنا  الحسَن)  ولعله من كلام 
بعض في  نجد  "إنا  حصين:  بن  لعمران  العدوي  كعب  بن  بُشير  قال 
وقال: عمران  فغضب  ومنه ضعف،  لله،  ووقارًا  سكينة  منه  أن  الكتب 
أحدثك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعارض فيه" والأمر كما قاله عمران رضي
الخٌلُق به  يريد  إنما  صلى الله عليه وسلم  النبي  كلام  في  الممدوح  الحياء  فإن  عنه،  الله 
الذي والعجز  الضعف  فأما  القبيح،  وترك  الجميل  فعل  الذي يحث على 
يوجب التقصير في شيء من حقوق الله، أو حقوق عباده؛ فليس هو من

الحياء؛ إنما هو ضعف وخَوَر وعجز ومهانة والله أعلم) انتهى.

استدل بهذا الحديث أهل السنة على أن أعمال القلوب من الإيمان، وعلى

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



في يتفاضلون  الناس  لأن  أعلم  والله  وذلك  ونقصانه،  الإيمان  زيادة 
الحياء.

الحديث متفق عليه، ورجال إسناده كلهم مدنيون سوى التِّنِّيسي.

رواه جمع من الحفاظ الأئمة الثقات عن الزهري وهو المحفوظ عنه.

ولا عمر  ابن  عن  الرحمن،  عبد  بن  بكر  أبي  عن  الزهري،  عن  وروي 
يصح.

فلماذا جادة،  وذاك  الجادة،  خلاف  هذا  لا،  ويقول:  ظانٌّ  يظن  ربما 
صححتم الجادة وتركتم خلافها في هذه المرة؟ لأن القرائن الأخرى أقوى

من قرينة خلاف الجادة هنا.

سُئل الدارقطني عن حديث أبي بكر بن عبد الرحمن، عن ابن عمر: "أن
فإن »دعه،  فقال:  الحياء،  في  أخاه  رجل  يعاتب  رجلًلا  النبي صلى الله عليه وسلم سمع 
الحياء من الإيمان"« فقال: (يرويه الزهري، واختلف عنه، فرواه عبد الله
الزهري، عن (عن  العمري ضعيف  بن عمر  الله  عبد  العمري)  بن عمر 

ابن عمر. الرحمن، عن  بكر بن عبد  أبي 

العزيز بن الماجشون، وابن عيينة، وصفوان بن سُلَيم، به: عبد  وحدث 
وزَمعة بن صالح، والنعمان بن راشد، عن الزهري، عن سالم، عن أبيه)
هؤلاء جمع، وفيهم حفاظ، ومنهم من قالوا فيه بأنه من أصح من يروي
ضعيف خالفهم  والذي  الزهري،  عن  يروي  من  أقوى  الزهري،  عن 
فروايته ضعيف  وهو  فكيف  بهؤلاء،  يقارن  ما  ثقة  كان  ولو  أصلًلا، 

منكرة؟!

قال الدارقطني: (واختلف عن مالك بن أنس) هذا خلاف آخر، هذا الكلام
هنا عن رواية مالك خاصة، مالك خاصة قد اختلفوا عليه في رواية هذا
من وجماعة  القاسم،  بن  الرحمن  عبد  (فقال  -أصحابه-  الحديث 
النبي عن  مرسلًلا  الزهري، عن سالم  عن  مالك،  الموطأ: عن  أصحاب 

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



رواه، الذي  واحدًا  ليس  مرسل،  أنه  مالك  عن  الأول  الوجه  هذا  صلى الله عليه وسلم) 
جماعة رووه عن مالك عن سالم مرسلًلا.

آخرون، ووصله  قوم  عنه  فأرسله  الزهري،  مصعب  أبي  عن  (واختلف 
ورواه يحيى بن يحيى، وعبد الرحمن بن مهدي، وابن وهب، وعبد الملك
وهب، بن  الله  وعبد  الرازي،  سليمان  بن  وإسحاق  الماجشون،  بن 
بن عمر، وعثمان  مزاح،  أبي  بن  ومنصور  الحُنيني، ومطرف،  وإسحاق 

أبيه) الزهري، عن سالم، عن  عن مالك، عن 

مصعب أبو  مرسلًلا،  رووه  الأول  الجمع  موصولًلا،  رواه  الجمع  هذا 
الزهري خاصة اختلف عليه أصحابه.

قال: (وروي عن القَعْنبي على وجهين جميعًا) إذن أبو مصعب الزهري
مرسلًلا، مالك  عن  رووه  جماعة  الوجهين،  على  عنهم  روي  والقعنبي 
وجماعة من الأئمة والحفاظ أصحاب مالك رووه موصولًلا ومنهم عبد

الله بن يوسف التنيسي عندنا هنا، فما الذي يترجح في هذا؟

قال رحمه الله: (والصحيح عن الزهري عن سالم عن أبيه) انتهى.

من جمع  خالفه  فقد  فيها،  المرسل  صححنا  لو  حتى  هذه  مالك  رواية 
الحفاظ أيضًا ورووه عن الزهري موصولًلا، كيف وهي عن مالك أصلًلا
محفوظة أيضًا برواية جمع عنه، والظاهر أن مالكًا رحمه الله كان يرويه
عن الصحيحة  الرواية  تكون  فلذلك  عنه؛  ثابت  وكلاهما  الوجهين  على 

الموصولة. الزهري 

مرسلًلا، أحيانًا  يرويه  كان  ما  لسبب  الله  رحمه  مالك  الإمام  ربما 
ومعروف عن الإمام مالك رحمه الله أنه كان شديد التحري، حتى إنه إذا
شك في الحديث شيئًا قليلًلا يرسله أو يوقفه، يفعل هذا، هذا معروف عنه

رحمه الله من شدة تحريه.

قال: (وروي من حديث أبي هريرة ولا يصح) إذن هذا الاختلاف في من؟

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



أبي من حديث  أيضًا  وروي  عمر،  ابن  من حديث  روي  الصحابي،  في 
الزهري. الطريقين من رواية  هريرة، وكلا 

فهل المحفوظ عن الزهري رواية سالم عن أبيه؟ أم رواية أبي هريرة التي
هي من رواية أبي سلمة عن أبي هريرة؟

وسُئل الدارقطني عن حديث أبي سلمة عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: "في
رجل يعظ أخاه..." الحديث، فقال: (يرويه الزهري، واختلف عنه؛ فرواه
عن قُرّة،  عن  الأوزاعي،  عن  كثيرًا،  يهم  شامي  وهو  كلثوم  بن  سلمة 
عن والصحيح:  فيه،  ووهم  هريرة،  أبي  عن  سلمة،  أبي  عن  الزهري، 

الله. انتهى كلامه رحمه  أبيه)  الزهري، عن سالم، عن 

الصحيحة بالطريق  أخرجه  الله  رحمه  البخاري  الإمام  فعله  ما  وهذا 
القوية.

قال المؤلف رحمه الله: "بَابٌ: ﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ
فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ﴾

بْنُ الْحَرَمِيُّ  رَوْحٍ  أَبُو  حَدَّثَنَا  قَالَ:  الْمُسْنَدِيُّ،  مُحَمَّدٍ  بْنُ  اللَّهِ  عَبْدُ  حَدَّثَنَا 
عُمَارَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ وَاقِدِ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي يُحَدِّثُ
أَنْ »أُمِرْتُ  قَالَ:  وسلم  عليه  الله  اللَّهِ صلى  رَسُولَ  أَنَّ  عُمَرَ،  ابْنِ  عَنْ 
اللَّهِ رَسُولُ  مُحَمَّدًا  وَأَنَّ  اللَّهُ  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  أَنْ  يَشْهَدُوا  حَتَّى  النَّاسَ  أُقَاتِلَ 
دِمَاءَهُمْ مِنِّي  عَصَمُوا  ذَلِكَ  فَعَلُوا  فَإِذَا  الزَّكَاةَ  وَيُؤْتُوا  الصَّلَلاةَ  وَيُقِيمُوا 

اللَّهِ."« عَلَى  وَحِسَابُهُمْ  الْلإِسْلَلامِ  بِحَقِّ  إِلَّلا  وَأَمْوَالَهُمْ 

هذه الزكاة فخلوا سبيلهم﴾"  تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا  "بابٌ: ﴿فإن 
تدل على الناس«  أقاتل  أن  »أُمرت  أيضًا  الذي سيذكره  والحديث  الآية 

أن العبد لا يُخَلّى سبيله ولا يُعصم دمه إلا بالصلاة والزكاة مع التوحيد.

يُخَلّى لا  الزكاة  ومانع  الصلاة  تارك  أن  على  دليل  "فيه  العلم:  أهل  قال 
سبيله، ومراد المؤلف بهذا: الرد على المرجئة في قولهم إن الإيمان غير

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



- والإجماع  والسنة  الكتاب  بدليل  مخالف  وقولهم  العمل،  إلى  محتاج 
قول وأنه  الإيمان،  من  الأعمال  أن  على  التنبيه  مع  السنة-  أهل  إجماع 

انتهى. وعمل" 

"﴿وأقاموا التوحيد،  في  شركهم  عن  المشركون  تابوا﴾"  "﴿فإن 
الصلاة﴾" أي أدّوا الصلاة المفروضة كما شرعت، "﴿وآتوا الزكاة﴾"
أطلقوا أي:  سبيلهم﴾"  "﴿فخلّوا  لمستحقيها  أعطوها  أي:  الواجبة، 
سبيلهم، هذا جواب الشرط، أي: إن فعلوا ذلك فاتركوهم، والمعنى: كفوا
عن بالرجوع  وأموالهم  دماءهم  عصموا  لأنهم  لهم؛  تتعرضوا  ولا  عنهم 
الكفر إلى التوحيد، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، مفهومه أنهم لا يُتركون

إن لم يفعلوا ذلك.

قال: "حدثنا عبد الله ابن محمد المسندي" الجعفي، أبو جعفر البخاري،
ثقة حافظ، تقدم في أول حديث، أحد مشايخ البخاري الأربعة الذين يقال
لهم: "عبد الله ابن محمد" -هذا المسندي، وابن أبي الأسود، وابن أسماء،

وابن أبي شيبة.-

المفروض الآن كل واحد فيكم كان قد راجعهم قبل أن أقول لكم ويكون
حتى استحضرها  الفائدة  هذه  بك  تمر  عندما  هذا  مثل  الآن،  حافظهم 

بتكرارها. إلا  الفوائد  تبقى، لا تحفظ هذه 

هؤلاء كلهم ثقات حفاظ، ميّزنا عبد الله بن محمد هذا لأنه قال المسندي،
خلاص إذًا عرفنا من هو، ولو لم يقل المسندي لأشكل ربما يكون واحدًا

من هؤلاء الأربعة.

قال: "حدثنا أبو روح الحرمي بن عُمارة" ابن أبي حفصة، واسمه: نابت،
وأبو معين  بن  يحيى  فيه  قال  البصري،  مولاهم،  العتكي  ثابت،  ويقال: 
حاتم الرازي: صدوق، وقال أحمد: صدوق فيه غفلة، وروى الدارقطني

في سننه حديثًا بإسناده ثم قال: رجاله ثقات، أي: محتج بهم.

ذكرنا هذا في كتب المصطلح، ربما قال المحدثون فلان ثقة، ولا يريدون

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



أنه ثقة يعني بمنزلة صاحب الصحيح دون صاحب الحديث الحسن، لا،
يريدون ثقة أنه محتج به.

يحتج أنهم  ويريد  يُجمل  ثقات  رجاله  ويقول  إسناد  يأتي  عندما  هذا  مثل 
بشيء نجزم  أن  نستطيع  ما  الموضوع؟  في  التفصيل  هو  ما  لكن  بهم، 
معين الآن، عندما يقول رجاله ثقات أي: يحتج بهم، فأقل الأحوال أنه قال

فيه صدوق.

وذكره العقيلي في الضعفاء وذكر قول أحمد وحديثين أُنكرا عليه.

مات التابعين،  أتباع  يروي عن  فيه،  يقال  ما  هذا  أنه صدوق،  الصحيح 
الترمذي. إلا  الجماعة  له  سنة 201، روى 

قال: "حدثنا شعبة" هو ابن الحجاج، أبو بسطام، إمام، تقدم.

"عن الواقد بن محمد" في رواية الأصيلي: "يعني ابن زيد بن عبد الله بن
أتباع من  ثقة،  المدني،  العدوي  القرشي،  الخطاب  ابن  يعني  عمر" 

البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي. له  التابعين، روى 

الخطاب الله بن عمر بن  أبي" هو محمد بن زيد بن عبد  "سمعت  قال: 
القرشي العدوي المدني، ثقة من التابعين، روى له الجماعة. قال الحافظ
ابن حجر: فهو من رواية الأبناء عن الآباء، وهو كثير لكن رواية الشخص

عن أبيه عن جده أقل، وواقد هنا روى عن أبيه عن جد أبيه.

"يُحَدِّثُ عَنْ ابْنِ عُمَرَ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: »أمرت"« أي أمره الله
عز وجل.

»"أن أقاتل الناس:"« هذا عام يشمل جميع الناس.

»"حتى:"« اختلف العلماء في معنى "حتى" هنا هل هي للغاية أم للتعليل؟

إذا كانت للغاية تكون بمعنى أيش؟ إلى أن.

أما إذا كانت للتعليل فتكون بمعنى كي.
www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



أمرت أن أقاتل الناس كي؟ ولّلا أمرت أن أقاتل الناس إلى أن؟ المعنى
يختلف، والكلمة تحتمل.

قال ابن عثيمين رحمه الله: واحتمال كونها غاية أقوى.

أن إلى  الله،  إلا  إله  لا  أن  يشهدوا  أن  إلى  الناس  أقاتل  أن  أمرت  أي: 
يشهدوا بألسنتهم أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وهذا يدل على
النطق بالشهادتين من الإيمان، أي: حتى يؤمنوا، النطق بالشهادتين من
الإيمان، وبهذا احتج بعض أئمة السلف بأن النطق من الإيمان، يقولون:
اعتقاد وقول وعمل، لما ذكروا القول احتجوا بهذا الدليل: »"أمرت أن

أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله"«

إذن هذه هي الكلمة، فنعامل الناس في الدنيا على الظاهر.

إذا شهد إنسان أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وأقام الصلاة،
الظاهر، إلا  لنا  فليس  الله،  الزكاة؛ عصم دمه وماله وحسابه على  وآتى 

الحديث. باقي  يدل عليه  كما 

أن الله  الواجبة كما شرعها  الصلاة"«  »"ويقيموا  الشهادتين،  فيشهدوا 
يقاتلون. النوافل فلا  تركوا  فلو  الخمس،  الفرائض  يداوموا على 

»"ويؤتوا الزكاة:"« ويعطوا زكاة المال التي أوجبها الله تبارك وتعالى.

قال: »"فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم."«

الله محمد إله إلا  النبي صلى الله عليه وسلم: »أقتلته، وقال: لا  في حديث أسامة قال له 
بالشهادتين فقط من غير صلاة يكون قد عصم دمه  بهذا  الله؟«  رسول 

الحديث؟ ولا زكاة، فكيف هذا مع هذا 

بأداء التزم  قد  يكون  أن  الواجب  لأن  بدايةً؛  بالشهادتين  يعصم  نعم، 
الصلاة، والزكاة، مع النطق بالشهادتين، فبدايةً عندما يتشهد الشهادتين
فإن والزكاة؟  الصلاة  في  يفعل  ماذا  يُنظر  ثم  والمال،  الدم  هو معصوم 
ترك الصلاة وكانت له قوة ومنَعة، جماعة تركوا الصلاة وكانت لهم قوة

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



ومنَعة يُقاتلون.

والواحد فيه خلاف سيأتي الكلام فيه إن شاء الله هل يكفر أم لا يكفر؟
أما عقوبته أيضًا اختلفوا في صفتها وستأتي إن شاء الله.

الزكاة، هذا ما يؤدي  يقاتَل حتى  له قوة وشوكة  الزكاة وكانت  ترك  إذا 
يدل عليه هذا الحديث.

الصلاة، وأقاموا  الشهادتين،  شهدوا  يعني:  ذلك"«  فعلوا  »"فإذا  قال: 
الواجبة، الزكاة  وأعطوا 

»"عصموا مني دماءهم وأموالهم"« فلا يحل أن أقاتلهم وأستبيح دماءهم،
ولا أن أغنم أموالهم؛ لأنهم دخلوا في الإسلام، وأتوا بالصلاة والزكاة.

الإسلام، بحق  وأموالهم  دماؤهم  تباح  أن  إلا  يعني  الإسلام"«  بحق  »"إلا 
أي الذي أوجبه الإسلام، مثل: »لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا
الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث- «هذه من حق الإسلام» -النفس
حق من  هذا  بقتله،  يُقتل  معصومًا  يعد  لم  دمه  يُقتل،  القاتل  بالنفس« 
من والمارق  الزاني  »والثيب  الإسلام،  وضعها  التي  الحدود  الإسلام، 

للجماعة« هذه كلها من حقوق الإسلام. التارك  الدين 

فالأصل في المسلم حرمة دمه، وحرمة ماله؛ إلا ما ثبت الدليل الشرعي
بحلّه.

ومن حق الإسلام: الامتناع من الصلاة، والزكاة بعد الدخول في الإسلام
كما فهمه الصحابة رضي الله عنهم.

قال الشراح: "ومعنى قوله: »إلا بحق الإسلام« أنه إن صدر منهم شيء
يقتضي حكم الإسلام مؤاخذتهم به من قصاص، أو حد، أو غرامة متلف

أو نحو ذلك...، استوفيناه" أخذناه منه "وإلا فهم معصومون" انتهى.

والمعاصي، الكفر  من  به  يسرّون  فيما  أي  الله"«  على  »"وحسابهم 
أنا والمعنى:  لنا،  بما أظهروا  الناس  نأخذ  إلينا، نحن  ليس  الإسرار هذا 

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



نحكم عليهم بالإيمان ونؤاخذهم بحقوق الإسلام بحسب ما يقتضيه ظاهر
حالهم، والله تبارك وتعالى يتولى حسابهم.

هنا يتكلم الشراح أيضًا على مسألة: "هل يجب على الله أو لا يجب على
الله؟" وتكلمنا عن هذه المسألة سابقًا، وقلنا: الله سبحانه وتعالى يوجب
يحاسبه، شخص  حساب  نفسه  على  أوجب  فإذا  يشاء،  ما  نفسه  على 

الله شيء لا عقل ولا غيره. أن يوجب على  وليس لأحد 

وذكروا الإيمان،  من  العمل  أن  على  والحديث  الآية  بهذه  الأئمة  استدل 
الدنيا فارق  الله صلى الله عليه وسلم: »من  قال رسول  قال:  وفيه ضعف،  أنس،  حديث 
وإيتاء الصلاة،  وإقام  له،  شريك  لا  وعبادته  وحده،  لله  الإخلاص  على 
في أدخله  الله"  دين  "وهو  أنس:  قال  راضٍ«  عنه  والله  مات  الزكاة، 
هرج قبل  ربهم  عن  وبلّغوه  الرسل،  به  جاءت  "الذي  الإيمان  في  الدين؛ 
ما آخر  في  الله  كتاب  في  ذلك  وتصديق  الأهواء،  واختلاف  الأحاديث 
وأقاموا وعبادتها،  الأوثان  خلعوا  قال:  تابوا﴾،  ﴿فإن  الله:  يقول  نزل، 
الصلاة وأقاموا  تابوا  آية أخرى: ﴿فإن  الزكاة، وقال في  وآتوا  الصلاة، 

انتهى. الدين﴾  الزكاة فإخوانكم في  وآتوا 

من الأعمال  أن  في  صريحة  الدين﴾  في  ﴿فإخوانكم  الأخيرة  الآية  هذه 
الزكاة. أقاموا الصلاة وآتوا  لمـّا  الإيمان  الإيمان، عدّهم إخواننا في 

وقال ابن حجر: (وإنما جُعل الحديث تفسيرًا للآية) يعني الإمام البخاري
بالتوبة في الله لأنه ساق الحديث كمفسر للآية، قال: (لأن المراد  رحمه 
الآية: الرجوع عن الكفر إلى التوحيد، ففسّره قوله صلى الله عليه وسلم: »حتى يشهدوا أن
مناسبة والحديث  الآية  وبين  الله«  رسول  محمدًا  وأن  الله  إلا  إله  لا 
أخرى؛ لأن التخلية في الآية والعصمة في الحديث بمعنى واحد) -يعني:
(ومناسبة قال:  واحد-  المعنى  مني«  عصموا  »فقد  سبيلهم﴾  ﴿فخلوا 
الحديث لأبواب الإيمان من جهة أخرى، وهي: الرد على المرجئة، حيث

زعموا أن الإيمان لا يحتاج إلى الأعمال" انتهى كلامه.

www.alqayim.net28Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



وهل يوجد فرق بين المقاتَلة والقتل؟ يعني هل كل من أُمرنا بمقاتلته
أُمرنا بقتله؟

يسعى أن  فالمقاتلة:  القتل،  غير  (والمقاتَلة  الله:  عثيمين رحمه  ابن  قال 
يقتل أن  والقتل:  العليا،  هي  الله  كلمة  تكون  حتى  الأعداء  جهاد  في 
شخصًا بعينه، ولهذا نقول ليس كل ما جازت المقاتلة جاز القتل، فالقتل
تبارك الله  قال  أوسع  والمقاتلة  معروفة،  بشروط  إلا  يجوز  ولا  أضيق 
وتعالى: ﴿وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت
فأمر الله﴾  أمر  إلى  تفيء  تبغي حتى  التي  فقاتلوا  الأخرى  إحداهما على 
بقتالها، وهي مؤمنة لا يحل قتلها ولا يباح دمها، لكن من أجل الإصلاح)
ليس المقصود من قتال هذه الفئة الباغية هو قتلها؛ إنما المقصود القتال
أُمرت (ولذلك  قال:  بس-  المصلحة  فلأجل  معينة؛  فتنة  إنهاء  أجل  من 
الإمام على  يخرجون  الذين  البغي  أهل  قتال  في  الإمام  توافق  أن  الأمة 
طاعته الرعية  على  وجب  يقاتلهم  أن  الإمام  قرر  فإذا  قالوا  بشبهة، 
العدل إقامة  لأجل  المسلمين  نقاتل  وهنا  والفساد،  للشر  دفعًا  وموافقته 
لا ولكن  الزكاة  مانعي  عنه  الله  رضي  بكر  أبو  وقاتل  الفوضى،  وإزالة 

الله. الشيخ رحمه  انتهى كلام  للحق"  يذعنوا  قاتلهم حتى  بل  يقتلهم 

ما ذكره الشيخ في مقاتلة أبي بكر أخذ منه العلماء وجوب قتال الطائفة
الممتنعة على المسلمين.

لها موضوع خاص، ولكن نشير الممتنعة؟ هذه سيأتي  الطائفة  من هي 
إليها إشارة في ذكر ما قاله ابن تيمية رحمه الله، فهذه المسألة يتعلق بها
تعطيل بحجة  المسلمين  دماء  الخروج وسفك  في  بها  يتعلقون  الخوارج، 

الله. أحكام 

الله، فرائض  من  فرض  إقامة  عن  تمتنع  طائفة  هي  الممتنعة:  الطائفة 
أمر إلى  ترجع  يقاتلوها حتى  أن  المسلمين  لها شوكة، يجب على  تكون 

الله.

www.alqayim.net29Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



نفسك تعطِ  لا  وهو:  مرات،  عدة  عليه  نركز  جدًا  مهم  أمر  هنا  لكن 
صلاحية ولي الأمر، حتى وإن عطّل ولي الأمر الحكم؛ بما أنه هو المكلف

به فهو الذي سيُسأل عنه.

مثال للتوضيح: إقامة الحدود من واجب من؟ من واجب ولي الأمر، إذا
الله أمام  عنه  سيُسأل  الذي  وهو  عنه،  المسؤول  هو  به  يقم  ولم  عطّله 
لتقيم الطرقات  في  وتخرج  سيفًا  وتأخذ  أنت  تقوم  هل  وتعالى،  سبحانه 
سبحانه الله  لأن  لماذا؟  هذا،  لك  يجوز  ما  لا،  الناس؟!  على  الله  حدود 
وتعالى لم يكلفك أنت بهذا، الله سبحانه وتعالى كلّف ولي الأمر، وفِعلك

أنت لهذا سيؤدي إلى مفاسد عريضة.

تصور أنت تخرج بسيفك وكلما سمعت بسارق ذهبت وقطعت يده! ما
فتنة سيحصل؟!  الذي  ما  تقتله!  ذهبت  بقاتل  سمعت  سيحصل؟!  الذي 

وشر عظيم.

تقتل شخصًا تثور عائلته وعشيرته يريدون ثأره حتى وإن كان بحق.

تقطع يد شخص يأتي أهله يريدون قطع يدك؛ فتدب الفوضى؛ لذلك الله
هم الأمور،  ولاة  على  واجبة  الحدود  إقامة  جعل  وتعالى  سبحانه 

أنت. بهذا ولست  المخاطبون 

لم فإن  بها؛  المكلفون  هم  الأمور  ولاة  على  واجبات  هناك  أيضًا  وهكذا 
الله أمرك  وأنت كمأمور  عنها،  وزرها، وسيسألون  تحملوا  فقد  يفعلوها 
حقوقه المسلمين  من  كل  فيعرف  بها،  تتقيد  أن  عليك  يجب  بواجبات 
أن الخوارج  حاول  ما  وهذا  سيفسد،  لأنه  حدوده  يتعدى  ولا  وواجباته، 
يفعلوه، لما رأوا تعطيل بعض ولاة الأمور لبعض أحكام الله أرادوا هم
الفساد أفسدوا في الأرض، وزادوا  فعلوا؟  المسد، فماذا  أن يسدوا هذا 
وإنما فريضة،  أقاموا  ولا  مصلحة،  حققوا  ما  الحقيقة  في  وهم  فسادًا، 

الفساد فسادًا. زادوا 

طائفة (وأيما  الله:  رحمه  تيمية  ابن  فيها  قال  الممتنعة  الطائفة  هذه 

www.alqayim.net30Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



انتسبت إلى الإسلام، وامتنعت من بعض شرائعه الظاهرة المتواترة) هذا
يسمع المسلمين)  باتفاق  جهادها  يجب  (فإنه  الممتنعة  الطائفة  تعريف 
الخارجي هذا الكلام مباشرة ماذا يقول لك؟ خلاص خذ سلاحك واطلع
القوم، يخرج شخص لله) هذه من سفاهة هؤلاء  الدين كله  يكون  (حتى 
يجيب لك اثنين ثلاثة يحمل سلاح يطلع يطقطق، هذا ما وصفهم به النبي
صلى الله عليه وسلم، قال: »سفهاء الأحلام« عندهم أحلام تدل على سفاهتهم، أيش يعني
تخرج أنت بثلاثة أربعة خمسة عشرة عشرين تخرج للقتال؟ أيش تستفيد
في وتفسد  الدماء  ستسفك  أنك  غير  شيء  تفعل  لن  الشيء؟  هذا  من 

إلا فسادًا. الفساد  تزيد  الأرض بس، لا 

شرائعه بعض  من  وامتنعت  الإسلام  إلى  انتسبت  طائفة  (وأيما  قال: 
الظاهرة المتواترة فإنه يجب جهادها باتفاق المسلمين حتى يكون الدين
أن الأمر، يجب عليه  يفعله ولي  أن  لله) لا شك هذا واجب، ويجب  كله 
يقيم شرع الله ويقيم حدود الله، ومن امتنع من أداء فريضة من فرائض
أبو بكر، يقاتله حتى يرده كما فعل  الله وكانت له شوكة يجب عليه أن 

وستأتي هذه المسألة هناك.

استدل بحديث عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم: »أمرت أن أقاتل الناس...« الحديث،
وما حصل بين عمر وبين أبي بكر من مناظرة حول قتال مانعي الزكاة،
الكتاب والسنة، أيضًا، وقال: (فثبت في  الخوارج  واستدل بحديث قتال 
تكلم وإن  الإسلام،  شريعة  عن  خرج  من  يقاتل  أنه  الأمة  وإجماع 
السنة تركت  لو  الممتنعة  الطائفة  في  الفقهاء  اختلف  وقد  بالشهادتين، 
هذا ليش؟  هذا  قولين)  على  قتالها؟  يجوز  هل  الفجر  كركعتي  الراتبة 
قال: تعطل-  ولا  الأرض  في  قائمة  تبقى  أن  الله  شرائع  على  للمحافظة 
عليها فيُقاتَل  والمستفيضة  الظاهرة  والمحرّمات  الواجبات  (فأما 
الزكاة، ويؤدوا  المكتوبات،  الصلوات  يقيموا  أن  يلتزموا  بالاتفاق؛ حتى 
المحرمات من ترك  ويلتزموا  البيت،  ويصوموا شهر رمضان، ويحجوا 
النفوس في  المسلمين  على  والاعتداء  الخبائث،  وأكل  الأخوات،  نكاح 

انتهى كلامه. والأموال، ونحو ذلك...) 
www.alqayim.net31Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



وكما ذكرنا ستأتي المسألة إن شاء الله بطولها هناك.

وهو الزنديق)  توبة  قبول  يرى  من  بهذا  استدل  (وقد  رجب:  ابن  قال 
نفاقه، يرَ قتله بمجرد ظهور  إلى الإسلام، ولم  العودة  المنافق (إذا أظهر 
هذا، في كل  بالظاهر  الأخذ  يعني  المنافقين)  يعامل  النبي صلى الله عليه وسلم  كان  كما 
قال: (ويجريهم على أحكام المسلمين في الظاهر، مع علمه بنفاق بعضهم
في الباطن، وهذا قول الشافعي، وأحمد في رواية عنه، وحكاه الخطابي

عن أكثر العلماء والله أعلم).

الحديث متفق عليه إلّلا قوله: »إلا بحق الإسلام« فهذه اللفظة تفرّد بها
البخاري دون مسلم.

أخرجه البخاري من حديث حَرَمِي عن شعبة.

وأخرجه مسلم من حديث عبد الملك ابن الصبّاح، عن شعبة، وقد رُوي
معنى هذا الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه متعددة، وسيأتي بعضها إن

شاء الله.

قال الشراح:

-  وفيه رواية الأبناء عن الآباء.
-  وفيه التحديث والعنعنة والسماع.

بروايته تفرد  لأنه  تصحيحه؛  على  الشيخين  اتفاق  مع  الغرابة  وفيه    -
ابن حبان. قاله  شعبة، عن واقد؛ 

ابن الملك  وعبد  حرمي،  عنه  بروايته  تفرد  عزيز؛  شعبة  عن  وهو 
الصباح.

بن محمد  بن  وإبراهيم  المسندي  عنه  به  تفرد  حرمي  عن  عزيز  وهو 
عرعرة.

وهو غريب عن عبد الملك تفرد به عنه أبو غسان مالك بن عبد الواحد
www.alqayim.net32Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



شيخ مسلم.

مسند في  هو  وليس  غرابته،  مع  بصحته  الحكم  على  الشيخان  فاتفق 
أعلم. أحمد على سعته، والله 

هذا كان  لو  قالوا:  ضعيفة،  بعلة  الحديث  هذا  إعلال  بعضهم  حاول 
الحديث موجودًا عند ابن عمر، وابن عمر يعلمه، لمنع أباه أن يعترض
على أبي بكر في قتال مانعي الزكاة؛ لأن فيه: »وآتوا الزكاة«، إذًا يكون
كان إن  أيضًا  بكر  وأبو  عمر،  يعارضه  ولا  بكر  لأبي  واضحة  هذا حجة 
عنده هذا الحديث لاحتج على عمر بذِكر الزكاة فيه ولم يحتج بالقياس،
فهو لا عند عمر ولا عند أبي بكر إذًا ليس هو عند ابن عمر هكذا فسروه!

وهذا بعيد، هذا الكلام بعيد، لا يلزم من كونه عند ابن عمر أن يكون ابن
عمر قد حضر تلك المناظرة حتى يبيّن لهم هذا، لا يلزم، هذا ليس بلازم،

وربما ابن عمر إذا سمع بهذا بعد ذلك أنه خبرهم بذلك، ربما.

ابن يعني  الاحتمالات،  هذه  بمثل  الصحيحة  الأحاديث  تردُّ  لا  كل؛  على 
نعم، لقلنا:  هذا  مثل  ورد  لو  المجلس،  ذاك  في  كان  أنه  ثبت  ما  عمر 
الذي المجلس  ذاك  في  كان  عمر  ابن  أن  ثبت  لو  صحيح،  احتجاجهم 
لم لماذا  ابن عمر  نعم،  لقلنا:  بكر  بين عمر وأبي  المناظرة  فيه  حصلت 
يذكر لهم هذا الحديث وينتهي الإشكال؟ فإذا ذُكر هذا الحديث ليس لعمر

أن يعترض، ولكان لأبي بكر أن يحتج به بدل القياس بس وانتهى الأمر.

لكن كما ذكرنا لا يلزم من كونه عند ابن عمر أن يكون عند عمر أو عند
أبي بكر والله أعلم.

فهي حجة ضعيفة، وابن حجر تكلم عن هذا وذكر أوجهًا للرد على هذه
الشبهة.

هريرة أبي  عن  عمر،  ابن  طريق  غير  من  ثابت  الحديث  حال  كل  على 
لله. أعلم والحمد  وغيره فلا غبار على صحته، والله 

www.alqayim.net33Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000



www.alqayim.net34Mon, 02 Feb 26 20:45:35 +0000


