
تفريغ شرح صحيح البخاري-9، كتاب الإيمان، الحديث 21,20,19

الدرس التاسع: بتاريخ: 27/12/1444ه – 15/07/2023

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، أما بعد:

فدرسنا اليوم هو الدرس التاسع من شرح صحيح البخاري، وصلنا عند
الباب الثاني عشر من أبواب "كتاب الإيمان" الحديث التاسع عشر.

"بابٌ: من الدين الفرار من الفتن

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ، عَنْ مَالِكٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ
أَنَّهُ الْخُدْرِيِّ  سَعِيدٍ  أَبِي  عَنْ  أَبِيهِ،  عَنْ  صَعْصَعَةَ،  أَبِي  بْنِ  الرَّحْمَنِ  عَبْدِ 
يَكُونَ خَيْرَ أَنْ  :-يُوشِكُ  وَسَلَّمَ»  عَلَيْهِ  اللَّهُ  اللَّهِ -صَلَّى  رَسُولُ  قَالَ  قَالَ: 
مِنَ بِدِينِهِ  يَفِرُّ  الْقَطْرِ،  وَمَوَاقِعَ  الْجِبَالِ  شَعَفَ  بِهَا  يَتْبَعُ  غَنَمٌ  الْمُسْلِمِ  مَالِ 

الْفِتَنِ."«

"(بابٌ: من الدين الفرار من الفتن)" يريد الإمام البخاري رحمه الله من
هذا التبويب أن يبيّن لنا خصلة من خصال الإيمان، فلمّا بيّن أن الإيمان
بعضًا من خصال تبويباته  من  باب  من  أكثر  في  ذكر  شُعب وخصال، 
الإيمان، منها ما هو من أعمال القلوب، ومنها ما هو من معرفة القلوب،
الفتن خصلة من خصال الفرار من  الجوارح،  أعمال  ومنها ما هو من 
الإيمان، خصال  من  خصلة  فهذه  الجوارح،  أعمال  من  وهي  الإيمان 
واستعمل المؤلف الدين بدل الإيمان والمعنى واحد إلا إنه أراد أن يوافق

لفظ الحديث.

قال: "حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ" عبد الله بن مسلمة بن قعْنب القَعْنَبي
المدينة من  أصله  البصرة،  نزيل  المدني  الرحمن  عبد  أبو  الحارثي 
وسكنها مدة، ثقة، حجة، عابد، عده الذهبي في الحفاظ، كان ابن معين

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



وابن المديني لا يقدّمان عليه في الموطأ أحداً.

الناس في وقال الإمام ابن خزيمة سمعت نصر ابن مرزوق يقول: "أثبت 
الحاكم: قال الله  أبو عبد  بعده" وقال  يوسف  بن  الله  القعنبي، وعبد  الموطأ 
قال: ثم  والقعنبي،  وهب،  وابن  عيسى،  بن  مَعْن  الموطأ  في  "يقدم  الدارقطني: 
"وأبو مصعب ثقة في الموطأ"، وقال محمد بن عبد الوهاب الفرّاء: "سمعتهم
الكلمة تمر معكم في الأبدال"، هذه  بن مسلمة من  الله  يقولون عبد  بالبصرة 
النبي صلى الله عليه وسلم: قول  منها  أكثر من حديث،  فيها  ورد  الأبدال  كثيراً،  التراجُم 
(الأبدال بالشام، وهم أربعون رجلاً، كلما مات رجلٌ أبدل الله مكانه رجلاً يُسقى
بهم الغيث، ويُنتصر بهم على الأعداء، ويُصرف عن أهل الشام بهم العذاب" وهو
من وكثيرٌ  يصح،  لا  ضعيف  الأبدال  في  ورد  ما  وكل  ضعيف،  حديث 
الأئمة إذا أرادوا وصف رجلٍ بالصلاح، والزهد، والعبادة، قالوا هو من
الأبدال يشيرون إلى هذه الأحاديث، وهذا سبب تسميتهم بهذه التسمية أنه
أنه كان أنه من الأبدال  الله برجل آخر، فمعنى  ما يذهب رجل إلا يبدله 
الدين وفي عدالته، في  تعديل  أو  له  زاهدًا، صالحًا، وهذه شهادة  عابدًا، 
وقال العبادة"  في  المجتهدين  من  القعنبي  كان   " القاضي:  إسماعيل  وقال 
الحُنيني: "كنا عند ابن مالك فقدم ابن قعنب من سفرٍ، فقال مالك: قوموا بنا إلى
خير أهل الأرض" يروي عن أتباع التابعين، مات في أول سنة 221 بمكة،

روى له الجماعة سوى ابن ماجه.

دار إمام  الكبير،  الفقيه  المدني،  الله  عبد  أبو  أنس  ابن  هو  مالك"  "عن  قال: 
ترجمته. تقدمت  الهجرة، 

صعصعة" أبي  ابن  الرحمن  عبد  بن  الله  عبد  بن  الرحمن  عبد  "عن 
عبد بن  الرحمن  عبد  فيه:  يقول  من  ومنهم  المدني،  المازني  الأنصاري 
الله ابن أبي صعصعة، فتجده في التراجم هكذا وهكذا، فيُنسب عبد الله
فينسبه أبي صعصعة  ابن  الرحمن  عبد  فيه:  يقول  ومنهم من  إلى جده، 
أبي ابن  الرحمن  عبد  ابن  الله  عبد  فيه:  يقول  من  ومنهم  أبيه،  جد  إلى 
صعصعة فيقلب اسمه، وكل هؤلاء رجلٌ واحد، وهو ثقة، وثّقه أبو حاتم

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



والنسائي، من أتباع التابعين، روى له البخاري أبو داود والنسائي وابن
ماجه.

الأنصاري صعصعة  أبي  ابن  الرحمن  عبد  بن  الله  عبد  هو  أبيه":  "عن 
المازني المدني، ثقة، روى عنه مالك، ووثقه ابن البَرْقي والنسائي وذكره

ابن حبان في الثقات.

القبر والمنبر كان وقال مالك: "وكان لآل أبي صعصعة حلْقةٌ فيما بين 
فيهم رجالٌ أهل علمٍ وروايةٍ له ومعرفة به وكلهم كان يفتي " انتهى كلامه
رحمه الله، ومع إخراج البخاري له في الصحيح، لا وجه لقول من قال
داوود وأبو  البخاري  له  روى  تابعي  هو  مشهور،  غير  أو  مجهول  هو 

والنسائي وابن ماجه.

سنان بن  مالك  بن  سعد  عنه  الله  رضي  الخدري"  سعيد  أبي  "عن 
الأنصاري من الخزرج، مشهورٍ بكنيته، صحابي ابن صحابي، استصغر
يوم أحد، ثم شهد ما بعدها من المشاهد مع النبي صلى الله عليه وسلم، وكان ممن حفظ
عن رسول الله صلى الله عليه وسلم سننًا كثيرة، وروى عنه علمًا جمًّا، وكان من نُجباء
الأنصار وعلمائهم وفضلائهم، توفي بالمدينة سنة 74، روى عنه جماعة

من الصحابة وجماعة من التابعين، روى له الجماعة.

روى أبو نضرة، عن أبي سعيدٍ الخدري، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »لا يمنعن
سعيد: أبو  قال  عرفه«  أو  رآه  إذا  بحقٍ  يتكلم  أن  الناسِ  مخافة  أحدكم 
هذا رجعت)  ثم  أذنيه  فملأت  معاوية  إلى  ركِبت  أن  على  ذلك  (فحملني 
قال عبد الأمر، كما  انتهى  إذًا  الحديث  النبي، جاء  بحديث  السلف  عمل 
الخذف، فأخذ النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن  له أن  مُغَفَّل لابن عمه: "روى  الله بن 
وتخذف؟! الخذف  عن  صلى الله عليه وسلم  النبي  نهى  لك  (أقول  فقال:  وخذف،  حجراً 
بكتاب بتمسكه  عنده،  العبد  الله  يرفع  بهذا  أبدًا)  بعدها  كلمتك  لا  والله 
أبي سعيد من  الفعل  هذا  وكبيرة،  كل صغيرة  في  نبيه صلى الله عليه وسلم  وبسنة  ربه، 
يبيّن لنا كيف يكون الإنكار على ولاة الأمور، معاوية كان ولي أمر، ولما
فالنصيحة وتكلّم ونصح،  معاوية  إلى  ذهب  الحديث  هذا  أبو سعيد  ذكر 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



عند السلف لولاة الأمور تكون عندهم، لأن المقصود من النصيحة هو أن
يبيَّن لولي الأمر الحق من الباطل، وأن تقام عليه الحجة، ولعله يرجع عن
فضيحة، وليست  نصيحة  فهي  للجميع،  منفعة  ذلك  في  فيكون  باطله 
النصيحة لولاة الأمور في العلن مفسدتها كبيرة، عندما تصعد على المنبر
وتقول لهم افعلوا كذا، وأنتم لا تفعلون كذا وكذا، يحصل من ذلك إيغار
لصدور العامة فوق ما هي مليئة أصلاً بالضغائن على ولاة الأمور بسبب
ما يقع عليهم من ظلم، فيأتي هذا وينصح على المنبر فيزيد الأمر سوءًا،
ويزيد الطين بِلّة، فَيَهيجُ العامة فتقع الفتنة، وهذه الفتنة إذا وقعت ليست
لمصلحة أحد، هو عبارة عن قارب إذا دبت فيه الفتنة غرق الجميع، هذا
العلم، أهل  كلام  من  نقرأ  السابق  في  كنا  اليوم  شاهدناه  الذي  الواقع 
من وعندهم  والسنة،  بالكتاب  علم  عندهم  الذين  العلم  أهل  ونصائح 
مشاهداً، عِلمًا  صار  اليوم  لكن  ونسلّم،  منا،  فيه  أعمق  هم  ما  التجربة 
شرٍ باب  لأنه  الباب؛  هذا  يُغلق  أن  فينبغي  اليقين،  عين  إلى  فيه  وصلنا 

مفسدته عظيمة.

الأمور هل هو قطبي؟ سروري؟ العلني على ولاة  الإنكار  بجواز  قال  من 
خارجي؟

ولاة على  العلني  -بالإنكار  بهذا  يقول  كان  إن  تفصيل،  فيها  المسألة 
الأمور- مع تجويز الخروج فهو خارجي، أما إن قال بهذا وقيّد -كما كان
شيخنا الوادعي يفعل رحمه الله- كان ينكر إنكارًا علنيًا على ولاة الأمور
لكنه كان يقول لا أجيز الخروج عليهم ولا أجيز الثورات ويمنع هذا، هل
الخروج وهذه فرعٌ إلى آخره؟ لا، الأصل هو  يقال هذا سروري خارجي 
بناءً القائل ويُحكم عليه  يترتب عليه عند  إلى ما  فيُنظَر  عن هذا الأصل، 
أن يجوز لأحد  لا  عالم،  زلة  نعم، هي  عالم؟!  زلة  ذلك، خطأ خطأ،  على 
يتابعه عليها؟ نعم، لا يجوز لأحد أن يتابعه عليها، لكن لهذا فقط نقول هو
خارجي وسروري؟! لا، لكن إذا ضُمّ إليها غيرها عندئذ نقول هو سروري
ولاة على  العلني  الإنكار  يجوز  لك  يقول  بالدنيا  سروري  في  ما  لا،  أم 
الأمور ولا يجوز الخروج عليهم، ما في سروري في الدنيا يقول هذا، لكن

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



التقييد الذي ذكرتَه يخرجك من السرورية والقطبية نعم، لكن نقول هذا 
حقيقةً من حيث التطبيق الواقعي هل يمكن توقّع المفسدة التي ستحصل
ذلك وراء  من  سيحصل  هل  تعلم  حتى  المنبر  على  العلني  إنكارك  من 
خروج أم لا؟ لا يمكن، العامة لا تستطيع أن تضبطهم، إذا وقعت الفتنة
انتهى، تصعد على المنبر وتنكر على ولاة الأمور علنًا! بعد ذلك ما الذي
نفس مش  غلط،  التقييد  هذا  فلذلك  تضمنه،  أن  تستطيع  لا  سيحدث؟ 
التقييد الغلط فقط، لا؛ نفس الحكم غلط، والتقييد لا فائدة منه حقيقة، لأن
هذا إغلاق  من  بد  فلا  الأمر،  غالب  في  توقعها  يمكن  لا  المفسدة  توقع 
لبعد نعيشه،  الذي  هذا  زماننا  في  وخاصة  عظيمة  المفسدة  لأن  الباب؛ 
الناس عن السنة، وضعف الوازع الديني، وكثْرة الظلم عليهم، والقلوب
والبدع الضلال  الفتنة، وأهل  إثارة  تساعد على  الأمور كلها  فهذه  ملأى، 
فلا واجب،  الباب  هذا  فإغلاق  هذا،  على  الناس  يحرضون  الذين  كُثر 
إفراط ولا تفريط، لا مع ولاة الأمور ولا مع الدعاة، الحق يجب أن يُتبع،
غير ومن  ظلم،  غير  من  المسألة  في  والصواب  العدل  يقال  أن  ويجب 
نَدين الذي  الحق  هذا  ذلك،  من  للنفس حظٌ  يكون  أن  غير  ومن  تجاوز، 
الله به في هذه المسألة، فلا يجوز لأحدٍ إن وقع شيخه في خطأ أن يدافع
هذه سلفية،  طريقة  ليست  هذه  شيخه،  عن  الدفاع  أجل  من  الخطأ  عن 

الجميع. الحق فوق  الأهواء،  أهل الضلال أصحاب  طريقة 

يقرُب أي:  »يُوشِكُ"«  الله صلى الله عليه وسلم:  رسول  قال  قال:  "أنه  الله:  رحمه  قال 
كلاهما صحيح »"يَتَّبِعُ"«  أو  يَتْبَعُ"«  غَنَمٌ  الْمُسْلِمِ  مَالِ  خَيْرَ  يَكُونَ  »"أَنْ 

الجبال وأعاليها. رؤوس  الْجِبَالِ"«  »"شَعَفَ  بالغنم  »"بِهَا"« أي: 

أهل عند  الجبال  (وشَعَف  البر:  عبد  ابن  قال  "شَعَفَة"  و»"شَعَفَ"« جمع 
اللغة: رؤوسها، وشَعَفَةُ كل شيءٍ أعلاه) قال الأخفش: (الشَعَفُ: أطراف

الجبال وظهورها وأعاليها، الواحدة شَعَفَةٌ).

موضع وهو  موقعٍ،  جمع  و"المواقع":  المطر،  أي  الْقَطْرِ"«  »"وَمَوَاقِعَ 
المطر. نزول 

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



»"يَفِرُّ"« يهرب »"بِدِينِهِ مِنْ الْفِتَنِ"« جمعُ فِتْنَة، أصل الفتنة: الاختبار، ثم
استُعملت فيما أخرجه الاختبار من مكروه، ثم كثر استعماله في أبواب

المكروه، والمقصود بالفتنة هنا: ما يضر بالدين.

أشار صلى الله عليه وسلم بهذا الحديث إلى أن الفتن تكثر في آخر الزمان، ويحُلُّ فسادٌ
الشر أهل  مخالطة  من  دينه  على  يخاف  لمن  فينبغي  الناس،  بين  كثيرٌ 
يكون وأن  الأودية،  وبطون  الجبال  رؤوس  في  عنهم  ينعزل  أن  والفساد 
عنده أغنام يرعاها في هذه المواضع، وينتفع بدرِّها ونسلها، ويفعل ذلك
خلطة بسبب  يحصل  مما  فيه،  يضره  مما  دينه  وسلامة  دينه،  لإحراز 
لأن حينئذ  المسلم  مال  خير  الغنم  كان  (وإنما  رجب:  ابن  قال  الناس، 
المعتزل عن الناس بالغنم يأكل من لحومها ونَتَاجها ويشرب من ألبانها،
ويستمتع بأصوافها باللُبس وغيره، وهي ترعى الكلأ) يعني: العشب (في
الغنم) غير  في  توجد  لا  والمرافق  المنافع  وهذه  المياه،  وترد  الجبال، 
الغنم مباركة، فيها بركة، في كل شيء فيها منتفع، (ولهذا قال: »يتبع بها
من إليها  لجأ  من  تعصم  فإنها  وأعاليها،  رؤوسها  وهي  الجبال«  شعف 
عدوٍّ، »ومواقع القطر« لأنه يجد فيها الكلأ والماء فيشرب منها، ويسقي

غنمه وترعى غنمه من الكلأ) انتهى

المقصود من هذا الحديث: الحث على العزلة، والفرار بالدين مما يضره
عند كثرة الفتن.

حسب على  يختلف  هذا  الاختلاط؟!  أم  العُزلة  للمسلم  الأفضل  وهل 
الشخص وعلى حسب الزمان والمكان، الأصل أن الأفضل: من يخالط
الناس ويصبر على أذاهم، هذا أفضل من المؤمن الذي لا يخالط الناس
ولا يصبر على أذاهم، لكن أحيانًا تحدث أمور تكون العُزلة فيها خيرًا من
أن مثل  فتنة  نفسه  على  الإنسان  خاف  إذا  ذلك  من  بالناس،  الاختلاط 
إلى يدعو  أن  منه  يُطلب  أو  بدينه،  ينحرف  أن  منه  يُطلب  بلد  في  يكون 
من نفسه  على  يخشى  أو  دينه،  على  يؤثر  كثيرًا  الفسق  يرى  أو  بدعة، 
الفواحش، أو ما أشبه ذلك...، فهذه فيها العزلة خير، كحالنا اليوم، الشر

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



إذًا الاعتزال خير والفساد كثير في كل مكان، فالاعتزال والبعد أفضل، 
الاختلاط أن  الأصل  وإلا  الدين،  على  وفتنةٌ  شر  الاختلاط  في  كان  إن 
وإقامة الله،  شعائر  إقامة  من  الاختلاط  في  يحصل  لما  لماذا؟  أفضل، 
الجُمع والجماعات، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأشياء كثيرة
الناس، الناس ومخالطة  بالاجتماع مع  إلا  فعلها  يمكن  لا  الدين  هي من 
مع المعاصي  من  والخوف  والشر  الفتن  زمن  في  تختلف  فالمسألة 
مفيدة فيه  الخلطة  وتكون  هذا  فيه  ليس  الذي  بالزمن  وتختلف  الخلطة، 

أكثر. للدين 

وذِكر النبي صلى الله عليه وسلم للغنم هنا يبيّن أن الإنسان لا بد له من مصدر من للرزق،
منه، بد  لا  هذا سبب  منها،  يسترزق  كي  الغنم،  هنا  له  ذكر  لذلك  بد،  لا 
سبب قدَرَي وسبب شرعي، فالعزلة من غير أسباب الرزق لا يمكن أن
تحصل، وهنا الذين يحتاجون للعُزلة أصعب شيء عليهم في تحقيقها هو
سبب الرزق، فلذلك يتقي الله الإنسانُ ما استطاع، ونُسأل كثيرًا عن هذه
الإنسان وصار  جدًا،  كبير  بشكل  الفساد  فيها  دبَّ  المجتمعات  الأمور، 
يعتزل يفعل؟! من استطاع أن  للناس يخشى على دينه، فماذا  بمخالطته 
كما جاء بهذا الحديث اليوم في زمننا هذا فليفعل، هذا أفضل شيء، لأن
المصلحة اليوم في العُزلة؛ لكثرة الشر والفساد، طيب من لم يستطع -
وهذا حال الأكثر-؟ يتقي الله ما استطاع، ويعتزل بحسب القدرة، كيف
يعتزل بحسب القدرة؟ إن كان يعمل في مصنع مع أناس يشغل نفسه في
في من  الغالب  في  لأنه  المصنع،  في  مَن  مخالطة  عن  ويبتعد  عمله، 
الرب، يسب  من  ومنهم  يصلي،  لا  منهم  كثير  أو  يصلون،  لا  المصنع 
ويسب الدين، هذه موجود وبكثرة ونُسأل عنه كثيراً، اعتزل، ابتعد عنهم،
وابقَ في عملك فقط، ولو حتى أن تضع شيئًا في أذنيك تسمعه من قرآن
الله ما "اتقِ  القاعدة:  إذًا  إتقان عملك،  أو غيره إذا كان لا يتعارض مع 
الذي وبالواقع  فيه،  هو  الذي  بمجتمعه  أدرى  واحد  وكل  استطعتِ، 
آخر إنما ورد خبراً عن حال  الحديث  (وهذا  البر:  ابن عبد  قال  يعيشه، 
الزمان، وما المحمود في ذلك الوقت لكثرة الفتن؟ وقد كان صلى الله عليه وسلم يحضُّ

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



المدن، يعني  الحضر  يعني  الحواضر)  لزوم  على  الإسلام  أول  في 
(للجماعات والجمُعات) أي: لإقامة الجماعات والجُمُعات (ويقول: »من
في حديثٍ  أحسنِ  من  الباب  هذا  في  المذكور  والحديث  جفا«  بدى 
العزلة، والفرار من الفتنة، والبعد عن مواضعها من الحواضر وغيرها،
قال: والفتنة المذكورة بهذا الحديث تحتمل أن تكون فتنة الأهل والمال،
وفتنة النظر إلى أهل الدنيا، وفتنة الدخول على السلطان وغير ذلك من
يُرِدْ أنواع الفتن...) يعني ممكن تكون هذه وهذه وهذه، طيب قال: (ولم 
دون الأمارة  في طلب  القتال  على  الحاملة  المسلمين  بين  النازلة  الفتنة 
غيرها من الفتن) يعني لا يذهب ذهنك إلى أن المقصود من الفتنة في هذا
من أكثر  في  صلى الله عليه وسلم  النبي  منها  حذر  التي  الفتنة  المعروفة،  هي  الحديث 
المسلمين بين  اقتتال  حصل  إذا  المسلمين،  بين  الاقتتال  وهي  حديث 
بهذا، الواقعة  الفتن  أحاديث  فسروا  السلف  من  كثير  طبعًا  الدنيا،  على 
المسلمين بين  القتال  كان  إذا  الاقتتال  في حال  فتنة؟  تكون  متى  الفتنة 
على الدنيا، فقال لا تظن أن المقصود من هذا الحديث هذه الفتنة فقط،
وهذا الفتن)  أنواع  جميع  الفتن«،  من  بدينه  »يفر  بقوله:  أراد  (بل  قال: 
الصح، لأن النبي صلى الله عليه وسلم ما قيد »يفر بدينه من الفتن« عموم، اللفظ فيه لفظ
لا مقصودة،  فهي  دينك  في  تضر  فتنة  كل  كلها،  الفتن  يشمل  عموم، 
بد لك أن إذًا لا  باعتزالها  إلا  المحافظة على دينك وعلى سلامته  يمكنك 
تعتزلها، قال: (وفي ذلك دليل على فضل العُزلة والانفراد في آخر الزمان
بعد يعني ما يخفاكم  الخامس،  القرن  يتكلم؟! في  كزماننا هذا) هذا متى 
الفتنة الفرار والعزلة في  الحال، وقال غيره: (وأما  ألف سنة إيش صار 
فواجب) هذا حكمها إذا خشيت على دينك ولا يمكنك حفظ دينك إلا بها
كانت إذا  وأما  الله،  شاء  إن  النجاة  (وفيه  قال:  شك،  لا  واجبة،  فهي 
وحضور والجماعة،  الناس،  فمخالطة  فتنة؛  زمان  يكن  ولم  الدَعَة، 

انتهى. العزلة)  العلم أفضل من  الجمعة، والجنائز، وحِلق 

خاف لمن  العزلة  فضيلة  على  دالٌ  (والخبر  "الفتح":  في  حجر  ابن  قال 
على دينه، وقد اختلف السلف في أصل العزلة، فقال الجمهور: الاختلاط

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



أولى لما فيه من اكتساب الفوائد الدينية للقيام بشعائر الإسلام، وتكثير
وعيادة وإغاثة  إعانة  من  إليهم  الخير  أنواع  وإيصال  المسلمين،  سواد 
ما معرفة  بشرط  السلامة  لتحقق  أولى  العزلة  قومٌ:  وقال  ذلك...،  وغير 

دينه. أمور  فيما يحتاجه من  الدين  فقه في  يعني يكون عنده  يتعين) 

وقال النووي: (المختار تفضيل المخالطة لمن لا يغلب على ظنه أنه يقع
في معصية، فإن أشكل الأمر يقع) ولا ما يقع؟ قال: (فالعزلة أولى).

أحد عليه  يتحتم  من  فمنهم  الأشخاص،  باختلاف  (يختلف  غيره:  وقال 
الأمرين) إما العزلة أو الاختلاط (ومنهم من يترجح) في حقه إما العزلة
أو الاختلاط (وليس الكلام فيه) يعني أمره واضح (بل إذا تساويا فيختلف
يتحتم فمن  الأوقات،  باختلاف  اختلف  تعارضا  فإن  الأحوال،  باختلاف 
عليه المخالطة من كانت له قدرة على إزالة المنكر فيجب عليه إما عيناً
وإما كفايةً بحسب الحال والإمكان، وممن يترجح: ممن يغلب على ظنه
أنه يسلم في نفسه إذا قام في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وممن
يستوي: من يأمن على نفسه ولكنه يتحقق أنه لا يُطاع، قالوا: وهذا حيث
لا يكون هناك فتنة عامة، فإن وقعت الفتنة ترجحت العزلة لما ينشأ فيها
غالباً من الوقوع في المحذور، وقد تقع العقوبة بأصحاب الفتنة فتعم من
ظَلَمُوا الَّذِينَ  تُصِيبَنَّ  لَّلا  فِتْنَةً  ﴿وَاتَّقُوا  تعالى:  قال  كما  أهلها،  من  ليس 
ويؤيد  [25 [الأنفال:  الْعِقَابِ﴾  شَدِيدُ  اللَّهَ  أَنَّ  وَاعْلَمُوا   ۖ خَاصَّةً  مِنكُمْ 
جاهد رجلٌ  الناس  »خير  أيضاً:  سعيد  أبي  حديث  المذكور  التفصيل 
من الناس  ويَدَع  ربه  يعبد  الشعاب  من  شِعْب  في  ورجلٌ  وماله،  بنفسه 

باختصار. انتهى  شره(« 

لدينك والأفضل  دينك،  حفظ  هو  الواجب  المسألة:  هذه  في  الخلاصة 
الإسلام شعائر  إقامة  فيها  بل  دينك؛  تضر  لا  الخلطة  كانت  فإذا  تفعله، 
وأحكامه فهي أفضل، وإذا كان فيها ضرر على دينك فالعزلة أفضل، هذا

خلاصة الأمر.

قال ابن رجب رحمه الله: (بوّب البخاري على أن الفرار من الفتن من
www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



الدين، وليس في الحديث إلا الإشعارُ بفضل من يفر بدينه من الفتن، لكن
لما جعل الغنم خير مال المسلم في هذه الحال دل على أن هذا الفعل من
خصال الإسلام، والإسلام هو الدين) أي لما جعل الغنم خير مالٍ للمسلم
-يعني المتصف بالإيمان- لأنه يعينه على الفرار من الفتن ويحفظ دينه؛
دل على أن الفرار بالدين من خصال الإيمان، وقال: (وأصرح من دَلالة
هذا الحديث الذي خرّجه هنا، الحديث الذي خرّجه في أول الجهاد من
رسول يا  "قيل:  قال:  أبي سعيد  عن  يزيد،  بن  عطاء  الزهري، عن  رواية 
الله صلى الله عليه وسلم: »مؤمنٌ يجاهد في سبيل فقال رسول  الناس أفضل؟  الله! أي 
الله بنفسه وماله، قالوا: ثم من؟ قال: مؤمن في شِعب من الشعاب يتقي
الله ويَدَع الناس من شره"« قال: وليس في الحديث ذكر الفتن، وخرجه
أبو داود وعنده: "سُئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي المؤمنين أكمل إيمانًا؟" فذكره...،
وهذا فيه دَلالة على أن الاعتزال عن الشر من الإيمان، قال: وفي المسند
رجب ابن  الآن  البهزية)  مالك  أم  عن  طاوس،  عن  الترمذي:  وجامع 
الفرار البخاري على أن  يقوّي جانب استدلال  يسوق الأحاديث هذه كي 
من الفتن من الدين، خصلة من خصال الإسلام أو الإيمان، قال: (عن أم
رجلٌ الفتنة  في  الناس  »خير  الله صلى الله عليه وسلم:  رسول  قال  قالت:  البهزية  مالك 
في فرسه  بعِنان  آخذٌ  ورجلٌ  حقه،  ويؤدي  ربه،  يعبد  ماله،  في  معتزلٌ 
النبي صلى الله عليه وسلم، خرجه عن  عباس  ابن  عن  طاوس،  عن  وروي  الله«  سبيل 
حديث من  أيضاً  الحاكم  وخرّج  مرسلًلا،  طاووس  عن  وروي  الحاكم، 
أبي هريرة مرفوعاً: »أظلّتكم فتنة كقِطع الليل المظلم، أنجى الناس منها
بعِنان الدروب  وراء  غنمها، ورجلٌ من  رِسْل  من  يأكل  صاحب شاهقةٍ 
الروايات فهذه  قال:  بعضهم،  وقفه  وقد  سيفه«  فَيء  من  يأكل  قرسه 
المقيّدة بالفتن تقضي على الروايات المطلقة) يعني الرواية المطلقة تقيّد

بالروايات المقيدة بالفتنة، انتهى كلامه رحمه الله.

عن البخاري  أفراد  من  والحديث  مدنيون،  كلهم  الحديث  هذا  رجال 
وتابعه عبد به،  مالك  الموطأ، روي من طرق عن  أحاديث  مسلم، ومن 
مالك، رواه  كما  البخاري  عند  الماجشون  ابن  سَلَمة  أبي  ابن  العزيز 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



وتابعه ابن عيينة ويحيى بن سعيد إلا أنه عندهما مقلوب، ففيه: عن عبد
عبد أن  البداية  في  ذكرنا  أبيه،  عن  الأنصاري  الرحمن  عبد  بن  الله 
الرحمن يسمونه: عبد الله، هذه منها، قال ابن المديني: (وهِم ابن عيينة
في نسبه، حيث قال عبد الله بن عبد الرحمن) وقال الشافعي: (يُشبه أن
يكون مالكٌ حفظه) انتهى، يعني: الصواب التسمية التي ذكرها مالك له،
هو رجل واحد، لكن هل اسمه عبد الله ولا عبد الرحمن ، عبد الله بن

عبد الرحمن أم عبد الرحمن بن عبد الله؟

وزاد "مُؤَمَّلٌ بن سعيد" في الإسناد: نهاراً العبدي: بين ابن أبي صعصعة
أبي ابن  الصواب  هل  الإسناد،  في  واقع  آخر  خطأ  هذا  سعيد،  وأبي 
صعصعة عن أبي سعيد مباشرة أم بينهما واسطة؟ هذا الواسطة هو نهار

العبدي، هذا زاده مؤمّل بن سعيد.

قال الدارقطني في العلل: (ووهم في ذكر نهار العبدي) من؟ مؤمل، مؤمل
وهم فيه فزاد فيه نهارًا، قال: (وإنما روى هذا الحديث ابن أبي صعصعة
أصلًلا ومؤمّل  البخاري،  أخرجه  كما  يعني  سعيد)  أبي  عن  أبيه  عن 

ضعيف وروايته منكرة.

عبد عن  أسلم،  بن  زيد  عن  مالك،  عن  روي  (وقد  رجب:  بن  وقال 
قال: أسلم،  بن  زيد  الرحمن:  وعبد  مالك  بين  أبي سعيد)  عن  الرحمن، 

انتهى. (وهو وهم) 

القَعْنَبي والتِّنِّيسي عن مالك، من أجود من ابن مندة من طريق  أخرجه 
يروي الموطأ عن مالك، والحديث في الموطأ، وقال: (هذا إسناد صحيح
البخاري وافقوا  فالحفاظ  له)  علة  يخرّجه مسلم، ولا  ولم  الجماعة،  عند 

أعلم. بهذا الاسناد، والله  الحديث  على صحة هذا 

الْمَعْرِفَةَ وَأَنَّ  بِاللهِ،  أَعْلَمُكُمْ  أَنَا  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  النَّبِيِّ صَلَّى  قَوْلِ  "بَابُ 
قُلُوبُكُمْ﴾ بِمَا كَسَبَتْ  يُؤَاخِذُكُمْ  تَعَالَى: ﴿وَلَكِنْ  اللهِ  لِقَوْلِ  الْقَلْبِ  فِعْلُ 

عَنْ أَبِيهِ،  عَنْ  هِشَامٍ،  عَنْ  عَبْدَةُ،  أَخْبَرَنَا  قَالَ:  سَلَّلامٍ  بْنُ  مُحَمَّدُ  حَدَّثَنَا 

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



عَائِشَةَ قَالَتْ: »كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَمَرَهُمْ أَمَرَهُمْ
إِنَّ اللهِ،  رَسُولَ  يَا  كَهَيْئَتِكَ  لَسْنَا  إِنَّا  قَالُوا:  يُطِيقُونَ،  بِمَا  الْلأَعْمَالِ  مِنَ 
يُعْرَفَ حَتَّى  فَيَغْضَبُ  تَأَخَّرَ،  وَمَا  ذَنْبِكَ  مِنْ  تَقَدَّمَ  مَا  لَكَ  غَفَرَ  قَدْ  اللهَ 

أَنَا"« بِاللهِ  وَأَعْلَمَكُمْ  أَتْقَاكُمْ  إِنَّ  يَقُولُ:  ثُمَّ  وَجْهِهِ،  فِي  الْغَضَبُ 

"بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَا أَعْلَمُكُمْ بِاللهِ ""أعلمكم": أفعل
تفضيل يدل على أن العلم بالله يتفاضل، وهو درجات، وأن بعض الناس
توحيده وشرعه التصديق يشمل  بالله مع  والعلم  فيه أفضل من بعض، 

الإيمان. بل هو أصلٌ في  الإيمان؛  بذلك، فهذا من  يتعلق  وما 

وقوله: "وأن المعرفة فعل القلب لقول الله تعالى..."

وقصدتم عزمتم  أي  عمله،  القلب:  كسْب  قلوبكم﴾":  كسبت  "﴿بما 
للقلب عملًلا، أن  يدل على  النية، وهذا  عَقَد  أي  القلب:  اليمين، وكَسَب 
الله قال  التي  الأخرى  الآية  بمعنى  الآية  وهذه  عملًلا،  للجوارح  أن  كما 
تبارك وتعالى فيها: ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقّدتم الأيمان﴾ قال مجاهد في
قوله تعالى: ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقّدتم الأيمان﴾ قال: (أن تحلف على
فعل "المعرفة:  البخاري:  قال  لذلك  الشاهد،  هنا  تعلمه)  وأنت  الشيء 
بقوله: يعني  القلب،  عمل  من  تصديق  معها  التي  المعرفة  يعني  القلب" 
من خَصلة  وهي  الإيمان،  من  القلب  في  مما  أنها  القلب"  عمل  "من 

تقدم هذا. الإيمان، وتتفاضل، وقد  خصال 

الإيمان، الله عن خصلة من خصال  البخاري رحمه  الإمام  يتحدث  إذًا 
القلب. أو مما في  القلب،  وهي من عمل 

الإيمان عند أهل السنة والجماعة: علم وتصديق وأعمال القلوب وأعمال
الجوارح.

هذا أراد  ما  البخاري  الإمام  القلب،  قول  يسمونه  وهذا  وتصديق":  "علم 
التفصيل وإنما أراد ما في القلب، وأن للقلب عمل، ومما في القلب هو
المعرفة، ولكن أهل العلم من السلف رضي الله عنهم يقولون قول القلب

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



ويريدون: المعرفة مع التصديق، المعرفة والتصديق بالله وملائكته وكتبه
أعمال توجب  التي  المعرفة  هذه  صلى الله عليه وسلم،  الرسول  به  جاء  ما  وكل  ورسله 
القلوب من محبة الله، وخشيته، والإخلاص، ومحبة رسوله، وغيره من

أعمال القلوب.

هذه المعرفة توجب أعمال القلوب في القلوب السليمة.

يمكن تقول إبليس عرف، فرعون عرف؛ ما أوجبت لهم أعمال القلوب!
يقال هنا إيش؟ هذه قلوب ليست سليمة، فيها من الكِبر والحَسَد ما منع

هذا الإيجاب.

السليمة، القلوب  القلوب في  أعمال  والتصديق توجب  المعرفة  إذًا هذه 
هذه مهمة بهذا القيد، ثم أعمال القلوب يلزم منها أعمال الجوارح، فهما
بعضهما، شوف ينفكان عن  لا  الجوارح،  وعمل  القلب  متلازمان؛ عمل 

الإيمان هذه كلها. ببعضها، خصال  الارتباط، كلها مرتبطة 

معًا، والتصديق  العلم  بمعنى  المعرفة  استعمال  السلف  كلام  في  ورد 
والعلماء يجعلون المعرفة مع التصديق قول القلب، وأعمال القلوب من

محبة وتعظيم وخشية وغيرها... عمل القلوب.

الأشاعرة -وهم مرجئة- يقولون الإيمان تصديق، ولكنهم يدخلون أعمال
القلوب في الإيمان، وبهذا يفترقون عن الجهمية.

في القلوب  أعمال  يدخلون  ولا  المعرفة،  الإيمان  يقولون:  الجهمية 
الإيمان.

والجهمية ومن تبعهم مختلفون في التفريق بين المعرفة والتصديق.

أنفسهم ليُخرجوا  ليش؟  وتصديقه،  القلب  معرفة  بين  يفرّقون  الأشاعرة 
تُبطل قولهم في من إشكالات وردت على مذهبهم في الإيمان وإلزامات 
الإيمان بأنه تصديق، كإبليس وفرعون واليهود الذين صدّقوا لكنهم كفار،
وغيرهم وإبليس  فرعون  والتصديق،  المعرفة  بين  فرق  هناك  لا،  فقالوا: 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



يَخرجوا من هذا. هؤلاء عرفوا ولم يصدّقوا، حتى 

ما في أحد يقول بأن المعرفة هي نفسها التصديق، لا إشكال، فالمعرفة
علم ضده الجهل، التصديق تصديق ضده التكذيب، لكن الإشكال وين؟
هل يمكن أن يكون المرء عارفًا غير مصدق؟ هذا الموضوع، الأشاعرة
قالوا: نعم، حتى يخرجوا من هذا الإشكال، ففرّقوا، قالوا إبليس وفرعون

وغيره...، قالوا: كانوا يعرفون لكنهم ما كانوا مصدقين؛ لذلك كفروا.

وبين القلب،  معرفة  بين  الفرق  فإن  (وأيضًا  الله:  رحمه  تيمية  ابن  قال 
أمرٌ القلب:  قول  يُجعل  الذي  الانقياد  عن  الخالي  القلب  تصديق  مجرّد 
دقيقٌ، وأكثر العقلاء ينكرونه) ما في فرق بين المعرفة والتصديق، يعني
من حيث الوقوع، ممكن يكون الشخص عارفًا غير مصدق، أنا عرفت
الوقت بنفس  به  لكني مكذّب  بذلك؛  يكذب، عرفته  أن محمدًا صادق لا 
في قلبي، بغض النظر عن اللسان، اللسان ممكن يكذب الإنسان ويقول
على لسانه ما ليس في قلبه، هذا ممكن مش موضوعنا، موضوعنا في
هون مصدقًا؟  الشخص  يكون  أن  غير  من  المعرفة  تحصل  القلب: 

نعم. يقولون:  الموضوع، الأشاعرة 

قال ابن تيمية: (وأكثر العقلاء يقولون: لا) حتى بعض الأشاعرة أنفسهم
يقولون: لا، لا يمكن هذا، ما يحصل، عرف معناها صدّق.

وتصديقه، القلب  معرفة  بين  الفرق  يتصورون  لا  الناس  (وأكثر  قال: 
ويقولون: إن ما قاله ابن كلاب والأشعري من الفَرْق كلام باطل لا حقيقة

له، وكثير من أصحابه اعترف بعدم الفرق.

وقال: (ولهذا قالوا: إن الإنسان لا يمكنه أن يقوم بقلبه خبرٌ بخلاف علمه،
ما بخلاف  خبرٌ  بقلبه  يقوم  أنه  وأما  بلسانه،  ذلك  يقول  أن  يمكنه  وإنما 

أعلم). يعلمه فهذا غير ممكن، والله 

فعلى هذا: قول الجهمة: "الإيمان المعرفة"، يدخل فيه التصديق، لكن هل
يلتزمون بهذا أم لا؟!

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



العلم من له عمل، وأن  القلب  يثبت أن  أراد أن  البخاري  الخلاصة: أن 
عمله، وأن العلم يتفاضل.

على كلٍّ: القلب فيه إيمان العلم، والتصديق، وأعمال القلوب، هذه كلها
في القلب موجودة.

وأعمال القلب،  قول  هو  والتصديق  العلم  والجماعة:  السنة  أهل  عقيدة 
القلوب هي أعمالها؛ محبة، خشية، رجاء، توكل إلى آخره...، هذه كلها

من الإيمان.

"محمد أتباع  الكَرَّاميَّة"،  "مرجئة  الإيمان:  من  وأنها  المعرفة  في  وخالف 
بن كَرَّام أبي عبد الله السجستاني" المتوفى في القدس سنة 255ه، هؤلاء
عرفت نستفيد؟  ماذا  ليش؟  الأقوال،  معرفة  جدًا  مهم  طبعا  قالوا؟  ماذا 
الشر لا للشر، ولكن لتوقيه، يقول ابن تيمية رحمه الله -بمعنى كلامه-
لأن صحيح،  هذا  وتخبط"  اضطرب  الفرق  أقوال  يعرف  لم  "من  قال: 
أقوالهم تكون مبنية على أصولهم، ربما توافقهم فيها وأنت لا تشعر، فلا

بد من معرفتها، ومعرفة على ماذا بنيت؟ هذا مهم جدًا.

فالمنافقون آمن،  فقد  بالشهادتين  نطق  فمن  الكلمة،  الإيمان  فقالوا: 
قال فإذا  بالشهادتين،  النطق  الكلمة  الكلمة؟  يعني  إيش  مؤمنون عندهم، 
الرجل: "لا إله إلا الله محمد رسول الله" فهو مؤمن عندهم، حتى لو كان

منافقا في حقيقة الأمر، هذا من حيث الاسم.

يسمي العلماء مسألة الإيمان هذه: "الأسماء والأحكام"

"الأسماء": ماذا تسميه؟ تسميه مؤمنًا، تسميه فاسقًا، تسميه كافرًا.

هو هل  النار؟  في  هو مخلد  هل  الآخرة؟  في  عليه  تحكم  ماذا  "الأحكام": 
يسمى هذا  لا؟  أم  يخرج  ثم  النار  في  يعذب  هل  لا؟  أم  الجنة  في  مخلد 

أحكامًا.

هؤلاء في الدنيا يسمونه مؤمنًا، وفي الآخرة هل يحكمون عليه بدخول

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



الجنة؟ هذا ما سيأتي إن شاء الله.

الثانية (والفرقة  المرجئة:-  فِرَق  يذكر  -وهو  الأشعري  الحسن  أبو  قال 
أن يزعمون  كرام،  بن  محمد  أصحاب  الكرامية،  المرجئة:  من  عشرة 
يطلقون عندما  عندهم  الإقرار  باللسان)  والتصديق  الإقرار  هو  الإيمان: 
الإقرار أيش يريدون؟ النطق بلا إله إلا الله ومحمد رسول الله، فهنا أبو
والتصديق (الإقرار  قال:  يريده،  ما  هذا  يطلقه  عندما  الأشعري  الحسن 
الإيمان موضوع  في  داخل  مش  عندهم  القلب  القلب)  دون  باللسان 
إيمانًا) باللسان  التصديق  أو شيء غير  القلب  تكون معرفة  أن  (وأنكروا 
كانوا على الذين  المنافقين  أن  (وزعموا  إيمانًا،  ليست  كلها  هذه  عندهم 
هو بالله  الكفر  أن  وزعموا  الحقيقة،  على  مؤمنين  كانوا  النبي صلى الله عليه وسلم  عهد 

الله. انتهى كلامه رحمه  باللسان)  له  الجحود والإنكار 

رأيتم كيف التلازم بين الإيمان والكفر؟ منضبط، الأقوال منضبطة، من
قال الإيمان كذا فضده إيش؟ الكفر عنده، لما قالوا: "الإيمان هو الكلمة"

الكفر إيش كان عندهم؟ الجحود والإنكار باللسان فقط.

السنة أهل  عند  من  الإيمان  فيأخذ  الجهال،  من  ممن؟!!  يأتي  التخبط 
أهل عقيدة  هذه  لك  ويقول  المرجئة  عند  من  الكفر  ويأخذ  والجماعة، 

الله. انتهى كلامه رحمه  السنة والجماعة، هذا جاهل متخبط، 

يقول: هو مجرد المرجئة: من  أقوال  الثاني من  (والقول  تيمية:  ابن  قال 
الكرامية) قبل  يُعرف لأحد  اللسان، وهذا لا  قول 

وقال: (وأحمد ذكر أنه لا بد من المعرفة والتصديق مع الإقرار) المعرفة
جحد من  (إنّ  وقال:  باللسان،  النطق  الإقرار:  القلب،  قول  والتصديق: 
معلوم القول  هذا  فساد  فإن  عظيمًا،  قولًلا  قال  فقد  والتصديق  المعرفة 
من دين الإسلام، ولهذا لم يذهب إليه أحد قبل الكرامية، مع أن الكرامية
لا تنكر وجوب المعرفة والتصديق؛ ولكن تقول: لا يدخل في اسم الإيمان

حذرًا من تبعّضه وتعدده)

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



من (حذرًا  قال:  الإيمان؟  في  هذا  قولها  الكرامية  قالت  ليش  هنا:  انتبه 
تبعضه وتعدده) هذه أكبر مصيبة لدى المرجئة شبهة المرجئة العظيمة؛
تبعّض وذهب بعضه ذهب كله، الإيمان شيء واحد، وإذا  يقولون:  أنهم 
بأي التبعض  يمنعون  لذلك  واحد،  شيء  الإيمان  يقولون:  يتبعض،  فلا 

باطلة. بلوازم  التزموا  طريقة، لأنهم 

قال: (حذرًا من تبعضه وتعدده؛ لأنهم رأوا أنه لا يمكن أن يذهب بعضه،
- يتجزأ  أن  يمكن  لا  المرجئة،  شبهة  هذه  شبهتهم،  هذه  بعضه)  ويبقى 
شيء هو  قالوا  فإذًا  كله،  ذهب  ذهب  إذا  بعضه-،  ويبقى  بعضه  يذهب 
أعمال أخرجوا  عنها،  ذُكرت  التي  بالأشياء  المرجئة  التزمت  واحد، 
تقدم كما  بطريقتها  الخوارج  والتزمت  الإيمان،  مسمى  من  الجوارح 

سابقًا.

"الإيمان ويقولون:  مؤمنًا،  المنافق  يسمون  الذين  الكرامية  (حتى  وقال: 
إيش؟ يعني  الباطن)  الإيمان  إلا  الآخرة  في  ينفع  لا  يقولون:  الكلمة"  هو 
يعني أنهم يقولون أن المنافق مخلد في نار جهنم، إذًا خالفوا في الاسم لا
في الحكم في حق المنافق، قال: (وقد حكى بعضهم عنهم: أنهم يجعلون
نازعوا في الاسم لا في إنما  الجنة، وهو غلط عليهم،  المنافقين من أهل 
الحكم، بسبب شبهة المرجئة في أن الإيمان لا يتبعّض ولا يتفاضل) هذه
إيمان أن  في  والجهمية  المرجئة  توافق  (والكرامية  وقال:  شبهتهم،  هي 
الناس كلهم سواء، ولا يستثنون في الإيمان؛ بل يقولون: هو مؤمن حقًا
فيمن أظهر الإيمان، وإذا كان منافقًا فهو مخلد في النار عندهم، فإنه إنما
أن يقولون:  أنهم  عنهم  باطنًا وظاهرًا، ومن حكى  آمن  الجنة من  يدخل 
المنافق يدخل الجنة فقد كذب عليهم؛ بل يقولون أن المنافق مؤمن لأن
هو الإسلام  إذ  مسلمًا،  غيرهم  يسمّيه  كما  الظاهر  القول  هو  الإيمان 
الاستسلام الظاهر، ولا ريب أن قول الجهمية أفسد من قولهم من وجوه
عن خارج  قول  الكرامية  قول  قيل:  وإذا  وعقلًلا،  ولغةً  شرعًا  متعددة 
إجماع المسلمين، قيل: وقول الجهم في الإيمان قول خارج عن إجماع
المسلمين قبله، بل السلف كفّروا من يقول بقول جهم في الإيمان) انتهى

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



كلامه رحمه الله.

الحسن أبو  ذكره  الجهم؟  قول  هو  ما  طيب  الكرامية،  قول  من  انتهينا 
أي: من منهم)  الأولى  (فالفرقة  قال:  الإسلاميين"،  "مقالات  في  الأشعري 
المرجئة (يزعمون أن الإيمان بالله هو: المعرفة بالله ورسله، وبجميع ما
باللسان، الإقرار  من  المعرفة  سوى  ما  وأن  فقط،  الله  عند  من  جاء 
والخوف لهما،  والتعظيم  ولرسوله،  لله  والمحبة  بالقلب،  والخضوع 
منهما، والعمل بالجوارح فليس بإيمان) شوف هنا إيش قالت؟! الإيمان
هو: المعرفة بالله ورسله وبجميع ما جاء من عند الله، هذا هو الإيمان،
أبي كلام  تأمل  من  والتصديق،  العلم  بذلك  يريد  أنه  الظاهر  (المعرفة) 
الحسن الأشعري في نقله عن الأشاعرة وغيرهم يعرف أنه يريد بالمعرفة
من الإيمان  خصال  بقية  يُخرجون  لكنهم  التصديق،  مع  المعرفة  هذا، 
الإيمان، بس هذا هو الإيمان عندهم، إذًا هو محصور عندهم بقول القلب
وهو القلب  قول  بجزء من  فيكون  التصديق  يريدون  لا  قلنا  إذا  أو  فقط، 

العلم فقط.

قال: (وزعموا) انظر هنا الآن! ألم يقولوا أن الإيمان هو المعرفة؟ فالكفر
إيش يكون عندهم؟ قال: (وزعموا أن الكفر بالله هو الجهل به، وهذا قول
أتى إذا  الإنسان  أن  الجهمية  وزعمت  صفوان،  بن  جهم  عن  يُحكى 
بالمعرفة ثم جحد بلسانه أنه لا يكفر بجحده، وأن الإيمان لا يتبعض، ولا
موضوع على  ركز  البخاري  الإمام  كيف  رأيتم  فيه)  أهله  يتفاضل 
في التفاضل  المعرفة،  في  التفاضل  الإيمان،  في  التفاضل  التفاضل؛ 
أعمال القلوب، التفاضل في أعمال الجوارح ، ركّزَ عليها جدًا، لأنه عرف

من هم المرجئة، وما هي أقوالهم.

الشبهة واحدة، فيه) لأن  أهله  يتفاضل  يتبعض ولا  الإيمان لا  قال: (وأن 
وهي: جزء واحد، لا يتبعض ولا يتجزأ، ولا يزيد ولا ينقص، (وأن الإيمان

والكفر لا يكونان إلا في القلب دون غيره من الجوارح). انتهى

وقال ابن تيمية: (وهؤلاء المعروفون، مثل: حماد بن أبي سليمان، وأبي
www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



حنيفة وغيرهما من فقهاء الكوفة...، كانوا يجعلون قول اللسان واعتقاد
القلب من الإيمان) هؤلاء مرجئة الفقهاء، قال: (وهو قول "أبي محمد بن
قالوا: أنهم  عنهم  نُقل  ولا  ذلك،  في  قولهم  يختلف  لم  وأمثاله،  كُلَّلاب" 
بن الجهم  عن  حكَوه  القول  هذا  لكن  القلب،  في  تصديق  مجرد  الإيمان 
صفوان) الذي هو أيش؟ أن الإيمان هو مجرد تصديق القلب (ذكروا أنه
قال: الإيمان هو مجرد معرفة القلب وإن لم يقر بلسانه) ابن تيمية رحمه
الله يجعل قول الجهم بن صفوان داخلًلا فيه التصديق؛ لذلك أحيانًا ينقل
أن (ذكروا  قال:  بالقلب،  تصديق  الإيمان  يقول:  الجهم  صراحة،  عنه 
الإيمان هو مجرد معرفة القلب وإن لم يقر بلسانه، واشتد نكيرهم لذلك
قال من  كفر  وغيرهما  حنبل  بن  وأحمد  الجراح  بن  وكيع  أطلق  حتى 

انتهى. الجهمية)  أقوال  فإنه من  ذلك؛ 

والذين الإيمان،  في  الجهمية  وقول  الكرامية،  قول  عرفنا  قد  نكون  بهذا 
خالفوا في مسألة المعرفة هم الكرامية، أما الجهمية فيقولون الإيمان هو

المعرفة، فيدخل في ذلك قول القلب فقط؛ لذلك كفروهم.

قال رحمه الله: "حدثنا محمد بن سلَلام" بتخفيف اللام، روي ذلك عنه
نفسه أنه قال بأنها بتخفيف اللام، في خلاف لكن بما أنه صح عنه أنه قال

سلَلام خلاص انتهى الأمر.

هو ابن الفرج السُّلمي مولاهم، أبو عبد الله البخاري البيكندي، من كبار
المحدثين، وله حديث كثير ورحلة، وله مصنفات في كل باب من العلم،
له روى  ه،   225 سنة  مات  التابعين،  أتباع  عن  يروي  حافظ،  ثقة، 

الستة. الكتب  البخاري فقط من أصحاب 

يقال الكوفي،  محمد  أبو  الكِلَلابي،  سليمان  ابن  هو  عَبْدة"  "أخبرنا  قال: 
اسمه: عبد الرحمن، وعبدة لقب، ضابط اللقب: ما أشعر بمدحٍ أو ذم،
والكُنية: ما بُدأ بأب أو أم، والاسم: ما دل على مسمى، قال أحمد: (ثقة
أتباع من  وهو  جدًا)  الحديث  (مستقيم  حبان:  بن  وقال  وزيادة)،  ثقة 

الجماعة. له  بعدها، روى  ه وقيل  التابعين، مات 187 
www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



"عن هشام" هو ابن عروة بن الزبير، وهو ثقة حافظ تقدم.

"عن أبيه" عروة بن الزبير بن العوام ثقة حافظ فقيه تقدمت ترجمته.

"عن عائشة" أم المؤمنين تقدمت.

قالت: "كان" كثيرًا ما تأتي بمعنى: لم يزل.

كان فعل ماضي، كان حاصلًلا كذا ثم انقطع، هكذا ينبغي أن يفهم، لكن
معانيها من  لكن  وانقطاعه،  الماضي  على  تدل  أنها  معانيها  أحد  هذا 
أيضًا: الاستمرار، المداومة، بمعنى لم يزل، سيأتي معنا إن شاء الله في
صحيح البخاري أن رجلًلا استشكل الآيات التي فيها ﴿وكان الله غفورًا
ابن عباس، سيأتي الآيات كثيرة، وعَرض هذا على  رحيمًا﴾ ومثل هذه 
أنها بمعنى: (لم يزل كذلك) ابن عباس  الله معنا، وكان جواب  إن شاء 
على تدل  كان  هنا  تلك،  من  هذه  عنه،  الله  رضي  عباس  ابن  قال  هكذا 

النبي صلى الله عليه وسلم... يفعل  الاستمرار: هكذا كان 

"(كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أمرهم)" إذا أمر الناس بعمل من الأعمال.

بهم رحمةً  عليه،  يستطيعون  بما  يطيقون)"  بما  الأعمال  من  "(أمرهم 
وتخفيفًا، الطاقة: هي القدرة والاستطاعة، قال الله تعالى: ﴿لا يكلف الله

نفسًا إلا وُسعها﴾ والوسع: الاستطاعة.

"(قالوا: إنا لسنا كهيأتك يا رسول الله)" لما رخص لهم النبي صلى الله عليه وسلم في
ليس كهيأتك، إيش نحن  قالوا:  يخفف عنهم،  أن  أراد  الأعمال  عمل من 

يعني؟؟ ليس حالنا كحالك.

"(فإن الله قد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر)" يعني أنت لا تحتاج
وتعالى تبارك  الله  لأن  يناسبك؛  والرخَص  بالرفق  فالأخذ  العمل،  لكثرة 
غفر ذنوبك، بخلافنا نحن، نحن لم تُغفر ذنوبنا كما غُفرت ذنوبك، فنحتاج

إلى كثرة العمل، والرخَص لا تناسبنا، الأخذ بالأرفق لا يناسبنا.

أي: يُعرف)"  "(حتى  هذا  قولهم  النبي صلى الله عليه وسلم من  أي فغضب  "(فيغضب)" 
www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



عُرف الغضب بوجهه، أي: ظهر أثره على وجهه، ورأوه منه، غضبه هذا
في جاء  كما  صلى الله عليه وسلم  هديه  واتباع  سنته  ترك  أرادوا  لأنهم  لماذا؟  حصل 
الحديث الآخر بنفس الحادثة قال: (من رغب عن سنتي فليس مني) هذا
القول خطير، خروج عن سنة النبي صلى الله عليه وسلم، فتحُ هذا الباب خطير جدًا، ثم
يحثه على هذا  بل  العمل؛  يقلل من  تجعله  لا  الذنوب  مغفرة  أن  لهم  بيّن 
من فقط  ليس  للعمل  فالاجتهاد  وتعالى،  لله سبحانه  فيه شكرًا  الاجتهاد 
لله لنا، وكذلك شكرًا  بالنسبة  الذنوب  الذنوب، فهو لمغفرة  أجل مغفرة 
النبي (قام  قال:  بن شعبة  المغيرة  في حديث  وتعالى، كما جاء  سبحانه 
نفسك، عن  تخفف  لو  له  قالوا  أي:  له)  فقيل  قدماه،  تورمت  حتى  صلى الله عليه وسلم 
ليش هذا كله؟ (فقيل له: غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، قال:

»أفلا أكون عبدا شكورًا؟(« هذا ما يقتضيه الشكر: كثرة العمل.

"ثم يقول: »إن أتقاكم"« أي أفضلكم تقوى، ومن كان أفضل تقوى كان
أفضل عملًلا، فمِن تقوى الله الاجتهاد في العمل.

»"وأعلمكم بالله أنا"« أي: أفضلكم علمًا بعظمة الله، وحقه على العباد،
بالله فهو أشد اجتهادًا وحدوده الشرعية، ونحو ذلك...، فمن كان أعلم 
صلى الله عليه وسلم، هديه  ومخالفة  صلى الله عليه وسلم،  سنته  ترك  في  لأحد  عذر  فلا  العمل،  في 

والخروج عن طريقته.

اجتهاده في يتضمن شدة  لله  أتقاهم  (فكونه  الله:  ابن رجب رحمه  قال 
بالله علمه  أن  يتضمن  به  أعلمهم  وكونه  العمل،  وهو  التقوى  خصال 

بمعنيين: بالله  أراد علمه  بالله، وإنما  أفضل من علمهم 

وأحكامه وأفعاله  وصفاته  أسمائه  بتفاصيل  معرفته  زيادة  أحدهما: 
وعظمته وكبريائه، وما يستحقه من الإجلال والإكرام والإعظام.

والثاني: أن علمه بالله مستند إلى عين اليقين، فإنه رآه) النبي صلى الله عليه وسلم رأى
(إما قال:  يره،  لم  رأه وغيره  الناس؛ لأنه هو  الله، فعلمه أعظم من علم 
بعين بصره، أو بعين بصيرته) على خلاف بين أهل العلم هل رآه بعينيه

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



أم لا، والصحيح أنه لم يره بعينيه، بل رآه بعين بصيرته كما سيأتي في
موضعه إن شاء الله.

(قال ابن مسعود وابن عباس وغيرهما: "رآه بفؤاده مرتين، وعلمهم به"
هذا المقارنة بين علم النبي صلى الله عليه وسلم وعلم بقية أهل الإيمان، قال: "وعلمه به

مستند إلى علم يقين، وبين المرتبتين تباين" فرق واسع.

وقال:(فلما زادت معرفة الرسول بربه زادت خشيته له وتقواه، فإن العلم
التام يستلزم الخشية)

وأقف عند كلمة "التام" هنا وقفة صغيرة مهمة، فبعض من دخل في شبه
المرجئة يتعلق بها.

أركانه الكمال  هو  عندهم  التمام  أن  يظن  الكلمة  هذه  مثل  يجد  فعندما 
وواجباته ومستحباته، فيستدل بهذا على أن أعمال الجوارح إذا زالت بقي

الإيمان! هذا باطل، التمام عندهم يُستعمل على معانٍ.

"التام" بمعنى التمام الذي يصح به العمل، يعني أن إيمانه لا يصح إلا به،
لا العلم  أصل  الخشية،  يستلزم  التام  العلم  لك  يقول  "التام"،  فيقولون: 
يستلزم الخشية، ممكن الشخص يعلم بالله تعالى ويصدّق أيضًا لكنه لا
يستلزم عندئذ  الواجب  التمام  تم  إذا  لكن  عنده  يكون  فأصله  يخشاه، 

الخشية.

كان فمن  العلماء﴾  عباده  من  الله  يخشى  ﴿إنما  تعالى:  الله  قال  (كما 
بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه أعلم كان له أخشى وأتقى، إنما
أحاديث وذكر  بالله،  المعرفة  نقص  بحسب  والتقوى  الخشية  تنقص 

لله.(« الحديث وفيها: »إني لأخشاكم  بمعنى هذا 

التقصير إليه  نسب  من  على  الإنكار  كلها  الأحاديث  هذه  (ففي  وقال: 
في يقصر  خلص  له  غفر  قد  كونه  يعني  المغفرة)  على  للاتكال  بالعمل 

النبي صلى الله عليه وسلم هذا. أنكر عليهم  قال:  العمل، 

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



(فإنه كان يجتهد في الشكر أعظم الاجتهاد، فإذا عوتب على ذلك وذُكرت
له المغفرة أخبر أنه يفعل ذلك شكرًا، كما في الصحيحين عن المغيرة:
وقد الحديث...،  فذكر  قدماه"  تتفطر  حتى  يقوم  كان  صلى الله عليه وسلم  النبي  "أن 
أظل عند إني  »إني لست كهيأتكم،  ويقول:  وينهاهم  الصيام  في  يواصل 
ربي يطعمني ويسقيني«، قال: فنسبة التقصير إليه في العمل لاتكاله على
الهدي أكمل  هو  ليس  هديه  أن  يقتضي  لأنه  فاحش،  خطأ  المغفرة 
خطبته: في  يقول  صلى الله عليه وسلم  الرسول  كان  ولهذا  عظيم؛  خطأ  وهذا  وأفضله، 
»خير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم«، ويقتضي أيضًا هذا الخطأ أن الاقتداء به
في العمل ليس هو أفضل؛ بل الأفضل الزيادة على هديه في ذلك، وهذا
خطأ عظيم جدًا) وكم وكم من المسلمين يقع في هذا الخطأ اليوم؟ مع
إنكار النبي صلى الله عليه وسلم لمن ظن هذا الظن، قال: (فإن الله تعالى قد أمر بمتابعته
وحث عليها، قال تعالى: ﴿قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله
ويغفر لكم ذنوبكم﴾ فلهذا كان صلى الله عليه وسلم يغضب من ذلك غضبًا شديدًا لِما في

هذا الظن من القدح في هديه، ومتابعته، والاقتداء به) انتهى باختصار .

كثرة كانت  إذا  العمل  في  يُكثر  ممن  النبي صلى الله عليه وسلم  يغضب  الأمر:  خلاصة 
العمل خارجة عن هديه.

بإجهاد العبرة  ليست  جيدًا،  يفهموها  أن  بحاجة  جميعًا  المسلمون  هذه 
فكم صلى الله عليه وسلم،  النبي  بمتابعة  بالاقتداء  العبرة  بالكثرة،  نفسك  بإتعاب  نفسك، 
ممن يُتعب نفسه وليس من وراء تعبه هذا فائدة؛ بل يقال له: »من رغب
عن سنتي فليس مني« ويقال له: »من عمل عملًلا ليس عليه أمرنا فهو
رد«، تصور عناء وتعب وصبر ثم بعد ذلك يقال له: »فهو رد«، فخاب

وخسر من عمل من غير أن يتعلم هدي النبي صلى الله عليه وسلم.

في هذا الحديث من الفوائد التي ذكرها أهل العلم:

-  الحث على الرفق، وعدم المشقة على النفس في العمل، حرصًا على
دائم خير من كثير منقطع، قد قال قليل  الانقطاع،  المداومة وعدم 
صلى الله عليه وسلم: »عليكم من العمل ما تطيقون، فوالله لا يمل الله حتى تملوا«

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



(وكان أحب الدين إليه ما داوم عليه صاحبه).

وفيه: أن العبرة ليست بكثرة العمل؛ بل باتباع السنة، فكثرة العمل   -
قولهم، من  صلى الله عليه وسلم  النبي  غضب  لذلك  مذمومة؛  السنة  مخالفة  مع 

نيته. وصاحبُها غير مأجور عليه وإن صلحت 

الطاعة فأرادوا  الخير،  إلا  أرادوا  ما  صالحة،  كانت  نيتهم  هؤلاء 
هذا، قولهم  من  النبي صلى الله عليه وسلم، غضب  عليهم  فغضب  ذلك،  في  والزيادة 

لهم. وصحح 

وفيه: التنبيه على شدة رغبة الصحابة رضي الله عنهم في العبادة،   -
طلبهم الازدياد من الخير هذا يدل على تقواهم وعلى صلاحهم رضي

الله عنهم.

الشرعي، وهذا ما كان الأمر  الغضب عند مخالفة  وفيه: مشروعية    -
النبي صلى الله عليه وسلم. يفعله 

الفهم إذا قصّر في  المعنى  لفهم  المتأهل  الحاذق  الإنكار على  وفيه:    -
التيقظ. له على  تحريضًا 

-  وفيه: جواز تحدّث المرء بما فيه من فضلٍ بحسب الحاجة، إن جعل
يتحدث أن  له  صالح،  عمل  وفيه  فضلًلا  فيه  وتعالى  سبحانه  الله 

نفسه. لذلك، وأمن على  بذلك إن وجدت حاجة 

لأنه قالوا:  الإنساني،  الكمال  رتبة  صلى الله عليه وسلم  الله  لرسول  أن  بيان  وفيه:    -
منحصر في الحكمتين: العلمية والعملية، وأشار إلى العلمية بقوله:

»إني أعلمكم«، وإلى العملية بقوله: »أتقاكم.«

-  وفيه: أن للنبي صلى الله عليه وسلم ذنوبًا يغفرها الله له، كما في قوله تعالى: ﴿ليغفر
لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾.

ويتخبطون الأنبياء-  -عصمة  العصمة  مسألة  عن  هنا  يتكلمون  الشرّاح 
الشراح طبعًا.- يذكرون -بعض  البدع ما  ويذكرون من 

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



فعصمة الأنبياء من الذنوب مطلقًا قول باطل مخالف للأدلة الشرعية.

وأكثر علماء الحديث  وأهل  السلف  نُقل عن  ما  المسألة  والحق في هذه 
ونقوله جدًا،  دقيق  النقول  في  تيمية  ابن  -طبعًا  تيمية  ابن  قال  الإسلام، 
بنقولات نقوله  المسألة ومقارنة  العلم في  أهل  تتبع كلام  بعد  قوية غاية، 

نقوله- يعتمدون على  المخالفون  تبيّن هذا، وحتى  أخرى 

قال ابن تيمية: (والقول بأن الأنبياء معصومون من الكبائر دون الصغائر
من معصومون  الأنبياء  القول؟؟  هو  إيش  الإسلام)  علماء  أكثر  قول  هو 
أهل علماء  أكثر  قول  (هو  قال:  الصغائر،  الكبائر، وغير معصومين من 
الإسلام، وجميع الطوائف، حتى إنه قول أكثر أهل الكلام، كما ذكر أبو
أهل أكثر  قول  أيضًا  وهو  الأشعرية،  أكثر  قول  هذا  أن  الآمدي  الحسن 
التفسير والحديث والفقهاء، بل لم يُنقل) وهذا الذي يهمنا هنا أكثر (بل لم
يوافق ما  إلا  وتابعيهم  والتابعين،  والصحابة،  والأئمة،  السلف،  ينقل عن 

القول). هذا 

وقال أيضًا عن أهل السنة: (هم متفقون على أنهم لا يقرّون على خطأ في
في يقدح  ما  الجملة: كل  ففي  ولا على كذب،  ولا فسوق،  أصلًلا،  الدين 
نبوتهم وتبليغهم عن الله فهم متفقون على تنزيههم عنها، وعامة الجمهور
الذين يجوّزون عليهم الصغائر يقولون إنهم معصومون من الإقرار عليها،
فلا يصدر عنهم ما يضرهم) وإن وقعت منهم الصغائر فلا يقرون عليها.

وقال: (إن الله سبحانه وتعالى لم يذكر عن نبي من الأنبياء ذنبًا إلا ذكر
عليها، يقرون  لا  الصغائر،  منهم  تقع  يعني:  آخر،  أمر  هذا  منه)  توبته 
ويتوبون منها ولا بد، قال: (لم يذكر عن نبي من الأنبياء ذنبًا إلا ذكر توبته

منه، ولهذا كان الناس في عصمة الأنبياء على قولين:

-1  إما أن يقولوا بالعصمة من فعلها.
-2  وإما أن يقولوا بالعصمة من الإقرار عليها، لا سيما فيما يتعلق بتبليغ
على فيه  يُقر  أن  معصوم  ذلك  أن  على  متفقة  الأمة  فإن  الرسالة، 

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



خطأ، فإن ذلك يناقض مقصود الرسالة، ومدلول المعجزة) انتهى.

يعني معصومون مما يقدح في دينهم، أو يقدح في الشريعة، فلا يُقرون
على خطأ في الشريعة.

طرفي على  العصمة  مسألة  في  المنحرفين  أن  (واعلم  أيضًا:  وقال 
الصواب، القول  من  الآن  انتهينا  الباطلة،  الأقوال  لك  يبين  هنا  نقيض) 
أن (واعلم  قال:  العصمة،  مسألة  في  الضلال  الآن،  الانحراف  لك  يبين 
المنحرفين في مسألة العصمة على طرفي نقيض، كلاهما مخالف لكتاب

الله من بعض الوجوه:

قوم أفرطوا في دعوى امتناع الذنوب حتى حرّفوا نصوص القرآن   -
المخبِرة بما وقع منهم من التوبة من الذنوب ومغفرة الله لهم، ورفع
﴿وعصى تعالى:  قال  السلام،  عليه  لآدم  وقع  كما  بذلك)  درجاتهم 
ما ولا  المعصية  حصلت  عليه،  الله  تاب  ثم  فغوى﴾  ربه  آدم 
السنة من هذا. القرآن، وما جاء من  أنكروا ما جاء في  حصلت؟ 

-  قال: (وقوم أفرطوا في أنْ ذكروا عنهم ما دل القرآن على برآتهم منه،
مخالفون وهؤلاء  عنها،  الله  نزّههم  وعيوبًا  ذنوبًا  إليهم  وأضافوا 
للقرآن، ومن اتبع القرآن على ما هو عليه من غير تحريف كان من
الأمة الوسط، مهتديًا إلى الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله
انتهى كلامه والصالحين)  والشهداء  والصديقين  النبيين  عليهم من 

الله. رحمه 

بهذا تعلمون موطن الاتفاق، أين اتفق أهل العلم وأين اختلفوا، وما قول
وتفصيل المسألة،  هذه  في  البدع  أهل  أقوال  وما  والجماعة،  السنة  أهل 
الانحراف لأجل  هنا  ذكرتها  الله،  شاء  إن  بموضعه  سيأتي  المسألة  هذه 

الموطن. المسألة في هذا  الشراح في هذه  الذي حصل من بعض 

من وهو  مسلم،  عن  البخاري  أفراد  من  الحديث  (وهذا  حجر:  ابن  قال 
غرائب الصحيح، لا أعرفه إلا من هذا الوجه، فهو مشهور عن هشام، فرْدٌ

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000



به هشام، تفرد  يعني  أعلم،  والله  أبيه عن عائشة)  مطْلقٌ من حديثه عن 
عن أبيه، عن عائشة رضي الله عنها، قال: (وقد أشرت إلى ما ورد في
لم من  يعني  يواجه")  لم  من  "باب:  في  عائشة  عن  آخر  وجه  من  معناه 
كتاب من  البخاري  صحيح  في  هذا  وسيأتي  بالعتاب،  الناس  يواجه 

الأدب،

قال: (وذكرت به ما يؤخذ منه تعيين المأمور به ولله الحمد) انتهى
كلامه.

فتنزّه عنه فيه،  النبي صلى الله عليه وسلم شيئًا فرخّص  يعني هنا حديث عائشة: (صنع 
أقوام بال  »ما  قال:  ثم  الله،  فحمد  فخطب،  النبي صلى الله عليه وسلم،  ذلك  فبلغ  قوم، 
له وأشدهم  بالله،  لأعلمهم  إني  فوالله  أصنعه،  الشيء  عن  يتنزهون 

خشية(«

والله أعلم، والحمد لله، نكتفي بهذا القدر اليوم، نسأل الله أن يتقبل منا
ومنكم صالح الأعمال.

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 20:49:01 +0000


