
تفريغ شرح صحيح البخاري-8، كتاب الإيمان، الحديث 16,17,18

الدرس الثامن: بتاريخ: 20/12/1444ه – 08/07/2023

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا
وسيئات أعمالنا، أما بعد:

كنا قد ذكرنا في بداية دروس صحيح البخاري أن نُسخ البخاري منها ما
جمع مجموعة من النسخ، وهذه النسخ هي ثلاث:

-1  نسخة اليونيني وهذه التي نعتمدها في القراءة، وهي أجود النسخ.
-2  النسخة الثانية: نسخة أبي ذر الهروي، وقد تضمنتها نسخة اليونيني.

تسمى التي  النسخة  وهذه  الصغاني،  نسخة  هي  الثالثة:  والنسخة    3-
البغدادية. بالنسخة 

على الماضية  الأيام  في  حصلنا  قد  وتعالى  سبحانه  الله  وبفضل 
مخطوطتين:

·  الأولى: تعود للنسخة البغدادية نسخة الصغاني، التي تطبع لأول مرة،
دار صورتها  مخطوطة  مصورة  نسخة  لأنها  مرة؛  لأول  تصوّر 
المقتبس، وهذه النسخة هي نسخة الصغاني، إلا أن هذه المخطوطة
هي فرع عن فرع لها، هذا الفرع هو فرع الوسطاني أحد أهل العلم
هذه نفس  على  البخاري  صحيح  على  حاشية  له  المشايخ، 
فكونها حاشية؛  عليها  وله  يده،  بخط  المخطوطة  هي  المخطوطة، 
لأحد أهل العلم تأخذ مزية في هذا، إلا أن النسخة التي نسخها عنها
فرع عن نسخة التي نسخها عنها هي  النسخة  نعرف عنها شيئًا،  لا 
الصغاني مباشرة؛ لكن لا نعرف عنها شيئًا، لم يذكرها في الوصف؛
لكن كونه من أهل العلم ونسخها، وهو يعلم شروط النسخ، والنُسخ

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



وكما الله،  شاء  إن  جانبها  يؤتمن  فلذلك  تكون؛  أن  يجب  كيف 
ذكرت هي أول مرة نطّلع فيها أو تنتشر فيها نسخة الصغاني هذه،
إليها الشرح  أثناء  في  عزوت  فإذا  الوسطاني،  فرع  الفرع  بهذا 

الله. الوسطاني هذا إن شاء  إلى فرع  فسيكون 

طبعًا، مصورة  المخطوطات  هذه  -كل  الثانية:  المخطوطة  أما    ·
الهروي، ذر  أبي  نسخة  مصورة  الثانية  المخطوطة  الدار-  صورته 
والتي اليونينية  ناسخ  نفسه  هو  الغزولي،  نسخة  هي  النسخة  وهذه 
أثنى على عمله فيها القسطلاني رحمه الله في شرحه، وهذا الغزولي
أيضًا ممن لهم شغل في العلم، ونسخته هذه ذكر في آخرها أنه هو
الكتاب، هذا  نسخ  من  عشر  الحادية  النسخة  وهي  نسخها،  الذي 
وذكر الإسناد في البداية أنها لأبي ذر الهروي، ثم ذكر إسناده، إلا أنه
لم يذكر من رواية من عن أبي ذر، أبو ذر روى عنه أكثر من واحد،
فيوجد رواية ابن أبي مكتوب، ويوجد رواية أيضًا الصَّدَفِي عن أبي
الوليد الباجي وغيرهم أيضًا رووا عن أبي ذر، فهذه النسخة لم تبين
لنا أي الروايات هي عن أبي ذر الهروي إلا أنها من نسخ الغزولي،

وهو ممن له اشتغال بهذا العلم.

على نطلع  لم  التي  الثانية  وخاصة  جيدتان،  نفيستان  مخطوطتان  فهما 
اليونينية تضمنتها  قد  الهروي  ذر  أبي  نسخة  نعم  الأساس،  في  أصلها 
وأيضًا لها مخطوطات موجودة بخلاف البغدادية، وإن شاء الله نرجو أن

تظهر مخطوطات أخرى لهذه النسخ النفيسة.

"بَابُ حَلَلاوَةِ الْلإِيمَانِ

قَالَ: الثَّقَفِيُّ  الْوَهَّابِ  عَبْدُ  حَدَّثَنَا  قَالَ:  الْمُثَنَّى  بْنُ  مُحَمَّدُ  "حَدَّثَنَا   -  16
حَدَّثَنَا أَيُّوبُ، عَنْ أَبِي قِلَلابَةَ، عَنْ أَنَسٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ
قَالَ: »ثَلَلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَلاوَةَ الْلإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ
أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَلا يُحِبُّهُ إِلَّلا لِلهِ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ

يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ"«
www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



القلب في  توجد  للطاعات  لذة  وهي  لذته،  أي  الْلإِيمَانِ":  حَلَلاوَةِ  "بَابُ 
يشعر بها من حقق أسبابها، يريد الإمام البخاري رحمه الله أن يثبت أن
لم من  يجدها  ولا  أسبابها،  حققوا  إذا  الإيمان  أهل  يجدها  لذة  للإيمان 
والله مراده  هذا  وينقص،  يزيد  الإيمان  أن  على  ذلك  دل  أسبابها،  يحقق 

أعلم.

العَنَزِي، موسى،  أبو  قيس،  بن  عبيد  بن  الْمُثَنَّى"  بْنُ  مُحَمَّدُ  "حَدَّثَنَا 
البصري، الحافظ، المعروف بالزَّمِن، وهو مشهور بكنيته، مشهور بكنيته

ومشهور باسمه، ثقة حافظ، يروي عن أتباع التابعين.

احتج ثبتًا،  ثقةً،  عاقلًلا،  فاضلًلا،  ورعًا،  صدوقًا،  "كان  الخطيب:  قال 
الله. انتهى كلامه رحمه  الأئمة بحديثه، مات سنة 252"  سائر 

بن محمد  بُندار:  رهان،  كفرسي  وكانا  واحدة  سنة  في  وبُندار  هو  مات 
"كانا العلم:  أهل  قال  واحدة.  في سنة  بشار  بن  بشار، مات هو ومحمد 
المسابقة، في  متساويين  لمتسابقين  يضرب  مثل  هذا  رهان"  كفرسي 
الشيوخ أحد  وهو  الجماعة،  له  روى  المسابقة،  خيل  هو  الرهان  وفرس 
التسعة الذين روى عنهم أصحاب الكتب الستة مباشرة المجموعون في

قول الشيخ الإثيوبي رحمه الله وقد تقدم هذا معكم:
ذوو الأصـــــــــــــــول الستـــــة

الوعــــــــــاةُ
***** اشتــــــــــــــــــــــــــــرك الأئمــــــــة

الهــــــــــــــــداةُ
الحافظيــــــــــن،

الناقديــــــــــــــــــن، البـررة
***** في تســــــعة من الشــــــــــــــيوخ

المهرة
نصرٌ، ويعقوبُ، وعمروٌ الســــــري ***** أولئــــــــــــك الأشجُّ، وابن

معمــــــــــرٍ
ابـــــن المثنـــــى، وزيـــــــــــــــــادٌ

يحتـــــــــــذى
***** وابـــــن العلاءِ، وابن بشـــارٍ، كذا

ذكرنا بأنهم أربعة محمدون: محمد بن بشار "بُندار"، محمد بن المثنى أبو
موسى العنزي وهو الذي معنا، ومحمد بن معمر، ومحمد بن العلاء أبو

كُريب، هؤلاء أربعة محمدون.

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



واثنان أسماؤهم تبدأ بحرف العين: عبد الله بن سعيد الأشج، وعمرو بن
علي الفلّلاس.

وثلاثة يجمعهم "زين أو يزن"، والزاي: بزياد الحساني، والياء: ليعقوب بن
إبراهيم بن كثير الدورقي، والنون: لنصر بن علي الجهظمي، وهو الحفيد
الأسماء أكثر هذه  الأسماء،  التكرار هذا يحفظك هذه  الجد، كثرة  وليس 

الله. الوادعي رحمه  التي حفظناها؛ حفظناها في دروس شيخنا 

بن المجيد  عبد  بن  الوهاب  عبد  هو  الثَّقَفِيُّ"  الْوَهَّابِ  عَبْدُ  حَدَّثَنَا  "قَالَ: 
محمد، أبو  الثقفي  العاص  أبي  بن  الحكم  بن  الله  عبيد  بن  الصلت 
البصري، من أتباع التابعين، ثقة، اختلط قبل موته بثلاث أو أربع سنين،

مات سنة 193 أو 194 وقيل غير ذلك.

ابن -يعني:  يحيى"  عن  كتاب  الدنيا  في  "ليس  المديني:  ابن  علي  وقال 
سعيد الأنصاري- "أصح من كتاب عبد الوهاب، وكل كتاب عن يحيى
من هنا  معنا  وروايته  أيوب"  في  "ثقة  معين:  ابن  وقال  كَلٌّ"  عليه  فهو 

أيوب. روايته عن 

مختلط وهو  وسمعته  يعقل،  لا  كان  حتى  "اختلط  علي:  بن  عمرو  وقال 
انتهى. باختلاط شديد"  ثوبان  بن  الرحمن  يقول: حدثنا محمد بن عبد 

الوهاب أبو داود: "عبد  بعد الاختلاط؛ لكن قال  أنه حدّث  هذا يدل على 
اختلط حتى حُجب الناس عنه". ظاهر هذا أنه حُجب لما اشتد اختلاطه،

والظاهر أنه لم يحدّث كثيرًا بعد اختلاطه.

على كلٍّ من أخرج له البخاري عنه فهو محمول على أنه قد روى عنه قبل
اختلاطه إن قلنا إن اختلاطه يضر؛ فالبخاري إمام ناقد متحر، وروايته

عن أيوب لها مزية، وهذه منها، روى له الجماعة.

يقال: السّختياني،  كيسان  واسمه:  تميمة:  أبي  بن  أَيُّوبُ"  حَدَّثَنَا  "قَالَ: 
البصري بكر  أبو  أشهر،  والفتح  والسُّختياني،  والسِّختياني،  السَّختياني، 

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



أقرانه عنه  روى  عنه،  يسمع  ولم  مالك  بن  أنس  رأى  عنزة،  مولى 
أتباع من  العبّاد،  الفقهاء  كبار  من  حافظ،  حجة  ثبت  ثقة  وشيوخه، 

الجماعة. له  التابعين، مات سنة 131 وله بضع وستون، روى 

ابن ويقال:  عمرو،  بن  زيد  بن  الله  عبد  هو:  قلابة  أبو  قِلَلابَةَ"  أَبِي  "عَنْ 
عامر، من قُضاعة، أبو قلابة الجرمي، البصري، أحد الأئمة الأعلام، قدم
الشام وسكن داريا، ثقة، فقيه، فاضل، كثير الإرسال -يعني يروي عمن
لم يسمع منه أصلًلا ويكثر من هذا- قال أبو حاتم: "لا يعرف له تدليس"
وهذا يبين خطأ من قال بأنه مدلس من المتأخرين، والمتأخر إذا خالف
المسائل المتقدم في مثل هذه الأمور لا يؤخذ بكلامه؛ لأنا نحن في هذه 
نعتمد على ما قاله الحفاظ، مات بالشام هاربًا من القضاء سنة 104 أو
106 أو 107 روى له الجماعة، قال ابن عبد البر: "أجمعوا على أنه من

ثقات العلماء".

وإلى يداه  وقطعت  قدماه،  قطعت  وأنه  صبره،  في  قصة  عنه  انتشرت 
تثبت. القصة لا تصح، ولا  آخره...، هذه 

قال أيوب: "طُلب أبو قلابة للقضاء ففر، فلحق بالشام فأقام زمنًا ثم جاء،
قال: فقلت له: لو أنك وليت القضاء وعدلت بين الناس رجوت لك في
أن عسى  كم  البحر  في  وقع  إذا  السابح  أيوب!  يا  لي:  قال  أجرًا،  ذلك 
بعدها ثلاث،  يومين  يوم  ساعتين،  ساعة  يسبح  باقٍ؟  وهو  -كم  يسبح؟" 
أيش يصير؟ يغرق، يعني أنه إذا تولى القضاء ربما حاول أن يجاهد نفسه
مرتين مرة  غيره،  وعن  الظلم  عن  يبتعد  وأن  يصيب  وأن  يعدل  أن  في 
ثلاث أربع ربما يقع في الخطأ؛ لذلك كانوا يتورعون عن القضاء، وجاء
في حديث في سنن أبي داود وسيأتي معنا إن شاء الله: (مَنْ وَلِيَ الْقَضَاءَ
من يفرون  كانوا  فلذلك  خطير؛  جدًا  الأمر  لأن  سِكِّينٍ)  بِغَيْرِ  ذُبِحَ  فَقَدْ 
القضاء؛ لشدة ورعهم رحمهم الله، نعم يوجد حالات يتعين القضاء على
أحدهم؛ عندئذ يتولى القضاء؛ لأنه قد تعيّن عليه وصار واجبًا عليه؛ لأن
هذا القضاء واجب كفائي، لا بد من سد هذا الباب، على كلٍّ: الظاهر منه

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



أنه كان يوجد من يسد هذا المسد لذلك كانوا يفرون منه.

قال أبو قلابة: "إذا حدّثتَ الرجل بالسّنّة فقال: دَعْنا من هذا وهاتِ كتابَ
الله، فاعلم أنّه ضالٌّ".

أهل عن  معروف  وهذا  السيف"  استحل  إلا  بدعة  رجل  ابتدع  "ما  وقال: 
البدع وقالها أكثر من واحد من السلف رضي الله عنهم، البدعة تجر إلى

السيف.

وقال: "لا تجالسوا أهل الأهواء ولا تجادلوهم؛ فإنني لا آمن أن يغمسوكم
في ضلالتهم أو يلبسوا عليكم ما كنتم تعرفون".

مكّة إلى  قلابة  أبي  مع  أخرج  أن  "أردتُ  قال:  جَرير  ابن  غَيْلان  وقال 
ما إذا  حَرُوريًّا"  تكن  لم  إن  نعم  فقال:  أأدخل؟  فقلتُ:  عليه  فاستأذنتُ 

الخوارج. كنت من 

عنّي ثلاث احفظ  أيوب  يا  قلابة:  أبو  لي  "قال  السختياني:  أيوب  أبو  قال 
خصال: إياك وأبواب السلاطين، وإيّاك ومجالس الأهواء، والزم سوقك،
فإنّ الغنى من العافية" يعني: استرزق؛ فإذا كان عندك مال ربنا سبحانه
في الوقوع  إلى  الإنسان  تدفع  ربما  المال  قلة  لأن  به؛  يعافيك  وتعالى 

المحذور.

عَنِّي احْفَظْ  أَيُّوبُ!  يَا  قِلَلابَةَ:  أَبُو  لِي  "قَالَ  قَالَ:  السِّخْتِيَانِيِّ،  أَيُّوبَ  وعَنْ 
أَرْبَعًا: لَلا تَقُل فِي الْقُرْآنِ بِرَأْيِكَ، وَإِيَّاكَ وَالْقَدَرَ، وَإِذَا ذُكِرَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ
فَأَمْسِكْ، وَلَلا تُمَكِّنْ أَصْحَابَ الْلأَهْوَاءِ مِنْ سَمْعِكَ فينبذوا فيه ما شاءوا"
نصائح، وهذه النصائح كلها ليست عن أبي قلابة وحده، هذه جاءت عن
جمع من السلف وهي منهج عام، المنهج لا يؤخذ من رجل أو رجلين؛
وينتشر يقررونه  كلام  عنهم،  الله  رضي  السلف  من  يؤخذ  المنهج  إنما 
بينهم ولا ينكره أحد بينهم؛ عندئذ يقال هذا منهج السلف، أما رجل واحد
السلف منهج  كذا،  السلف  منهج  فيه  يقال  لا  هذا  فيه  اجتهد  بقول  يقول 
أبو ذكرها  التي  البدع  أهل  هجر  كمسألة  بينهم  فيما  عامًّا  منتشرًا  يكون 

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



الله رضي  السلف  عن  بكثرة  تجده  هذا  فيها،  أيضًا  وتعليله  هنا،  قلابة 
على والدخول  السلاطين  أبواب  ترك  الإجماع،  عليه  نقلوا  بل  عنهم؛ 
السلاطين تجدوا الكثير من الآراء عن السلف بهذا؛ إذًا هو منهج السلف

في هذه المسألة.

عدم على  يدل  فَأَمْسِكْ"  مُحَمَّدٍ  أَصْحَابُ  ذُكِرَ  "وَإِذَا  هنا:  قلابة  أبي  وقول 
صحة ما قاله العجلي في أبي قلابة، ماذا قال فيه؟ قال: "وكان يحمل على
دليلًلا يذكر  القول، ولم  تابعه على هذا  لم أجد من  الله عنه"  عليّ رضي 
يدل فَأَمْسِكْ"  مُحَمَّدٍ  أَصْحَابُ  ذُكِرَ  "وَإِذَا  هذا  قلابة  أبي  وقول  عليه،  يدل 
عظيم وكان  بخير،  ذكروه  وتلاميذه  أقرانه  من  السلف  بل  خلافه؛  على 
القدر، وكان عمر بن عبد العزيز يعظّمه، ولو وجدوا منه ما قاله العجلي
السنة، في  صلابته  على  يدل  عنه  المنقول  الكلام  هذا  بل  به؛  لصاحوا 
وثبتت ذكرناها  التي  النقولات  هذه  ثبتت  فمن  وأهلها،  للبدع  وبغضه 
سنيته لا تُلصق به تهمة إلا ببينة واضحة لا خفاء فيها، وذكر العجلي أنه
لم يرو عن علي؛ فإن أراد العجلي من عدم روايته عن علي أنه في نفسه
الله الصحابة رضي  أكثر  يرو عن  لم  منه شيء: فغير مسلّم؛ لأنه كذلك 
يلقَ عمر. لم  عنه وليس عن علي وحده، وروى عن عمر وهو مرسل، 

قال أبو زرعة: "وأبو قلابة عن علي: مرسل"، يدلك على أنه روى عن علي
أراد إن  بهذا  فيه  للغمز  إذًا فلا وجه  مرسلاً كما روى عن عمر مرسلاً؛ 

العجلي هذا المعنى، والله أعلم.

"عَنْ أَنَسٍ بن مالك" صحابي جليل فاضل تقدم.

ثلاث أي  فِيهِ"  كُنَّ  مَنْ  »ثَلَلاثٌ  قَالَ:  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  النَّبِيِّ  "عَنِ 
الإيمان. بهن وجد بسببهن حلاوة  فيه واتصف  خصال من وجد 

"وَجَدَ حَلَلاوَةَ الْلإِيمَانِ" وجد لذة الإيمان بهذه الثلاث.

هي وإنما  عسل،  ولا  سكر  حلاوة  "ليست  الله:  رحمه  عثيمين  ابن  قال 
حلاوة أعظم من كل حلاوة، حلاوة يجدها الإنسان في قلبه، ولذة عظيمة

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



لأهل حباً  الخير،  في  رغبة  صدره،  في  انشراحاً  يجد  شيء،  يساويها  لا 
انتهى. بعد أن حرمها"  ذاقها  إلا من  يعرفها  الخير، حلاوة لا 

بعض كلام  من  دعك  يذكرونها،  التي  هذه  للحلاوة  ملخص  تعبير  وهو 
الشراح الذين تكلفوا في مسألة الحقيقة المجاز، كذا كلام، بعض الشراح
طرح في  طريقتهم  في  يبيّخوه  الجميل  الشيء  حتى  أسلوب  عندهم 
في الإنسان  يجدها  لذة  وبس،  عرفها،  جربها  من  الحلاوة  هذه  المسألة، 
يعرفها أن  أراد  فمن  ذُكرت؛  التي  المعاني  لهذه  تحقيقه  بسبب  قلبه 

فليحقق وليجرب.

فمن الإيمان،  خصال  أعلى  من  خصال  الثلاث  "فهذه  رجب:  ابن  قال 
وطعم له حلاوة  فالإيمان  الإيمان وطعم طعمه،  فقد وجد حلاوة  كملها 
يذاق بالقلب كما تُذاق حلاوة الطعام والشراب بالفم" انتهى، إذًا الإيمان
له حلاوة يجدها المؤمن، وقد لا يجدها؛ فيظهر بهذا أن الناس يتفاضلون

في الإيمان وليسوا سواء كما تدعيه المرجئة.

يعني سِوَاهُمَا"  مِمَّا  إِلَيْهِ  أَحَبَّ  وَرَسُولُهُ  اللهُ  يَكُونَ  "أَنْ  الأولى:  الخصلة 
لا محبة كل شيء،  على  مقدمة  محبتهما  وتكون  ورسوله،  الله  يحب  أن 
تنفع ولا  نفس،  ولا  مال  ولا  أهل  ولا  ولد  ولا  والد  محبة  عنده  تساويها 
واحدة دون الأخرى، وإن كانت محبة الله هي الأصل، ومحبة النبي صلى الله عليه وسلم
الله سبحانه وتعالى ولا يحب نبيه تبع لها، ولكن لا ينفع أن يحب العبد 
صلى الله عليه وسلم أو العكس، والمحبة لا تحتاج تعريفًا؛ فهي واضحة معلومة للجميع،
الرجاء الخوف،  القلوب من  أعمال  يزيدها وضوحًا، وهكذا  لا  وتعريفها 
إلى آخره...، أشياء إذا جئت تعرفها زدتها غموضًا وتعقيدًا؛ لكن الناس
بفطرتهم وبخلقهم اللهُ سبحانه وتعالى عرفوا هذا وعايشوه فلا يحتاج مثل

هذا إلى تعريف.

أَعْظَمِ مِنْ  وَرَسُولِهِ  اللَّهِ  مَحَبَّةُ  بَلْ  اللَّهِ  "مَحَبَّةُ  الله:  رحمه  تيمية  ابن  قال 
وَاجِبَاتِ الْلإِيمَانِ وَأَكْبَرِ أُصُولِهِ وَأَجَلِّ قَوَاعِدِهِ؛ بَلْ هِيَ أَصْلُ كُلِّ عَمَلٍ مِنْ
أَقْوَالِ مِنْ  قَوْلٍ  كُلِّ  أَصْلُ  بِهِ  التَّصْدِيقَ  أَنَّ  كَمَا  وَالدِّينِ  الْلإِيمَانِ  أَعْمَالِ 

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



انتهى. وَالدِّينِ"  الْلإِيمَانِ 

ورسوله الله  محبة  الإيمان،  زال  زالت  إذا  ورسوله  الله  محبة  أصل 
محبة في  معنا  تقدم  كما  درجات  وهي  الإيمان،  خصال  من  خصلة 
الرسول صلى الله عليه وسلم تنطبق على هذا أيضًا، محبة الله ورسوله أصلها إذا زالت
زال الإيمان، لا يمكن للعبد أن يكون مؤمنًا ولا يحب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم،
وكمالها الواجب إذا لم يتم نقص الإيمان الواجب، الذي بنقصه يصير
الإيمان نقص  يتم  لم  إذا  المستحب  وكمالها  للعقوبة،  معرّضًا  العبد 
ومحبة الله  محبة  وهي  الخصلة:  لهذه  درجات  ثلاث  هذه  المستحب، 

. رسوله صلى الله عليه وسلم 

قال ابن تيمية رحمه الله: "وَكُلُّ مُؤْمِنٍ يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَمَنْ لَمْ يُحِبَّ
هذه أصل  عن  أيش؟  عن  يتكلم  -هذا  بِمُؤْمِنِ"  فَلَيْسَ  وَرَسُولَهُ  اللَّهَ 
كَانُوا وَإِنْ  بِمُؤْمِنِ،  فَلَيْسَ  وَرَسُولَهُ  اللَّهَ  يُحِبَّ  لَمْ  "وَمَنْ  قال:  الخصلة- 
حُبٍّ مِنْ  فِيهِ  يَدْخُلُ  "وَمَا  الإيمان-  أهل  -يعني  الْلإِيمَانِ"  فِي  مُتَفَاضِلِينَ 

انتهى. وَغَيْرِهِ" 

الله حب  أصل  لكن  هذا؛  الموضوع  في  تفاضل  بينهم  في  كان  وإن 
الإيمان. إذا زال: زال  ورسوله 

وسئل ابن باز رحمه الله: إذا تساوت محبةُ المخلوق مع الله...؟

فقال: "لا بدّ أن تكون محبة الله فوق محبة المخلوق، وإلا تكون نقصًا في
الإيمان ومعصية، محبة الله ورسوله تكون فوق محبة المخلوقين؛ ولهذا
لما قال عمر: "يا رسول الله! أنت أحبّ إليّ من كل شيء إلا من نفسي،
قال صلى الله عليه وسلم: (لا يا عمر، حتى أكون أحب إليك من نفسك)، قال: لأنت أحب
كمال الآن  يعني  عمر"  يا  الآن  قال:  نفسي،  من  حتى  شيء  كل  من  إليّ 

الإيمان.

قال السائل: إذا ساوى؟

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



الشيخ: المقصود لا بدّ أن تكون محبة الله فوق محبة المخلوقين، أما إن
كانت مساوية أو أقل فهذا نقص في الإيمان وضعف في الإيمان، لكن ما
لكن ذلك؛  من  بدّ  لا  الإيمان،  في  شرط  ورسوله  الله  حب  كفرًا،  يكون 
كون محبته لنفسه وزوجته أو أمه وأبيه دون محبة الله، محبة الله فوق
ذلك، محبة الرسول فوق ذلك، هذا من كمال الإيمان (ثلاث من كن فيه
مما إليه  أحب  ورسوله  الله  يكون  أن  الإيمان:  حلاوة  بهن  وجد 

بهذا. الإيمان  الحديث، يجد حلاوة  سواهما...) 

س: التسوية ما تكون كفرًا؟

الشيخ: لا ما تكون كفرًا، الكفر عدم المحبة" انتهى.

قال ابن رجب: "ومحبة الله على درجتين:

إحداهما: فرض، وهي المحبة المقتضية لفعل أوامره الواجبة، والانتهاء
عن زواجره المحرمة، والصبر على مقدوراته المؤلمة، فهذا القدر لا بد
في كاذب  فهو  الوجه  هذا  على  محبته  تكن  لم  ومن  الله،  محبة  في  منه 
ولم الله  محبة  ادعى  من  العارفين:  بعض  قال  كما  الله،  محبة  دعوى 
يحفظ حدوده فهو كاذب، فمن وقع في ارتكاب شيء من المحرمات، أو
أخل بشيء من فعل الواجبات، فلِتقصيره في محبة الله حيث قدَّم محبة
نفسه وهواه على محبة الله، فإن محبة الله لو كملت لمنعت من الوقوع
فيما يكرهه، وإنما يحصل الوقوع فيما يكرهه لنقص محبته الواجبة في
القلوب، وتقديم هوى النفس على محبته، وبذلك ينقص الإيمان كما قال

صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن) الحديث.

والدرجة الثانية من المحبة -وهي فضل مستحب:- أن ترتقي المحبة من
الشبهات دقائق  عن  والانكفاف  الطاعات  بنوافل  التقرب  إلى  ذلك 

المؤلمات. بالأقضية  والمكروهات، والرضى 

كماله ومعرفة  معرفته  عن  فتنشأ  صلى الله عليه وسلم:  الرسول  محبة  وأما  وقال: 
وأوصافه وعظم ما جاء به، وينشأ ذلك في معرفة مرسله وعظمته -كما

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



سبق"-

في رسوله  ومحبة  الله  محبة  تنشأ  كيف  وهو:  مهم  أمر  على  ينبّه  هنا 
القلب؟ وكيف تنمو وتعظم؟ هذا أمر مهم جداً، الأمر كما قال ابن تيمية
رحمه الله، لا يوجد مؤمن لا يحب الله ورسوله هذا الأصل؛ لكن كيف
أن وعظمت:  نمت  إذا  علامتها  عندك؟  تعظم  وكيف  المحبة،  هذه  تنمّي 
الخصلتين وبين  الخصلة  هذه  بين  تلازم  هناك  لأن  الحلاوة؛  هذه  تجد 
الآتيتين مع أسباب أخرى، هنا الآن كيف تنمّي محبة الله ومحبة رسوله

صلى الله عليه وسلم في قلبك؟

عندك درجة أولى وهي: أن تتأمل في صفات الخالق تبارك وتعالى،   1-
وفي فضله ونعمه على خلقه، وفي رحمته بهم، كلما تأملت في ذلك
كلما عظمت محبتك له تبارك وتعالى، تتأمل في حكمته، في خلقه،
في شرعه، كل هذا يزيدك إيمانًا، ويرفع محبة الله في نفسك، كذلك
كان التي  الإنساني  الكمال  صفات  صفاته،  في  تتأمل  صلى الله عليه وسلم  النبي 
التي ضحّاها، الأمة، والتضحية  عليها صلى الله عليه وسلم، وما قدم من أجل هذه 
والألم الذي عاناه من أجل هداية الخلق، ومن أجل أن يوصلهم إلى

الطريق الحق؛ فإذا تأملت هذا زادت محبته في نفسك.

-2  الأمر الثاني: كثرة العمل ومتابعة النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ
فإذا  [31 عمران:  [آل  ذُنُوبَكُمْ﴾  لَكُمْ  وَيَغْفِرْ  اللهُ  يُحْبِبْكُمُ  فَاتَّبِعُونِي 
الأعمال لأن  العمل؛  من  فأكثر  المحبة  هذه  إلى  تصل  أن  أردت 
من الباطنة  الأعمال  من  هذه  -والمحبة  الباطنة  والأعمال  الظاهرة 
أعمال القلوب- بينهما تلازم قوي جدًا كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (أَلَلا إنَّ
فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إذَا صَلُحَتْ صَلَحَ سَائِرُ الْجَسَدِ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ
سَائِرُ الْجَسَدِ، أَلَلا وَهِيَ الْقَلْبُ) هذا التلازم عند أهل السنة ثابت ولا
بد منه، عندهم لا تنفك الأعمال الظاهرة عن الأعمال الباطنة وجودًا
الذين هم  المرجئة  بعضها؟  عن  فكها  من  ونقصانًا،  زيادة  وعدمًا، 
فكّوها وقالوا: ممكن أن توجد أعمال القلوب دون أعمال الجوارح،

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



إذا لذلك  قولهم؛  يبطل  ذكرناه  الذي  الحديث  وهذا  باطل،  وهذا 
وقويت الباطنة  الأعمال  عظمت  الظاهرة  الأعمال  من  أكثرت 
بالفرائض الله سبحانه وتعالى  وكثرت؛ فلذلك العمل والتقرب إلى 
قلبك في  ورسوله  الله  محبة  ويزيد  الله  من  قربة  يزيدك  والنوافل 
إلى المقابل  في  تؤدي  التي  الإيمان  حلاة  لك  تُوجد  وهذه  وتعظم، 
زيادة العمل وزيادة القربى، هذه تزيد هذه، وهذه تزيد هذه، كما هذه
وأعمال القلوب  أعمال  تفهم  هكذا  هذه،  تنقص  وهذه  هذه،  تنقص 
(وَمَا القدسي:  الحديث  في  وتعالى  تبارك  ربنا  قال  لذلك  الجوارح؛ 
يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ: كُنْتُ سَمْعَهُ
الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ) إلى آخره، يحصل على خير
ويزداد الله  إلى  قربة  يزداد  لأنه  وتعالى؛  تبارك  الله  محبة  من  كثير 
إيمانه الذي في قلبه بزيادة أعمال الجوارح، هكذا تعتني بزيادة محبة

الله ومحبة رسوله.

-3  والأمر الأخير وهو مهم جدًا في هذا الباب: وهو الدعاء، الإلحاح على
هذا الكمال،  درجة  رسوله  ومحبة  محبته  يرزقك  أن  بالدعاء  الله 
إليه، لا تكن ضعيف الهمة، ضعيف القصد؛ الذي ينبغي أن تسعى 
بل ينبغي أن تحرص على الكمالات في هذا الباب، وأن تسابق في
الله تدعو  فلذلك  النقص؛  إلى  تنظر  لا  الكمال  إلى  انظر  الخيرات، 
صلى الله عليه وسلم رسوله  ومحبة  محبته  بكمال  عليك  يمن  أن  وتعالى  سبحانه 

أيضًا. المستحب  الواجب والكمال  الكمال 

هذا ما أشار إليه ابن رجب رحمه الله، هنا أمر لا بد أن تركز عليه جيدًا،
أن تحفظه جيدًا، كما سيأتي معنا -إن شاء الله- في الدروس القادمة...

وارتباط ارتباط  بينها  الجوارح،  القلب، وعمل  القلب، وعمل  قول  عندنا 
وثيق.

قول القلب: معرفته مع تصديقه توجب أعمال القلوب للقلوب السليمة،
حصل، ما  ذلك  ومع  به،  وصدّق  الله  عرف  إبليس  لي:  وتقول  تأتي  لا 

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



من الخالية  السليمة  للقلوب  يوجبه  هذا  لك:  أقول  آخره،  إلى  فرعون 
الله سبحانه وتعالى كالكِبْر والحسد، المانعة من الانقياد لأمر  الأمراض 
أعمال توجب  الإسلام  دين  ومعرفة  صلى الله عليه وسلم  رسوله  ومعرفة  الله  فمعرفة 
القلوب، أعمال  من  وغيرها  صلى الله عليه وسلم  رسوله  وحبة  الله  محبة  من  القلوب 
عمل من  فيلزم  لها؛  لازمة  وهي  الجوارح،  أعمال  تولّد  القلوب  أعمال 
القلب عمل الجوارح، فبين هذه الثلاث ارتباط وثيق قوي جدًا، هذا كله
عنهم الله  السلف رضي  أئمة  من  العلم  أهل  كلام  هذا  عندي،  من  ليس 

الله. بأسلوب سهل إن شاء  لكن 

معرفته عن  فتنشأ  الرسول:  محبة  "وأما  الله:  رحمه  رجب  ابن  قال 
القلوب، أعمال  من  صلى الله عليه وسلم  الرسول  محبة  كيف،  -رأيت  كماله"  ومعرفة 
كيف تنشأ؟ من قول القلب، معرفة" - ومعرفة كماله وأوصافه وعظم ما
جاء به، وينشأ ذلك في معرفة مرسِله وعظمته -كما سبق-،" -يعني ينشأ
الله وصفات الله سبحانه وتعالى وعظمة  ذلك عنه، معرفة مرسِله وهو 
الله صفات الكمال- قال: "فإن محبة الله لا تتم إلا بطاعته" -وهنا يحاول
أن يركز على أمر مهم وهو اللازم، محبة الله من أجل أن تكون حقيقية
"ولا قال:  وتعالى-  سبحانه  لله  طاعة  يوجد  يكون  أن  بد  لا  إذًا  وفاعلة 
سبيل إلى طاعته إلا بمتابعة رسوله" -كلها أشياء متسلسلة يلزم بعضها
فَاتَّبِعُونِي اللهَ  تُحِبُّونَ  كُنتُمْ  إِن  ﴿قُلْ  تعالى:  قال  "كما  قال:  بعض-  من 

أيضًا: الرسول على درجتين  [آل عمران: 31] ومحبة  اللهُ﴾  يُحْبِبْكُمُ 

من به  أمر  ما  امتثال  في  طاعته  اقتضى  ما  وهي  فرض،  إحداهما: 
وألا بذلك،  والرضى  المحرمات  من  عنه  نهى  عما  والانتهاء  الواجبات، 
يجد في نفسه حرجًا مما جاء به ويسلم له تسليما، وألا يتلقى الهدى من

غير مشكاته ولا يطلب شيئًا من الخير إلا مما جاء به.

محبة من  الثانية  الدرجة  -يعني  إليه"  مندوب  فضل  الثانية:  الدرجة 
اتباع إلى  ذلك  بعد  ارتقى  ما  "وهي:  قال:  مستحبة-  هذه  صلى الله عليه وسلم،  الرسول 
به في هديه، وسمته، وحسن معاشرته سنته، وآدابه، وأخلاقه، والاقتداء 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



لأهله وإخوانه، إلى آخره" انتهى كلامه رحمه الله.

يُحب لذاته إلا يُحب لذاته، ولا شيء  الله هي أصل؛ فإنه يجب أن  محبة 
صلى الله عليه وسلم، رسوله  لمحبة  مساوية  تكون  لا  الله  فمحبة  لغيره؛  ليس  فهذا  هو، 
محبة الله: محبة عبادة، خضوع، تذلل، تعظيم، تأليه، محبة تضرع، محبة
عز الله  لمحبة  تبع  فهي  النبي صلى الله عليه وسلم  محبة  أما  ذلك...،  غير  رجاء  خوف، 
من هي  بل  الله؛  مع  محبة  ليست  صلى الله عليه وسلم  فمحبته  لله،  يحبه  فالعبد  وجل، 
الله الله وليست محبة محبوب مع  لله تعالى وفي  الله، فهي حب  محبة 
كما يقع من مشركي زماننا، يحبون النبي صلى الله عليه وسلم مع الله لا محبة لله، وفرق

كبير بين المحبتين، واحدة شركية، وواحدة توحيد.

مِنَ أَنْوَاعٍ  أَرْبَعَةُ  "وَهَاهُنَا  قال:  القيم،  ابن  المحبة  موضوع  لنا  يلخص 
بَيْنَهَا التَّمْيِيزِ  بِعَدَمِ  مَنْ ضَلَّ  وَإِنَّمَا ضَلَّ  بَيْنَهَا،  التَّفْرِيقُ  يَجِبُ  الْمَحَبَّةِ 

اللَّهِ عَذَابِ  مِنْ  النَّجَاةِ  فِي  وَحْدَهَا  تَكْفِي  وَلَلا  اللَّهِ،  مَحَبَّةُ  أَحَدُهَا:    o
وَغَيْرَهُمْ وَالْيَهُودَ  الصَّلِيبِ  وَعُبَّادَ  الْمُشْرِكِينَ  فَإِنَّ  بِثَوَابِهِ،  وَالْفَوْزِ 

اللَّهَ. يُحِبُّونَ 

يحب وتعالى  سبحانه  الله  -يعني  اللَّهُ"  يُحِبُّ  مَا  مَحَبَّةُ  الثَّانِي:    o
هذا الطاعات،  يحب  الله  لأن  الطاعات؛  نحب  فنحن  الطاعات؛ 
مِنَ وَتُخْرِجُهُ  الْلإِسْلَلامِ،  فِي  تُدْخِلُهُ  الَّتِي  هِيَ  "وَهَذِهِ  قال:  مقصوده- 

فِيهَا" وَأَشَدُّهُمْ  الْمَحَبَّةِ  بِهَذِهِ  أَقْوَمُهُمْ  اللَّهِ  إِلَى  النَّاسِ  وَأَحَبُّ  الْكُفْرِ، 

لقربه من تحبه  الصالح،  المؤمن  وَفِيهِ" -كحب  لِلَّهِ  الْحُبُّ  الثَّالِثُ:    o
الله سبحانه وتعالى، لا لأي غرض آخر- "وَهِيَ مِنْ لَوَازِمِ مَحَبَّةِ مَا
إِلَّلا يُحِبُّ" -يعني تلزم من التي قبلها- "وَلَلا تَسْتَقِيمُ مَحَبَّةُ مَا يُحِبُّ 

فِيهِ وَلَهُ.

الرَّابِعُ: الْمَحَبَّةُ مَعَ اللَّهِ، وَهِيَ الْمَحَبَّةُ الشِّرِكِيَّةُ" -كمحبة المشركين   o
لآلهتهم- قال: "وَكُلُّ مَنْ أَحَبَّ شَيْئًا مَعَ اللَّهِ لَلا لِلَّهِ، وَلَلا مِنْ أَجْلِهِ،

وَلَلا فِيهِ، فَقَدِ اتَّخَذَهُ نِدًّا مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَهَذِهِ مَحَبَّةُ الْمُشْرِكِينَ.

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



القسم هذا  موضوعنا  -ليس  فِيهِ:"  نَحْنُ  مِمَّا  لَيْسَ  خَامِسٌ  قِسْمٌ  وَبَقِيَ 
قال: الخامس؟-  القسم  أيش  الأربعة،  هذه  موضوعنا  نحن  الخامس، 
كَمَحَبَّةِ طَبْعَهُ،  يُلَلائِمُ  مَا  إِلَى  الْلإِنْسَانِ  مَيْلُ  وَهِيَ  الطَّبِيعِيَّةُ،  الْمَحَبَّةُ  "وَهِيَ 
الْعَطْشَانِ لِلْمَاءِ، وَالْجَائِعِ لِلطَّعَامِ، وَمَحَبَّةِ النَّوْمِ وَالزَّوْجَةِ وَالْوَلَدِ، فَتِلْكَ لَلا
تَعَالَى: قَالَ  كَمَا  مَحَبَّتِهِ،  عَنْ  وَشَغَلَتْ  اللَّهِ،  ذِكْرِ  عَنْ  أَلْهَتْ  إِذَا  إِلَّلا  تُذَمُّ 
اللَّهِ﴾ ذِكْرِ  عَنْ  أَوْلَلادُكُمْ  وَلَلا  أَمْوَالُكُمْ  تُلْهِكُمْ  لَلا  آمَنُوا  الَّذِينَ  ﴿يَاأَيُّهَا 
[سُورَةُ الْمُنَافِقُونَ: 9] وَقَالَ تَعَالَى: ﴿رِجَالٌ لَلا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَلا بَيْعٌ عَنْ

ذِكْرِ اللَّهِ﴾ [سُورَةُ النُّورِ: 37]" انتهى كلامه رحمه الله.

من وغيرها  المحبة  فقرة  والدواء"  "الداء  القيم  ابن  كتاب  بقراءة  أنصح 
أعمال القلوب، طبعًا الكتاب جميل جدًا في أعمال القلوب، وكذلك ابن

تيمية رحمه الله له كلام في المحبة طُبع على شكل قاعدة في المحبة.

وقوله في الحديث: "(مِمَّا سِوَاهُمَا)" هنا حصل جمع في الضمير "مِمَّا
سِوَاهُمَا" ضمير الجمع، جمع بين الله وبين نبيه صلى الله عليه وسلم بضمير واحد، وقد
جاء في "صحيح مسلم" عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ؛ "أَنَّ رَجُلًلا خَطَبَ عِنْدَ النَّبِيِّ
وَمَنْ رَشَدَ،  فَقَدْ  وَرَسُولَهُ  اللَّهَ  يُطِعِ  مَنْ  فَقَالَ:  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى 
(بِئْسَ وَسَلَّمَ:  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى  اللَّهِ  رَسُولُ  فَقَالَ  غَوَى،  فَقَدْ  يَعْصِهِمَا 
بضمير بينهما  تجمع  لا  وَرَسُولَهُ)  اللَّهَ  يَعْصِ  وَمَنْ  قُلْ:  أَنْتَ،  الْخَطِيبُ 

واحد.

صلى الله عليه وسلم، النبي  الضمير  في  جمع  قد  هنا  الحديثين،  بين  العلماء  جمع  وقد 
الخطيب قوله هذا. أنكر على  وهناك 

هو وما  الجائز  هو  ما  الحديثين،  بين  التوفيق  كيفية  في  العلماء  اختلف 
الممنوع في هذا؟

فذهب بعض العلماء إلى أن النهي الذي ذُكر في الخطبة منسوخ ثم   -
بعد ذلك جاز هذا الأمر.

-  وبعضهم قال هذا للأدب، الأفضل والأحسن أن يُفعل.
www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



لأن إليه  أشرنا  وسيأتي،  الله  شاء  إن  وتفصيلها  محلها  لها  المسألة 
المسألة ويذكرونها. يتحدثون عن هذه  الشرّاح 

قال "وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَلا يُحِبُّهُ إِلَّلا لِلهِ" يعني بالمرء هنا: المسلم، فالكافر
يبغض لله، ما يُحب لله، وهذا من القسم الثالث من الأقسام التي ذكرها
ابن القيم رحمه الله، وهذه خصلة من خصال الإيمان، وهي من لوازم
حبه فصار  لله،  أحب  ورسوله  الله  أحب  فمن  قبلها،  التي  الخصلة 

لله. وبغضه 

الْحُبِّ "حَقِيقَةُ  الله عنهم:-  السلف رضي  أئمة  بن معاذ -من  يحيى  قال 
بس عجيب،  تلخيص  بِالْجَفَاءِ"  يَنْقُصَ  وَلَلا  بِالْبِرِّ  يَزِيدَ  لَلا  أَنْ  اللَّهِ  فِي 
خلاص، هذا معنى الحب في الله، والبغض في الله، أيش يعني؟ محبتك
للشخص أو بغضك له ما له أي سبب إلا شيء واحد بس، وهو قربه من
البر وهو  إحسان،  إليك من  أحسن  ما  أيش  فالشخص  عنه؛  وبعده  الله 
الذي ذكره يحيى هنا، مهما زاد لك من البر والإحسان والإنعام إذا كان
ينقصه إليك، ولا  أنه محسن  الله مع  تبغضه في  الله لا تحبه،  بعيدًا عن 
لا إليك،  يحسن  ما  عنك،  والبعد  إليك،  الإحسان  عدم  الجفاء:  الجفاء، 
يعطيك، ما في شيء يقربه إليك، إلا أنه طائع لله، فأنت تحبه على بعده،
بالله فقط، هذا معنى الحب في أيش الضابط عندك الميزان؟ هو صلته 
فرغ تامّة  حقيقية  محبة  الله  أحب  إذا  والإنسان  الله،  في  والبغض  الله 
قلبه لهذا، صار حبه لما يحبه الله، ولمن يحبه الله، وبغضه لما يبغضه
من فالمقصود  فقط؛  ميزانه  هو  هذا  بس،  الله،  يبغضه  ولمن  الله، 
أو إحسانه،  أجل  من  أو  مصلحة،  أو  لدنيا  له  محبته  تكون  لا  الحديث 

لقربه من ربه وطاعته. إنما يكون حبه  أو وطنيته،  قرابته، 

قال ابن رجب: "وإنما كانت هذه الخصلة تالية لما قبلها" -يعني جاءت
الله كان  من  "لأن  قال:  بعدها-  هذه  ثم جاءت  أولًلا  ورسوله  الله  محبة 
ورسوله أحب إليه مما سواهما فقد صار حبه كله له -لله-، ويلزم من
ذلك أن يكون بغضه لله وموالاته له ومعاداته له، وأن لا تبقى له بقية من

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



نفسه وهواه" -خلاص نصيبه من نفسه منزوع، لا يحب من أجل نفسه،
ولا يبغض من أجل نفسه، ولا لأن هواه يميل إلى هذا الاتجاه، لا، صار
كل حبه وبغضه لله سبحانه وتعالى- قال: "وذلك يستلزم محبة ما يحبه
من وكذلك  ذلك،  من  يكرهه  ما  وكراهة  والأعمال،  الأقوال  من  الله 
ابن ذكرها  التي  الأقسام  من  الثاني  القسم  إلى  يشير  -هنا  الأشخاص" 
الحب بمقتضى  معاملتهم  ذلك  من  "ويلزم  قال:  الله-  رحمه  القيم 
والبغض، فمن أحبه لله أكرمه وعامله بالعدل والفضل، ومن أبغضه لله
لله سبحانه وتعالى؛ أبغضه  أنه  بما  أيضًا حتى  بالعدل" -لا يظلمه  أهانه 
لكن لا يظلمه، لا يجد الشخص شخصًا نصرانيًّا سائرًا في الطريق وهو
من أو  المستأمنين  من  وهو  عليه،  ويعتدي  ويذهب  الله  في  يبغضه 
المعاهدين مثلًلا، لماذا؟ يقول: أُبغضه في الله، إذًا يجب أن أعامله بهذه
الطريقة! لا، تعامله بالعدل، ما هو العدل؟ قال الله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم،
والمنهج الذي كان عليه السف الصالح رضي الله عنهم، هذا هو العدل-
عَلَى أَعِزَّةٍ  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى  ﴿أَذِلَّةٍ  بأنهم  له  المحبين  الله  وصف  "ولهذا 
الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لآئِمٍ﴾ [المائدة: 54]"

انتهى كلامه رحمه الله.

يعود: أن  النَّارِ"  فِي  يُقْذَفَ  أَنْ  يَكْرَهُ  كَمَا  الْكُفْرِ  فِي  يَعُودَ  أَنْ  يَكْرَهَ  "وَأَنْ 
يعني أن يصير إليه؛ فالعود قد يكون بمعنى الرجوع إليه بعدما دخل في

الإسلام، وقد يكون بمعنى المصير إليه ابتداءً، معنى يُقذف: يُرمى.

"كما يكره" أي: مثل كرهه، يعني من كان كافرًا يكره أن يرجع في الكفر
بعد أن خلّصه الله -تبارك وتعالى- منه لشدة بغضه للكفر؛ لأنه يبغض
الكفر، يبغض  هو  إذًا  الكفر  يبغض  والله  وتعالى  تبارك  الله  يبغضه  ما 
ومن وُلد في الإسلام يكره أن يصير كافرًا بعد أن منّ الله عليه بالإسلام
أهون لكان  النار  قُذف في  لو  أنه  لو  يعني  النار،  يُرمى في  أن  يكره  كما 
الخصلة للكفر، وهذه  بعد إسلام لشدة بغضه  عليه من أن يصير كافرًا 
من لوازم الخصلة الأولى أيضًا، فمن أحب الله أحب ما يحبه، وأبغض

ما يبغضه ومنه الكفر.
www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



هذا الحديث دليل على أن الخصال الثلاثة من الإيمان؛ لأن هذه الدرجة،
هذه يحقق  حتى  مؤمن  كل  ينالها  لا  عالية،  درجة  الإيمان  حلاوة  درجة 
الأسباب، فهذه الأسباب هي من الإيمان؛ فمتى وصل إليها العبد، تدرج
من الخصال  هذه  إذًا  الإيمان؛  حلاوة  وجد  الخصال؛  هذه  إلى  ووصل 

الإيمان.

يزيد الإيمان  وأن  الإيمان،  في  يتفاضلون  المؤمنين  أن  على  يدل  وهذا 
الخصال ولوازمها. له حلاوة يجدها من حقق هذه  وينقص، وأن 

إسناد هذا الحديث مسلسل بالبصريين، والحديث متفق عليه.

الله صلى الله عليه وسلم: رسول  قال  أنس،  عن  قلابة،  أبي  حديث  عن  الدارقطني  سئل 
"يَرْوِيهِ فَقَالَ:  الحديث،  الإيمان...) وذكر  فيه وجد حلاوة  (ثلاث من كن 
أَيُّوبُ السَّخْتِيَانِيُّ، وَاخْتُلِفَ عَنْهُ؛ فَرَوَاهُ عبد الوهاب الثقفي، عن أيوب" -
أيوب، موقوفًا" أيدينا- وخالفه وهيب، فرواه عن  بين  التي  الرواية  وهي 

انتهى.

إلى مرفوعًا  أنس  عن  قلابة،  أبي  عن  أيوب،  عن  يرويه  الوهاب  عبد  إذًا 
النبي صلى الله عليه وسلم.

بينما وهيب يرويه عن أيوب، عن أبي قلابة، عن أنس من قوله.

رواية وهيب أخرجها أبو نُعيم في المستخرج.

رجحه كما  رفع  الذي  الوهاب  عبد  مع  فيه  الراجح  الاختلاف  وهذا 
لماذا؟ البخاري ومسلم؛ لكن 

الوهاب في له مزية عبد  الدرجة، ليس  تقريبًا في نفس  أيوب  وهيب في 
أيوب على وهيب.

فقال: أيوب؟  وُهَيْب في  "ما حالُ  لما سأله عثمان:  بن معين  قال يحيى 
ثقة وثقة". قال:  الوهاب؟  أو عبد  إليك  ثقة، فقلت: هو أحب 

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



إذًا ما وجه تصحيح رواية عبد الوهاب؟ أنه متابَع على الرفع، تابعه عبيد
هذه منصور  بن  وعباد  وغيره،  الطبراني  عند  أيوب  عن  عمرو  بن  الله 
المتابعة ذكرها أبو نُعيم في الحلية؛ فهو محفوظ من هذه الطريق مرفوعًا،
وتابع أبا قلابة عليه جمع عن أنس، أبو قلابة نفسه ما تفرد به، قد تابعه
في قتادة  منهم  عنه،  الله  رضي  مالك  بن  أنس  عن  فرووه  جماعة؛ 
الصحيحين وثابت في صحيح مسلم؛ فلا إشكال في صحته والحمد لله،

وستأتي -إن شاء الله- معنا رواية قتادة.

"بَابٌ: عَلَلامَةُ الْلإِيمَانِ حُبُّ الْلأَنْصَارِ"

بْنُ عَبْدِ اللهِ أَخْبَرَنِي عَبْدُ اللهِ  قَالَ:  قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ  الْوَلِيدِ  أَبُو  حَدَّثَنَا 
أَنَسًا، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: »آيَةُ بْنِ جَبْرٍ قَالَ: سَمِعْتُ 

الْلإِيمَانِ حُبُّ الْلأَنْصَارِ، وَآيَةُ النِّفَاقِ بُغْضُ الْلأَنْصَارِ."«

الإيمان؛ على  دليل  الأنصار  أي حب  الْلأَنْصَارِ"  حُبُّ  الْلإِيمَانِ  "عَلَلامَةُ 
لأن الأنصار نصروا الله ونصروا رسوله صلى الله عليه وسلم ونصروا دينه فمن أحبهم

لهذا فهو مؤمن.

الوليد أبو  مولاهم،  الباهلي  الملك،  عبد  بن  هشام  الْوَلِيدِ"  أَبُو  "حَدَّثَنَا 
البصري. الطيالسي، 

المحدثين من  أحدًا  عليه  أقدم  ما  الإسلام،  الوليد شيخ  "أبو  أحمد:  قال 
اليوم"

شيح الإسلام يعني: كبير الإسلام ومُقدّم الإسلام، هذا ليس على إطلاقه،
فيه، الكلام  أحمد  الإمام  أتم  بما  مقيد  هو  وإنما  يصح،  لا  الإطلاق  هذا 
فقال: "ما أقدم عليه أحدًا من المحدثين اليوم" فهو شيخ الإسلام في زمنه
ومُقدّمهم، الإسلام،  أهل  كبير  أي:  هنا،  يقصدونه  ما  هذا  وقته،  وفي 
وعالمهم، وفاضلهم في وقته، كان في نفسي من هذا اللقب شيء حقيقة
فهو فيه،  عندهم  ولا ضير  يستعملونه  السلف  من  أن وجدت جمعًا  إلى 
بهذا المعنى الذي ذكرنا لا إشكال فيه، ولا شك شيخ الإسلام ابن تيمية

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



رحمه الله يستحق هذا اللقب؛ فهو مجدد الدين في زمنه رحمه الله.

كتابًا يده  في  رأيت  ما  حافظ،  ثقة،  عاقل،  فقيه،  "إمام،  حاتم:  أبو  وقال 
انتهى. قط" 

وثّقه جمع، وكان مقدّمًا في شعبة، وهو عندنا هنا من روايته عن شعبة،
من أتباع التابعين، مات سنة 227 وله 94 سنة، روى له الجماعة.

" أبو بِسطام، شعبة بن الحجاج، إمام، تقدم. قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ

الأنصاري، عَتيك،  ابن  جَبْرٍ"  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  بْنُ  اللهِ  عَبْدُ  أَخْبَرَنِي  "قَالَ: 
المدني، من بني معاوية، وهو ممن وافق اسمه اسم أبيه؛ فهو عبد الله بن
عبد الله، وهو ثقة، روى له الجماعة، واختلفوا في اسم جده أهو جبر أم
جبر، ابن  والآخر  جابر،  ابن  لأحدهما  يقال  اثنان،  هما  وقيل:  جابر؟ 

أنهما واحد. ثقة، والمحققون رجحوا  ثقة وهذا  وكلاهما موثق، هذا 

"قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسًا" هو ابن مالك خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم تقدم.

الْلأَنْصَارِ" حُبُّ  الْلإِيمَانِ  »آيَةُ  قَالَ:  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  النَّبِيِّ  "عَنِ 
الآية: هي العلامة، و "الأنصار": الألف واللام فيها للعهد، وهم جماعة من
أهل المدينة من الصحابة من أولاد الأوس والخزرج، هما قبيلتان، وقيل
ابنا أخوان،  والخزرج  والأوس  الله صلى الله عليه وسلم،  لرسول  لنصرتهم  الأنصار  لهم 
قبيلة قبيلتان،  منهما  أخوان صار  عامر،  بن  عمرو  بن  ثعلبة  بن  حارثة 
واحد، أب  إلى  يرجعون  النهاية  في  كلهم  لكن  الخزرج؛  وقبيلة  الأوس 
اسْمَ أَرَأَيْتَ  لِلأَنَسٍ:  "قُلْتُ  قال:  جرير  بن  غَيلان  عن  البخاري  أخرج 
الذين من  يهم  الذي  -هذا  اللهُ؟"  سَمَّاكُمُ  أَمْ  بِهِ،  تُسَمَّوْنَ  كُنْتُمْ  الْلأَنْصَارِ، 
سماهم الأنصار- "أَمْ سَمَّاكُمُ اللهُ؟ قَالَ: بَلْ سَمَّانَا اللهُ" -أين؟ في كتابه-
"كُنَّا نَدْخُلُ عَلَى أَنَسٍ، فَيُحَدِّثُنَا مَنَاقِبَ الْلأَنْصَارِ وَمَشَاهِدَهُمْ، وَيُقْبِلُ عَلَيَّ،
وَكَذَا« كَذَا  وَكَذَا  كَذَا  يَوْمَ  قَوْمُكَ  فَعَلَ  فَيَقُولُ:  الْلأَزْدِ،  مِنَ  رَجُلٍ  عَلَى  أَوْ 
انتهى، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "فَإِنَّ مَنْ عَلِمَ مَا قَامَتْ بِهِ
لِلَّهِ مُحِبًّا  وَكَانَ  الْلأَمْرِ؛  أَوَّلِ  مِنْ  وَرَسُولِهِ  اللَّهِ  نَصْرِ  مِنْ  الْلأَنْصَارُ 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



قَلْبِهِ، فِي  الَّذِي  الْلإِيمَانِ  عَلَلامَةَ  لَهُمْ  فَيَكُونُ حُبُّهُ  قَطْعًا،  أَحَبَّهُمْ  وَلِرَسُولِهِ؛ 
عَلَيْهِ". اللَّهُ  أَوْجَبَهُ  الَّذِي  الْلإِيمَانُ  قَلْبِهِ  فِي  يَكُنْ  لَمْ  أَبْغَضَهُمْ  وَمَنْ 

الدار تبوؤوا  الذين  هم  لأنهم  أعلم-  -والله  الأنصار  خُص  "وإنما  وقال: 
والإيمان من قبل المهاجرين، وآووا رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونصروه، ومنعوه،
من والأسود  الأحمر  وعادَوا  والأموال،  النفوس  الدين  إقامة  في  وبذلوا 
أجله، وآووا المهاجرين وواسوهم في الأموال، وكان المهاجرون إذ ذاك
قليلاً غرباء فقراء مستضعفين، ومن عرف السيرة وأيام رسول الله صلى الله عليه وسلم
لم يملك أن لا الله ورسوله  به من الأمر ثم كان مؤمنًا يحب  وما قاموا 
يحبهم، كما أن المنافق لا يملك أن لا يبغضهم، وأراد بذلك -والله أعلم-
والأنصار يكثرون  الناس  بأن  لعلمه  الأنصار؛  قدر  الناس  يعرف  أن 
يقلون، وأن الأمر سيكون في المهاجرين، فمن شارك الأنصار في نصر
الله ورسوله بما أمكنه فهو شريكهم في الحقيقة كما قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا
من ورسوله  الله  نصر  من  فبغض  اللَّهِ﴾  أَنْصَارَ  كُونُوا  آمَنُوا  الَّذِينَ 

الكلام. المراد من  انتهى  نفاق"  أصحابه 

وهذا الحديث زائد على ما تقدم من أن يحب المرء لا يحبه إلا لله؛ فحب
الله محبة  تمام  من  ومحبتهم  صلى الله عليه وسلم  ورسوله  الله  دين  لنصرتهم  الأنصار 

ورسوله صلى الله عليه وسلم.

اشتُهِروا الذين  بالأئمة  يمتحنون  عنهم  الله  السلف رضي  كان  هنا  ومن 
بالصلابة في السنة، والصلاح، ونصرة التوحيد والسنة، ومحاربة الشرك
بين ما  مسألة  ككل  المسألة  هذه  في  والناس  الضلال،  وأنواع  والبدع 
إفراط وتفريط، منهم من عدّ الامتحان بالأشخاص بدعة، وهذا القول هو
صار حتى  فيها  غلا  من  ومنهم  خلافه،  على  السلف  محدث،  نفسه  في 
موجود، اليوم  وهذا  يقع،  وعلى كل خلاف  ودب،  من هب  بكلّ  يمتحن 
هذا إفراط، وهذا تفريط، لا هذا من دين الله ولا هذا من دين الله، ولا كان
السلف على هذا ولا على هذا، كلام السلف بالامتحان بالأئمة من كثرته
أشهر من أن يُذكر، لا يخفى على طلبة العلم فضلًلا عن العلماء، والغريب

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



من أن يخرج القول بإنكاره ممن عنده علم، هذا غريب مستغرب حقيقة؛
لأن آثار السلف في هذا كثيرة، وقد ذكر أئمة أهل السنة من ذلك الشيء
السنة وشرح  للالكائي،  والجماعة  السنة  أهل  اعتقاد  شرح  في  الكثير، 
الكثير الأئمة  تراجم  وفي  كثيرة،  وأشياء  للآجري،  والشريعة  للبربهاري، 
من هذا، وسيمر معنا إن شاء الله وسنؤكد عليه في موضعه بإذن الله،
وكثير؛ كثير  وغيرهم  أحمد،  وبالإمام  وبالأوزاعي،  بالمعافى،  كامتحانهم 
فمستغرب حقيقة إنكار مثل هذا المنهج المعروف عن السلف رضي الله
بُغْضُ النِّفَاقِ  وَآيَةُ  الْلأَنْصَارِ،  حُبُّ  الْلإِيمَانِ  »"آيَةُ  أصله  وهذا  عنهم، 
لسنة ناصرًا  الله  لدين  ناصرًا  الشخص  كان  إذا  علامة،  الْلأَنْصَارِ."« 
رسول الله صلى الله عليه وسلم بحيث أنه لا يُبغض إلا لهذا، يصير علمًا على هذا؛ عندئذ
البدع أهل  برؤوس  يمتحنون  أيضًا  أنهم  كما  للامتحان،  محلًّلا  يصير 
أثنى عليهم ومن أحبهم أيضًا موجود، من  أهل الضلال، وهذا  ورؤوس 
فهو معهم وهو مثلهم، اللهم إلا إن لاح لنا أن سبب العداوة بين الشخص
والآخر أنها مسألة دنيوية مثلًلا، أن يكون قد حصل بينهم خلاف في مال،
من مستثناة  هذه  تكون  عندئذ  لهذا  عداوة  بينهم  وصار  غيره،  في  أو 
القاعدة؛ لكن مثلًلا شخص في المشرق وآخر في المغرب يُذكر له رأس
من رؤوس أهل السنة والجماعة يذمّه ويبغضه إلى آخره، لماذا؟ ما بينهم
هو وهذا  لذلك،  أبغضه  بذلك،  معروف  سنة  داعية  هذا  فهنا  السنة؛  إلا 
السبب؛ فهذه العلامات تظهر لك حقائق الرجال؛ لأن الكثير من الناس
العلامة نفاق، ولا يظهر لك حقيقة ما عنده لأسباب كثيرة؛ فهذه  عندهم 

تدلك على هذا من ذاك.

مراد البخاري ظاهر من تبويبه، الحديث مطابق للترجمة.

"وَآيَةُ النِّفَاقِ بُغْضُ الْلأَنْصَارِ."« علامة النفاق بغض الأنصار.

اختلف العلماء هنا في نوع النفاق، النفاق نوعان أصلًلا:

أكبر، نفاق  العلماء  بعض  يسميه  الملة،  من  مخرج  أكبر  نفاق    -

وآخرون: نفاق اعتقادي، تسمية، هذا اسم وهذا اسم، كلاهما بنفس
www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



المعنى.

-  والنوع الثاني: نفاق أصغر غير مخرج من الملة.

نفاق الثاني  النار،  من  الأسفل  الدرك  في  كافر  منافق  صاحبه  الأول 
من مخرجًا  ليس  النفاق  هذا  الآخر،  البعض  يسميه  عملي  نفاق  أصغر، 
المنافقين الذي جاءت في الأحاديث: الملة إلا أن صاحبه يعمل أعمال 

(إذا حدّث كذب، إذا خاصم فجر) إلى آخره...، هذان نوعان.

أم الأكبر  النفاق  هو  الْلأَنْصَارِ" هل  بُغْضُ  النِّفَاقِ  "آيَةُ  هنا  المقصود  ما 
النفاق الأصغر؟

من أن  شك  لا  لكن  نظر؛  وجهة  ولكل  العلم،  أهل  بين  موجود  الخلاف 
في شك  لا  أكبر  نفاق  فهو  وتعالى  سبحانه  الله  لدين  لنصرتهم  أبغضهم 
ذلك، ولا يبغضهم أحدٌ جميعًا إلا لهذا لمعنى، أيش في بينه وبينهم كلهم؟

إلا لنصرتهم لدين الله سبحانه وتعالى؛ فعندئذ يكون نفاقه نفاقًا أكبر.

بالنسبة العالية،  الأسانيد  من  رباعي،  الحديث  هذا  في  البخاري  إسناد 
للبخاري أسانيده العالية ثلاثية ورباعية، أعلى شيء عنده ثلاثي، والرباعي
الصحاح أصحاب  من  وأخرجه  عليه،  متفق  والحديث  له،  عاليًا  يعتبر 
أعلم. به. والله  والسنن والمسانيد والجوامع جمع عن جمع عن شعبة 

"بَابٌ:

أَبُو أَخْبَرَنِي  قَالَ:  الزُّهْرِيِّ  عَنِ  شُعَيْبٌ،  أَخْبَرَنَا  قَالَ:  الْيَمَانِ  أَبُو  حَدَّثَنَا 
بْنَ الصَّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ عُبَادَةَ  بْنُ عَبْدِ اللهِ:  إِدْرِيسَ عَائِذُ اللهِ 
صَلَّى اللهِ  رَسُولَ  "أَنَّ  الْعَقَبَةِ:  لَيْلَةَ  النُّقَبَاءِ  أَحَدُ  وَهُوَ  بَدْرًا،  شَهِدَ  وَكَانَ 
اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ، وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ: »بَايِعُونِي عَلَى أَنْ لَلا
تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَلَلا تَسْرِقُوا، وَلَلا تَزْنُوا، وَلَلا تَقْتُلُوا أَوْلَلادَكُمْ، وَلَلا
مَعْرُوفٍ، فِي  تَعْصُوا  وَلَلا  وَأَرْجُلِكُمْ،  أَيْدِيكُمْ  بَيْنَ  تَفْتَرُونَهُ  بِبُهْتَانٍ  تَأْتُوا 
فَمَنْ وَفَّى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



الدُّنْيَا فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللهُ فَهُوَ إِلَى
اللهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ« فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ"

"بَابٌ" هذا التبويب ثابت في اليونينية، وفي رواية أبي ذر نسخة الغزولي،
في أنها  إلى  إشارة  وعليه  البغدادية،  النسخة  الصغاني،  نسخة  فرع  وفي 

تبويب. فيها  اليونينية: رواية الأصيلي ليس  نسخة، وفي حاشية 

قال ابن حجر: "قوله: باب كَذَا هُوَ فِي روايتنا بِلَلا تَرْجَمَةٍ" -باب من دون
أي زيادة يعني- "وَسَقَطَ مِنْ رِوَايَةِ الْلأَصِيلِيِّ أَصْلًلا" -نفس الباب ساقط
الَّتِي قبله" التَّرْجَمَة  "فَحَدِيثه عِنْده من جملَة  من رواية الأصيلي أصلًلا- 
تبويب فارق  بدون  الأصيلي  عند  قبله  الذي  للباب  تابع  الحديث  -يعني 
بينهما- قال: "وعَلى روايتنا" -يعني إثبات الباب- "فَهُوَ مُتَعَلق بهَا أَيْضا"
صار الموضوع  انفصل،  أنه  معناه  باب  في  يكون  لما  الأصل  -يعني 
موضوع آخر، قال: لا، هو أيضًا متعلق بالباب الذي قبله، لماذا؟ لأنه قال
باب فقط من دون أي زيادة- قال: "وعلى روايتنا" -يعني حتى مع إثبات
خاصه تَرْجَمَة  لَهُ  تذكر  لم  إِذا  الْبَاب  "لِلأَن  قبله-  بما  متعلق  هو  الباب 
- الْفُقَهَاء"  بِهِ كصنيع مصنفي  تعلقه  مَعَ  قبله  مِمَّا  الْفَصْل  بِمَنْزِلَة  يكون 
يعني جعله أيضًا تابعًا للباب الذي قبله لكن كفصل يعني، وهذا من تأمل
ابن حجر هنا صحيح- البخاري في صحيحه وجد أن ما يذكره  صنيع 
حب وحديث  الحديث  هذا  بين  ما  الرابط  -أيش  التَّعْلِق"  "وَوجه  قال: 
الأنصار- قال: "أَنه لما ذكر الْلأَنْصَار فِي الحَدِيث الأول أَشَارَ فِي هَذَا إِلَى
لما الْعقبَة  لَيْلَة  كَانَ  ذَلِك  أول  لِلأَن  بالأنصار  تلقيبهم  فِي  السَّبَب  ابْتِدَاء 
كَمَا الْمَوْسِم  فِي  عِنْد عقبَة منى  وَسلم  عَلَيْهِ  الله  النَّبِي صلى  مَعَ  توافقوا 
الْكتاب هَذَا  النبوية من  السِّيرَة  فِي  تَعَالَى  الله  إِن شَاءَ  ذَلِك  سَيَأْتِي شرح 
وَقد أخرج المُصَنّف حَدِيث هَذَا الْبَاب فِي مَوَاضِع أخر فِي بَاب من شهد
وَهُوَ فِيهِ  لقَوْله  الْلأَنْصَار  وُفُود  بَاب  وَفِي  بَدْرًا  شهد  كَانَ  فِيهِ  لقَوْله  بَدْرًا 
أحد النُّقَبَاء وَأوردهُ هُنَا لتَعَلُّقه بِمَا قبله كَمَا بَيناهُ، ثمَّ إِن فِي مَتنه مَا يتَعَلَّق
بمباحث الْلإِيمَان من وَجْهَيْن آخَرين: أَحدهمَا: أَن اجْتِنَاب المناهي من
الْلإِيمَان كامتثال الْلأَوَامِر" -لأنه هنا ذكر في الحديث أشياء نهاهم عنها-

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



أَو كَافِر  الْكَبِيرَة  مرتكب  أَن  يَقُول  من  على  الرَّد  تضمن  أَنه  "وَثَانِيهمَا: 
انتهى كلامه. تَعَالَى"  اللَّهُ  إِنْ شَاءَ  تَقْرِيرُهُ  كَمَا سَيَأْتِي  النَّار  فِي  مخلد 

قالوا الخوارج، والذين  الكبيرة كافر هم  بأن مرتكب  قالوا  الذين  وهؤلاء 
هو مخلّد في النار هم الخوارج والمعتزلة؛ ففي حكمهم في الدنيا اختلف
في هم  قالوا:  والمعتزلة  كفار،  هم  قالوا:  الخوارج  والمعتزلة،  الخوارج 
منزلة بين المنزلتين، لا هم مسلمون ولا هم كفار، بينهما، أما في الحكم

الأخروي فاتفقوا على أنه مخلّد في نار جهنم -يعني صاحب الكبيرة.-

قال المهلّب -ذكرنا قول المهلب هنا؛ لأنه ذكر مناسبة ثانية للباب- قال:
"أما قوله: "علامة الإيمان حب الأنصار" -فهو بَيِّن في حديث أنس، وأما
إلى السبق  من  لهم  الأنصار  "لأن  الباب-  في  ذكره  فإنما  عبادة  حديث 
به هذه الفضيلة" -يعني لماذا الإسلام بمبايعة الرسول صلى الله عليه وسلم ما استحقوا 
استحقوا أن يكون حبهم علامة على الإيمان؟ قال: لما فعلوه من سبقهم
وهو الإسلام،  على  عقدت  بيعة  أول  "وهذه  قال:  النبي صلى الله عليه وسلم-  مبايعة  إلى 
بيعة العقبة الأولى بمكة، ولم يشهدها غير اثني عشر رجلًلا من الأنصار،
قال عبادة: وحوله عصابة من أصحابه، ابن إسحاق، وكذلك  ذلك  ذكر 
البيعة، هذه  مثل  يبايعوا  ولم  أسلموا  كانوا  قد  بمكة  المهاجرين  أن  مع 
فصح أن الأنصار المبتدئون بالبيعة على إعلان توحيد الله وشريعته حتى

يموتوا على ذلك؛ فحبهم علامة الإيمان.

وقال: "فكان الأنصار ممن اتبعه أولا، فوجبت لهم محبة الله، ومن أحب
الحديث مناسبة  تظهر  وبهذا  المراد  انتهى  حبه"  العباد  على  وجب  الله 

للباب.

"حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ" الحكم بن نافع، الحمصي، ثقة، تقدم.

"قَالَ: أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ" بن أبي حمزة، ثقة، تقدم.

"عَنِ الزُّهْرِيِّ" محمد بن مسلم بن شهاب، إمام تقدم.

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



"قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو إِدْرِيسَ عَائِذُ اللهِ بْنُ عَبْدِ اللهِ" بن عمرو، أبو إدريس
وعبّادهم، الشام،  أهل  فقهاء  من  عالمـًا  ثقة  كان  العَوْذي،  الخولاني، 
وقرّائهم، تابعي كبير، وُلد في حياة النبي صلى الله عليه وسلم يوم حنين، وسمع من كبار
الصحابة، مات سنة 80. قال سعيد بن عبد العزيز التنوخي: "كان عالم

الشام بعد أبي الدرداء" روى له الجماعة.

لَهُ جَلَلالَةٌ "لَكِنْ  بالحديث-  بِالمُكْثِرِ" -يعني مكثر  هُوَ  وَلَيْسَ  الذهبي:  قال 
هُوَ إِدْرِيْسَ  أَبُو  قَالَ:  أَعْلَمُ؟  أَيُّهُمَا  جُبَيْرٍ:  وَعَنْ  عَنْهُ  دُحَيْمٌ  سُئِلَ  عَجِيْبَةٌ، 

وَأَحَادِيْثِهِ. لإِسْنَادِهِ  نُفَيْرٍ  بنِ  مِنْ شَأْنِ جُبَيْرِ  أَيْضاً  وَرَفَعَ  المُقَدَّمُ. 

بنِ اللهِ  وَعَبْدِ  ذُؤَيْبٍ،  بنِ  وَقَبِيْصَةَ  مُرَّةَ،  بنِ  كَثِيْرِ  مَعَ  كَانَا  هُمَا  قُلْتُ: 
الدرداء أبي  الدرداء الصغرى زوجة  الدَّرْدَاءِ" -أم  وَأُمِّ  الجُمَحِيِّ،  مُحَيْرِيْزٍ 
الفقيهة هي الفقيهة،  تابعية، أم الدرداء الكبرى صحابية، ليست هي  هذه 
دَوْلَةِ فِي  عَصْرِهِمْ  فِي  الشَّامِ  "عُلَمَاءَ  قال:  التابعية-  الصغرى  الدرداء  أم 

ذَلِكَ". وَقَبْلَ  مَرْوَانَ،  بنِ  المَلِكِ  عَبْدِ 

"أَنَّ عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ" هو الصحابي الجليل عبادة بن
أحد المدني،  الوليد  أبو  الأنصار،  من  الخزرج  من  قيس،  بن  الصامت 
قاضيًا الشام  إلى  عمر  وجهه  ثم  كلها،  والمشاهد  بدرًا  شهد  النقباء، 
وله بها سنة 34  فلسطين، ومات  إلى  انتقل  ثم  فأقام بحمص،  ومعلمًا، 

الجماعة. له  إلى خلافة معاوية، روى  72 سنة، وقيل: عاش 

فضيلة فله  بدر،  غزوة  في  النبي صلى الله عليه وسلم  مع  قاتل  يعني  بدرًا":  "وكان شهد 
بدر. أهل 

وكان قال:  الذي  -يعني  ذَلِكَ"  قَائِلَ  يَكُونَ  أَنْ  "وَيُحْتَمَلُ  حجر:  ابن  قال 
أَنَّهُ عَلَى  إِذَا حُمِلَ  مُتَّصِلًلا  فَيَكُونُ  إِدْرِيسَ،  "أَبُو  قالها؟ -  بدرًا، من  شهد 
أَحَدُ "وَهُوَ  قَوْلُهُ:  وَكَذَا  مُنْقَطِعًا  فَيَكُونُ  الزُّهْرِيِّ  أَوِ  عُبَادَةَ،  مِنْ  ذَلِكَ  سَمِعَ 
النُّقَبَاءِ" نفس الشيء يقال في: "قال: وهو أحد النقباء ليلة العقبة" هي من

قول أبي إدريس أم من قول الزهري؟ فيه احتمال.

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



النقباء: جمع نقيب: وهو الناظر على القوم ومقدمهم وضمينهم وعريفهم،
يعني كبير القوم والمقدم فيهم.

ليلة الله صلى الله عليه وسلم  البيعة لنصرة رسول  تقدموا لأخذ  الذين  نقباء الأنصار هم 
العقبة، وهم اثنا عشر رجلا، وليلة العقبة: الليلة التي بايع فيها النبي صلى الله عليه وسلم
بمنى، العقبة  جمرة  عند  ذلك  وكان  والخزرج،  الأوس  من  آمنوا  الذين 

له: عقبة. يقال  المرتفع منه،  الموضع  الشيء:  والعقبة من 

أي: حواليه،  أي  وَحَوْلَهُ"  قَالَ،  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  اللهِ  رَسُولَ  "أَنَّ 
به. محيطين 

"عِصَابَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ" العصابة: الجماعة من الناس، وهم ما بين العشرة
إلى الأربعين، وهذه لا واحد لها من لفظها، وجمعها عصائب.

تعالوا والمعنى:  المعاهدة،  بمعنى  والمبايعة:  المبايعة،  من  "بَايِعُونِي" 
عاهدوني.

من بيعات النبي صلى الله عليه وسلم لأصحابه:

عشر اثني  وكانوا  للأنصار،  كانت  البيعة  وهذه  الأولى"،  العقبة  "بيعة    1-

رجلًلا، وكانت هذه المبايعة بمنى، وتسمى: البيعة الأولى من بيعتي
لم لأنه  القتال؛  دون  الإسلام  على  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  بايعهم  العقبة، 

الأنصار. يومئذ، وسماهم  يفرض 

أيضًا وكانوا 70 رجلًلا جاءوا الثانية" للأنصار  العقبة  "بيعة  والثانية:    2-

للحج، بايعهم رسول الله صلى الله عليه وسلم خفية، بايعهم على القتال، وهذه البيعة
الثانية من بيعتي العقبة.

وهاتان البيعتان قبل الهجرة، بيعة العقبة الأولى وبيعة العقبة الثانية.

-3  ثم بعد ذلك بيعة الرضوان، وهذه في السنة السادسة من الهجرة، بايع

1300 وكانوا  الشجرة،  تحت  المسلمين  من  معه  من  صلى الله عليه وسلم  النبي 
بايعهم صلى الله عليه وسلم ألا يفِرّوا، وإلى هذه البيعة أشار الله تعالى بقوله: ﴿لَّقَدْ

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ﴾ إلى آخر الآية.

وقال البعض: مقصودهم بهذه البيعة في هذا الحديث، بيعة العقبة الأولى.

أول في  الله  رحمه  رجب  ابن  ذكره  كثيرًا،  اختلافًا  هذا  في  واختلفوا 
البيعة هذه  المسألة،  هذه  في  الخلاف  وذكر  الحديث،  لهذا  شرحه 

بيعة هي؟ أيّ  الحديث  المذكورة في هذا 

بِاللهِ شَيْئًا" شيئًا هنا نكرة في سياق النهي؛ فتفيد تُشْرِكُوا  لَلا  أَنْ  "عَلَى 
ولا ولي،  ولا  مرسل،  نبي  ولا  مقرّب،  ملك  لا  شيء،  أي  يعني  العموم، 
حجر، ولا شجر، ولا أي شيء، يعني عاهدوني على أن تعبدوا الله سبحانه
به شيئًا، والشرك: هو أن تتركوا الشرك ولا تشركوا  وتعالى وحده وأن 
النهي عن الإشراك على غيره؛ ندًّا وهو خلقك، وهنا قدّم ذكر  لله  تجعل 

لأن أصل دعوة الأنبياء هي التوحيد؛ لذلك دائمًا كان يقدّمه النبي صلى الله عليه وسلم.

من حرز الغير  مال  أخذ  السرقة:  أي شيء،  تسرقوا  ولا  تَسْرِقُوا"  "وَلَلا 
على وجه الاختفاء، والمقصود: النهي عن السرقة عمومًا، وليست فقط

السرقة التي تقام عليها الحد.

للنفس إفسادًا  الزنا  في  لأن  عنه؛  ونهاهم  معروف،  الزنا  تَزْنُوا"  "وَلَلا 
والنسب والغير، فهو جناية على الأعراض والأنساب؛ فكان من العظائم.

بل فقط؛  أمة محمد  ليس  تحريمه،  على  الملل  أهل  وأجمع  العلماء:  قال 
أجمع أهل الملل على تحريمه، ولهذا كان حدّه أشدّ الحدود؛ لأنه جناية
الأمم حق في  انتشر  إذا  الزنا  الله،  وسبحان  والأنساب،  الأعراض  على 
التبرّج انتشار  الزنا:  انتشار  العذاب عليهم، وهذا معروف، ومن أسباب 
والسفور في النساء، إذا كثر التبرج والسفور في المجتمع كثر الزنا، وإذا

كثر الزنا اقترب العذاب، نسأل الله العافية والسلامة.

"وَلَلا تَقْتُلُوا أَوْلَلادَكُمْ" قتل النفس التي حرم الله بغير الحق كلّه حرام،
فاشيًا كان  لأنه  الأولاد؛  قتل  هنا  خصّ  ولكن  الأولاد؛  قتل  فقط  وليس 

www.alqayim.net28Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



البنات"، "وأد  بـ  المسمى  العار، وهو  الإناث خشية  يقتلون  فكانوا  فيهم، 
الفقر. الذكور والإناث خوفًا من  يقتلون  وكانوا 

بعض في  بالذكر  الأولاد  قتل  "وتخصيص  الله:  رحمه  رجب  ابن  قال 
الروايات موافق لما ورد في القرآن في مواضع وليس له مفهوم" -يعني
بالذكر خُصص  "وإنما  غيرهم-  تقتل  أن  يجوز  أنه  ذلك  من  يُفهم  لا 

الجاهلية". أهل  بين  إليه، فإن ذلك كان معتادًا  للحاجة 

أي بِبُهْتَانٍ:  تَأْتُوا  وَلَلا  وَأَرْجُلِكُمْ"  أَيْدِيكُمْ  بَيْنَ  تَفْتَرُونَهُ  بِبُهْتَانٍ  تَأْتُوا  "وَلَلا 
يدهشه يعني  سامعه،  يُبهت  الذي  الكذب  هو  البهتان  أحد،  على  بكذب 

الأكاذيب. به من  بما تخبره  يتفاجأ ينصدم  نكارته،  ويحيّره من شدة 

"تَفْتَرُونَهُ" تختلقونه.

المقصود أن  على  يدلّ  والأرجل  الأيدي  ذكر  وَأَرْجُلِكُمْ"  أَيْدِيكُمْ  "بَيْنَ 
وقذف السحر،  فيشمل  باللسان،  الكذب  من  أعم  هو  ما  هنا  بالبهتان 
يُلحق ما  وكل  بالعظائم،  الناس  ورمي  بالنميمة،  والمشي  المحصنات، 

اللفظ. العار والفضيحة، كل هذا يدخل في هذا  بهم 

من وأدْهشه  وحيَّره  بهتَ صاحبَه  ما  ،وكل  الله:  رحمه  رجب  ابن  قال 
أو بالنُّهْبى  المالِ  فأخذُ  بهتانٌ"  فهو  حسابِهِ  في  يكنْ  لم  فعل  أو  قولٍ 

إلى آخر ما ذكر... بهتانٌ"  الكاذبةِ  بالدعاوَى 

"وَلَلا تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ" المعصية خلاف الطاعة، عصى العبد ربه إذا
الجائز شرعًا؛ فلا طاعة لأحد خالف أمره، و"المعروف" في الشرع: أي 
في معصية الله، هذا القيد للتنبيه على طاعة غير رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فالنبي
في تكون  الطاعة  أن  على  بهذا  نبّه  لكن  بالمعروف؛  إلا  يأمر  لا  صلى الله عليه وسلم 

المعروف.

المعصية، وتشمل جميع فهي  السادسة:  الخصلة  "وأما  ابن رجب:  قال 
أنواع المعاصي، فهو من باب ذكر العام بعد الخاص"، -يعني ذكر أشياء

www.alqayim.net29Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



خاصّة بعدها عمّم، فقال ولا تعصوا في معروف، كل المعاصي قد نهى
عنها- "وهو قريب من معنى قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ
﴿ولا تعالى:  وقوله   ،[56 [النور:  تُرْحَمُونَ﴾  لَعَلَّكُمْ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا 
يَعْصِينَكَ في معروف﴾ [الممتحنة: 12] وفي بعض ألفاظ حديث عبادة:
»ولا تعصوا في معروف« وفي بعضها: »ولا تعصوني في معروف« وقد
لا الطاعة  أن  إلى  إشارة  هذا  وكل  آخر،  موضع  في  البخاري  خرجها 
في يطاع  ولا  معروف،  في  إلا  مخلوق  يطاع  فلا  معروف،  في  إلا  تكون 
معصية الخالق، وقد استنبط هذا المعنى من هذه الآية طائفة من السلف،
فلو كان لأحد من البشر أن يُطاع بكل حال لكان ذلك للرسول صَلَّى اللهُ
هو بما  إلا  يأمر  لا  أنه  بالمعروف -مع  فلما خصت طاعته  وَسَلَّمَ،  عَلَيْهِ 
معروف- دل على أن الطاعة في الأصل لله وحده، والرسول مبلغ عنه
وواسطة بينه وبين عباده، ولهذا قال تعالى: ﴿مَّنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ
الله﴾ [النساء: 80] فدخل في هذه الخصلة السادسة الانتهاء عن جميع
المعاصي، ويدخل فيها أيضًا القيام بجميع الطاعات على رأي من يرى

أن النهي عن شيء أمر بضده".

عن النهي  أن  الراجح  أن  وذكرنا  الأصول،  في  القاعدة  هذه  قدمنا  وقد 
أو أحد أضداده. الأمر بضده  الشيء يستلزم 

والمعنى والتشديد،  بالتخفيف  صحيح،  كلاهما  وفَى،  أو  وَفَّى"  "فَمَنْ 
واحد.

"فَمَنْ وَفَّى مِنْكُمْ" أي: من وفى بهذه البيعة، أي ثبت على ما بايع عليه ولم
يخالف.

فالله الله؛  على  بالعهد  وفائه  على  ثوابه  أن  يعني  أي  اللهِ"  عَلَى  "فَأَجْرُهُ 
البدع أهل  الأشاعرة من  بعض  يذكر  الشروح  بعض  في  هنا  عليه،  يثيبه 
من أخذوها  مطلقًا"،  شيء  عليه  يجب  لا  الله  "أن  وهي:  عندهم،  قاعدة 
صار اللهِ"«  عَلَى  »"فَأَجْرُهُ  هنا،  إشكال  عندهم  صارت  والآن  هذه، 
الله على  يجب  لا  أنه  الأشاعرة  فأصّل  أصلهم،  على  بناء  مشكل  عندهم 

www.alqayim.net30Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



شيء مطلقًا، وقوله: »"فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ"« ظاهرها فيه إيجاب على الله؛
يتخبطون، فبدأوا  الإشكال  هذا  من  يخرجوا  أن  يريدون  مُشكل،  فصار 
الكتاب من  الأدلة  من  بكثير  يبتدع سيصطدم  الذي  وهذا شيء طبيعي، 
والسنة فما طريقته للخلاص من ذلك؟ التضعيف والتحريف بس، وينتهي
أو تضعيفه،  على  استطاع  إن  ورد  الذي  النص  يضعّف  أن  إما  الأمر، 

لم يستطع وهذه طريقتهم. إذا  يحرّفه 

ليس بوعده،  عليه  حق  فهو  الطائع،  يثيب  بأنه  وعد  وتعالى  تبارك  الله 
بإيجابنا؛ بل بإيجابه هو على نفسه، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (وما حق العباد
على الله؟) ألا يعذبهم إذا فعلوا ما أُمروا به؛ فعقيدة أهل السنة والجماعة
أن الله لا يجب عليه إلا ما أوجبه على نفسه فضلًلا منه وكرمًا فقط، هذه
دفع الذي  ما  المعتزلة،  قاعدة  وخلاف  قاعدتهم،  بخلاف  قاعدتنا، 
الأشاعرة إلى هذا القول؟ قول المعتزلة؛ فأرادوا أن يردوا قول المعتزلة
السنة أهل  أما عند  ببدعة،  تردّ  البدع عندهم  آخر؛ لأن  باطل  في  فوقعوا 
السلف قرره  ما  هذا  ببدعة،  البدعة  ترد  لا  بسنّة،  إلا  ترد  لا  فالبدعة 
وذكروه؛ فإذا أردت أن تردّ بدعة مبتدع ترجع إلى ما كان عليه السلف
رضي الله عنهم، وإلى كتاب الله وإلى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وفهم السلف
بدعة بإحداث  المبتدع  على  تردّ  أما  المبتدع،  على  تردّ  ذلك  بعد  ثم  له، 
الرد يريدون  عندما  الأشاعرة،  يفعله  كان  ما  وهذا  ضلال،  هذا  أخرى! 
في هذه طريقتهم  تقابلها،  ببدعة  عليهم  يردون  الجهمية  أو  المعتزلة  على 
الغالب؛ فلما قال المعتزلة: يجب على الله أن يفعل الأصلح، يجب على
الله عقلًلا أن يفعل الأصلح؛ فأوجبوا على الله ما لم يوجبه على نفسه من
الأشياء، في أشياء اعتبروها هم أنها هي الأصلح، وقالوا: يجب على الله
أن يفعلها، من أين هذا الواجب؟ من عقولهم، هكذا قال المعتزلة؛ فقابلهم
شيء، الله  على  يجب  لا  بأنه  فردّوه  قولهم  يردوا  أن  وأرادوا  الأشاعرة 
الله سبحانه وتعالى التي ستأتي كثيرة معكم فيها أن  طيب والنصوص 
قد جعل حقوقًا على نفسه، ماذا نفعل بها؟ نحرّفها، لماذا؟ لأنها خالفت
قاعدتهم، طيب هذه القاعدة لما خالفت الكتاب والسنة أليس المفروض

www.alqayim.net31Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



أنكم تنقضوا هذه القاعدة كونها خالفت النصوص الشرعية؟ يقول لك:
لا، هذه القاعدة يقررها العقل، وما دلّ عليه العقل مقدم على النقل، هم لم
أي قواعدهم،  كل  في  عمومًا،  بل  خاصة  هذه  القاعدة  في  هذا  يقولوا 
العقل الشرعية فهذه قاعدتها،  النصوص  يقعدّونها تخالف  قاعدة عندهم 
وجماعة، سنة  أهل  أنفسهم  يُسَمُّون  أنهم  والعجيب  النقل،  على  مقدم 
تناقضات، أين السنة وأين الجماعة؟! ما خليتم سنة ولا أبقيتم جماعة،
العقل دلالة  بنصّكم،  وهذا  العقل  على  بناء  ورددتموها  أخّرتموها  السنة 
ذلك؟! بعد  سنة  أهل  أنفسكم  تسمون  كيف  النص،  على  مقدّمة  عندكم 
هذا شيء،  كل  على  السنة  يقدّم  الذي  هو  السنة  صاحب  باطل،  كلام 
فرّقتم أنتم  يفترقون،  ولا  يجتمعون  الذين  جماعة  أهل  سنة،  أهل  يسمّى 
الأمة ببدعكم وضلالاتكم، أيش سبب تفريق الأمة؟ البدع، المحدثات؛ فلا
يمكن للأمة أن تجتمع على غير كتاب الله وسنة الرسول الله صلى الله عليه وسلم ومنهج
السلف الصالح رضي الله عنهم، إذا ما اجتمعوا على هذا لا يمكن لهم
تفكير، كل شخص له  واحد  له عقل، وكل  واحد  أبدًا، كل  يجتمعوا  أن 
السلف وفهم  والسنة  بالكتاب  الأمور  قيّدنا  ما  فإذا  يخترع،  أن  يستطيع 
وعادى ووالى  جديدة  ببدعة  واحد  كل  خرج  عنهم،  الله  رضي  الصالح 
صلى الله عليه وسلم: النبي  منه  حذّر  ما  وهذا  حصل،  ما  وهذا  الأمة،  ففرّق  عليها 
واحدة، إلا  النار  في  كلها  فرقة  وسبعين  ثلاث  إلى  الأمة  هذه  (ستفترق 
قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال:) في رواية: (الجماعة) وفي رواية: (ما
أنا عليه وأصحابي) هذا الحاصل، وهذا ما سيأتي معكم كثيرًا، تجد في
عقيدة يقرر  نفسه،  الشخص  وعقيدة  الأشاعرة  عقيدة  يقررون  الشروح 
السنة أهل  عقيدة  هذه  لك:  ويقول  البدع  أهل  من  وغيرهم  الأشاعرة 
والجماعة، وقد اغتر بعض الأفاضل بمثل هذا وظن أن هذا حق، وصار
من وهذا  والجماعة،  السنة  أهل  عقيدة  أنها  على  المخالفين  عقيدة  يقرر 
والجماعة السنة  أهل  عقيدة  لك:  ويقول  أشعري،  المؤلف  العجائب، 
فتصدق هذا وتنسب القول إلى أهل السنة والجماعة بناء على قوله؟! من
هذا لك:  يقول  هو  يعني  عنده،  والجماعة  السنة  أهل  قول  هذا  العجائب، 
قول الأشاعرة؛ لكنه يسميهم أهل السنة والجماعة، تسمية باطلة، أرادوا

www.alqayim.net32Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



هذه على  الناس  من  إقبالًلا  رأوا  لأنهم  السنة؛  أهل  من  ينتزعوها  أن 
ينسبوا أن  فأرادوا  بها؛  يتسمون  كانوا  قديمًا  السنة  أئمة  وأن  التسمية، 
حتى والجماعة  السنة  أهل  إلى  أنفسهم  وينسبوا  لأنفسهم،  الأئمة  هؤلاء 
أنهم أصحاب حق، وهذا ما حصل، للناس  ويُظهروا  الناس،  يستقطبوا 

المسائل، والصور كثيرة ستأتي من مثل هذا. هذه من 

﴿كتب عل نفسه الرحمة﴾ من؟ الله سبحانه وتعالى، أوجب على نفسه
من فرع  هي  المسألة  هذه  نفسه،  على  الظلم  حرّم  سبحانه،  هو  الرحمة 

القدر. مسائل 

قال ابن القيم رحمه الله: "وَلَلا يُنَافِي هَذَا مَا أَحَقَّهُ سُبْحَانَهُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ
إِثَابَةِ عَابِدِيهِ وَإِكْرَامِهِمْ، فَإِنَّ ذَلِكَ حَقٌّ أَحَقَّهُ عَلَى نَفْسِهِ بِمَحْضِ كَرَمِهِ وَبِرِّهِ
بِأَعْمَالِهِمْ، عَلَيْهِ  أَوْجَبُوهُ  وَأَنَّهُمْ  الْعَبِيدِ،  بِاسْتِحْقَاقِ  لَلا  وَإِحْسَانِهِ،  وَجُودِهِ 
فِيهِ وَالنَّاسُ  الطُّرُقِ،  مُفْتَرَقُ  هُوَ  الَّذِي  الْمَوْضِعِ  هَذَا  فِي  بِالْفُرْقَانِ  فَعَلَيْكَ 

فِرَقٍ: ثَلَلاثُ 

·  فِرْقَةٌ رَأَتْ أَنَّ الْعَبْدَ أَقَلُّ وَأَعْجَزُ مِنْ أَنْ يُوجِبَ عَلَى رَبِّهِ حَقًّا، فَقَالَتْ:
لَلا يَجِبُ عَلَى اللَّهِ شَيْءٌ أَلْبَتَّةَ" -وهؤلاء الأشاعرة- "وَأَنْكَرَتْ وُجُوبَ

مَا أَوْجَبَ عَلَى نَفْسِهِ.

أَنَّ فَظَنَّتْ  لِعَبْدِهِ،  أُمُورًا  نَفْسِهِ  عَلَى  أَوْجَبَ  سُبْحَانَهُ  أَنَّهُ  رَأَتْ  وَفِرْقَةٌ    ·
الْعَبْدَ أَوْجَبَهَا عَلَيْهِ بِأَعْمَالِهِ، وَأَنَّ أَعْمَالَهُ كَانَتْ سَبَبًا لِهَذَا الْلإِيجَابِ"

-وهؤلاء المعتزلة- "وَالْفِرْقَتَانِ غَالِطَتَانِ.

الْعَبْدُ يَسْتَوْجِبُ  لَلا  قَالَتْ:  وَالصَّوَابِ،  الْهُدَى  أَهْلُ  الثَّالِثَةُ:  وَالْفِرْقَةُ    ·
عَلَى اللَّهِ بِسَعْيِهِ نَجَاةً وَلَلا فَلَلاحًا، وَلَلا يُدْخِلُ أَحَدًا عَمَلُهُ الْجَنَّةَ أَبَدًا،
جُودِهِ وَمَحْضِ  وَكَرَمِهِ،  بِفَضْلِهِ  تَعَالَى  وَاللَّهُ  النَّارِ،  مِنَ  يُنْجِيهِ  وَلَلا 
عَلَيْهِ سُبْحَانَهُ لِعَبْدِهِ  أَوْجَبَ  بِأَنْ  وَبِرَّهُ  وَجُودَهُ  إِحْسَانَهُ  أَكَّدَ  وَإِحْسَانِهِ 
وَلَعَلَّ" بِعَسَى،  وَلَوْ  إِيجَابٌ،  الْكَرِيمِ  وَعْدَ  فَإِنَّ  الْوَعْدِ،  بِمُقْتَضَى  حَقًّا 

انتهى.

www.alqayim.net33Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



يذكر ولم  المنهيات  على  اقتصر  لم  قيل:  "إن  العلم:  أهل  بعض  قال 
المأمورات؟ فالجواب: أنه لم يُهملها؛ بل ذكرها على طريق الإجمال في

قوله: »ولا تعصوا «إذ العصيان مخالفة الأمر" فهو يشمل كل شيء.

"وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا" غير الشرك، لا بد من هذا القيد، أي فمن
أو زنا، أو بُويع على تركه شيئًا غير الشرك، كأن سرق،  الذي  فعل من 

قتل، أو أتى بهتانًا، أو عصى الله في معروف.

"فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا" أي بذلك الذي فعله، إن زنا عوقب بالزنا، إن سرق
عوقب بالسرقة، قُطعت يده في السرقة، أو حُدّ في الزنا، إلى آخره...

" فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ" العقوبة التي حصل عليها في الدنيا تعتبر كفارة له على
ذنبه؛ فلا يطالب به في الأخرة، الكفارة: الخصلة التي من شأنها أن تكفّر
الذنب، أي تمحوه وتغطيه وتستره، محي يُمحى، وهذا الحديث يدلّ على
لم من  وأن  بها،  عليها  الحد  أُقيم  التي  للذنوب  مكفّرات  الحدود  أن 
والعفو تعذيبه  في  إليه  أمره  فإن  يُحدَّ  فلم  معصيته  بظهور  الله  يفضحه 
عنه، ورد حديث: (لا أدري الحدود كفارة لأصحابها أو لا) هذا الحديث لا

يصح؛ فليس معارضًا لهذا الحديث أصلًلا.

يَكُونُ الْحَدَّ  أَنَّ  البَابِ  هَذَا  فِي  أَسْمَعْ  (لَمْ  الشَّافِعِيُّ:  "وقَالَ  الترمذي:  قال 
كَفَّارَةً لِلأَهْلِهِ شَيْئًا أَحْسَنَ مِنْ هَذَا الحَدِيثِ)، قَالَ الشَّافِعِيُّ: (وَأُحِبُّ لِمَنْ
بَيْنَهُ وَبَيْنَ فِيمَا  نَفْسِهِ وَيَتُوبَ  يَسْتُرَ عَلَى  أَنْ  اللَّهُ عَلَيْهِ  ذَنْبًا فَسَتَرَهُ  أَصَابَ 
عَلَى يَسْتُرَ  أَنْ  رَجُلًلا  أَمَرَا  أَنَّهُمَا  وَعُمَرَ  بَكْرٍ،  أَبِي  عَنْ  رُوِيَ  وَكَذَلِكَ  رَبِّهِ 
نَفْسِهِ)" انتهى، وهذا الكلام موجود في "الأم" بمعناه، بعض الناس يصيب
حدًا يزني يسرق كذا، ويستر الله عليه؛ فيقول: أريد أن أذهب كي أُطهّر
ويقام عليّ الحد، هذا خطأ، استر على نفسك وتب إلى الله توبة صادقة

وينتهي الأمر.

واختلف العلماء هل إقامة الحد بمجرّده كفارة للذنب من غير توبة؟ أم لا
بدّ من التوبة مع الحد؟ هنا في المسألة قولان:

www.alqayim.net34Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



مروي القول  وهذا  بمجرده،  للذنب  كفارة  الحد  إقامة  أن  الأول:  القول 
وعن طالب،  أبي  بن  علي  بن  الحسن  وعن  طالب،  أبي  بن  علي  عن 
مجاهد، وزيد بن أسلم، وهو قول الثوري والشافعي وأحمد واختاره ابن
إليه يُصار  أن  يجب  الذي  الحق  هو  وهذا  المفسّرين،  من  وغيره  جرير 
أقوى منه. يخالفه مما هو  الذي معنا ولا يوجد ما  الحديث  لظاهر هذا 

القول الثاني: أنه ليس بكفّارة بمجرده ولا بدّ من التوبة، وهذا مروي عن
متأخري من  وطائفة  حزم  ابن  ورجحة  وغيره،  سُليم  بن  صفوان 
لَهُمْ المفسرين، واستدلوا بقول الله تبارك وتعالى في المحاربين: ﴿ذَلِكَ 
خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْلآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٣٣) إِلَّلا الَّذِينَ تَابُوا﴾ مع

أنه حد؛ لكن جمع لهم ما بين الحد في الدنيا والعذاب في الآخرة.

يلزم لا  والآخرة  الدنيا  عقوبة  بأن  هذا:  يجاب عن  "وقد  ابن رجب:  قال 
الآخرة، عقوبة  تسقط  الدنيا  عقوبة  أن  على  الدليل  دل  فقد  اجتماعهما، 
الدنيا خاصة، ولهذا تابوا فإنما استثناهم من عقوبة  الذين  وأما استثناء 
خصهم بما قبل القدرة، وعقوبة الآخرة تندفع بالتوبة قبل القدرة وبعدها،
ويدل على أن الحد يطهر الذنب: قول ماعز للنبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:
عليها ينكر  ولم  الغامدية،  له  قالت  وكذلك  فطهرني"  حدًّا  أصبت  "إني 
لصاحبه" طهارة  الحد  أن  على  فدل  ذلك،  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  النبي 

انتهى.

العبارة:- ابن رجب، وأسهل في  قال ابن حجر -وهو تلخيص لما قاله 
"وَيُسْتَفَادُ مِنَ الْحَدِيثِ أَنَّ إِقَامَةَ الْحَدِّ كَفَّارَةٌ لِلذَّنْبِ وَلَوْ لَمْ يَتُبِ الْمَحْدُودُ،
وَهُوَ قَوْلُ الْجُمْهُورِ، وَقِيلَ: لَلا بُدَّ مِنَ التَّوْبَةِ، وَبِذَلِكَ جَزَمَ بَعْضُ التَّابِعِينَ،
وَطَائِفَةٌ الْبَغَوِيُّ  الْمُفَسِّرِينَ  وَمِنَ  حَزْمٍ،  ابن  وَوَافَقَهُمْ  للمعتزلة،  قَوْلٌ  وَهُوَ 
يَسِيرَةٌ، وَاسْتَدَلُّوا بِاسْتِثْنَاءِ مَنْ تَابَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِلَّلا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ
وَلِذَلِكَ الدُّنْيَا  عُقُوبَةِ  فِي  أَنَّهُ  ذَلِكَ  فِي  وَالْجَوَابُ  عَلَيْهِمْ﴾  تَقْدِرُوا  أَنْ  قَبْلِ 

انتهى. عَلَيْهِ"  بِالْقُدْرَةِ  قُيِّدَتْ 

بعض في  إضافة،  هنا  عليه  اللهُ"  سَتَرَهُ  ثُمَّ  شَيْئًا  ذَلِكَ  مِنْ  أَصَابَ  وَمَنْ 
www.alqayim.net35Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



ابن رواية  في  »عليه «وهذه  بعضها:  وفي  فقط  اللهُ«  سَتَرَهُ  »ثُمَّ  النسخ: 
عساكر كما في حاشية اليونينية، وفي رواية كريمة، هذه ذكرها ابن حجر
في شرح فتح الباري، وليست موجودة، لا في اليونينية ولا في البغدادية

ولا غيرها؛ لكن ابن حجر ذكرها قال: هذه في رواية كريمة الزيادة.

"فَهُوَ إِلَى اللهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ" يعني من خالف وعمل
شيئًا من هذه الذنوب إلا الشرك فإنه مخصوص بالآية ﴿إِنَّ اللَّهَ لَلا يَغْفِرُ
بذنبه الله  يفضحه  ولم  يَشَاءُ﴾  لِمَنْ  ذَلِكَ  دُونَ  مَا  وَيَغْفِرُ  بِهِ  يُشْرَكَ  أَنْ 
وستره عليه فلم يعاقب عليه ومات من غير توبة؛ فهو تحت مشيئة الله؛

إن شاء عذّبه، وإن شاء عفا عنه، هما آيتان:

تاب إذا  يموت،  أن  قبل  الدنيا  في  الذُّنُوبَ جَمِيعًا﴾  يَغْفِرُ  اللَّهَ  آية: ﴿إِنَّ 
له. الله سبحانه وتعالى  غفر 

لِمَنْ ذَلِكَ  دُونَ  مَا  وَيَغْفِرُ  بِهِ  يُشْرَكَ  أَنْ  يَغْفِرُ  لَلا  اللَّهَ  ﴿إِنَّ  الثانية:  والآية 
للموضوع. التلخيص  الموت، هذا  بعد  يَشَاءُ﴾ 

ستر بل  بذنبه،  الدنيا  في  يعاقب  لا  أن  الثاني:  "والقسم  رجب:  ابن  قال 
عليه ذنبه ويعافى من عقوبته، فهذا أمره إلى الله في الآخرة إن شاء عفا
عنه -ثم ذكر الآية- قال: وفي ذلك رد على الخوارج والمعتزلة في قولهم:

إن الله يخلده في النار إذا لم يتب، وهذا المستور في الدنيا له حالتان:

إحداهما: أن يموت غير تائب، فهذا في مشيئة الله.

والثانية: أن يتوب من ذنبه.

فقالت طائفة: إنه تحت المشيئة أيضا، واستدلوا بالآية المذكورة وحديث
عبادة، والأكثرون على أن التائب من الذنب مغفور له" -لا ينبغي حقيقة
أن يقال غير هذا القول- "وأنه كمن لا ذنب له، كما قال تعالى: ﴿إِلاَّ مَن
حَسَنَاتٍ﴾ سَيِّئَاتِهِمْ  اللَّهُ  يُبَدِّلُ  فَأُوْلَئِكَ  صَالِحًا  عَمَلاً  وَعَمِلَ  وَآمَنَ  تَابَ 

قال..." إلى آخر ما  [الفرقان: 70] 

www.alqayim.net36Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



قال: "والصحيح: أن التائب توبة نصوحًا مغفور له جزمًا، لكن المؤمن
يتهم توبته ولا يجزم بصحتها ولا بقبولها، فلا يزال خائفًا من ذنبه وجلًلا"

انتهى.

أنه يتهم توبته هو أن تكون صادقة وصحيحة وتكون فقط هذه المشكلة 
يُعذَّب عليها مقبولة عند الله سبحانه وتعالى، وإلا إذا قبل الله توبته فلا 

قطعًا لا شك في ذلك.

"فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ" وفي هذا الحديث رد على المرجئة الذين يقولون أن
العاصي أن  ففيه  تضر؛  أنها  على  يدل  الحديث  هذا  تضر،  لا  الذنوب 

النار على ذلك. يُعذب في  بالحد وقد  يُعاقب 

مسلسل الحديث  فهذا  شاميون؛  كلّهم  الحديث  هذا  إسناد  رجال 
بالشاميين، حتى الزهري أصله مدني؛ لكنه سكن الشام، والحديث متفق

عليه.

وَعَنْهُ الزُّهْرِيِّ  مِنْ حَدِيثِ  عَلَى صِحَّتِهِ  مُجْمَعٌ  هَذَا حَدِيثٌ  ابن منده:  قال 
وَابْنُ عُيَيْنَةَ، الزُّهْرِيِّ،  أَخِي  وَابْنُ  وَعُقَيْلٌ،  رَاشِدٍ،  بْنُ  رَوَاهُ مَعْمَرُ  مَشْهُورٌ، 
وَإِسْحَاقُ بْنُ رَاشِدٍ، وَابْنُ أَبِي حَفْصَةَ، وَابْنُ إِسْحَاقَ. كل هؤلاء رووه عن

الزهري.

وقال ابن رجب: "هذا الحديث سمعه أبو إدريس، عن عقبة بن عامر، عن
إدريس أبي  بين  من؟  بين  عامر،  بن  عقبة  زاد  من؟  فيه  -زاد  عبادة" 
وعبادة، فيه زيادة في الإسناد- قال: "وزيادة عقبة في إسناده: وهْم، وقد
سورة "تفسير  وفي  العقبة"  بيعة  "ذكر  في  الحديث  البخاري  خرج 

الممتحَنة".

المتعلمين أنصاف  على  أنبّه  وهنا  صحيح،  كلاهما  الممتحِنة؟  ولا 
أشياء نضع  نكتبها  التي  المقالات  من  كثير  الإنترنت،  على  الموجودين 
الذين المتعلمين  فأنصاف  الوجهين؛  على  تصح  وجهان،  لها  فيها 
واحدا؛ وجهًا  إلا  الوجهين  من  يعرف  لا  وبفظاظة  الإنكار  إلى  يبادرون 

www.alqayim.net37Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000



أيضًا، بالقول  والتغليظ  بالتخطئة  فيبادر  خطأ،  الثاني  الوجه  أن  فيظن 
لا ما  وفعل  وتجاوز حدوده،  مركّب،  بأنه جاهل، جهله  يعلم  ولم  جاهل 
يجوز له فعله، لماذا؟ لجهله، قبل أن تنكر تعلم، أنت تعرف أن هذا الوجه
صحيح، لكن هل عرفت أن الوجه الثاني خطأ، هذا مهم جدًا وركز على
الممتحَنة تعود على الممتحَنة والممتحِنة كلاهما صحيح،  هذه المسألة، 
السورة على  تعود  الممتحِنة  السورة،  بها  نزلت  التي  المرأة  على  ماذا؟ 
العلم، فأنت إذا عرفت واحدة وجهلت نفسها، كلاهما صحيح عند أهل 
تنكر، أن  قبل  أو سل  تعلم،  ادرس،  راجع،  أم خطأ  أهي صواب  الثانية 
بأنك من نفسك  على  وتشهد  نفسك  وتفضح  لغيرك  تُظهر جهلك  لا  حتى 
أنصاف المتعلمين، هذه نصيحة أوجهها للجميع، قبل أن تتكلم في شيء
تعلم، ثم الإنكار له ضوابط، والكلام في العلم له أصول، تعلم كل هذا قبل

أن تضع نفسك في موضع غير لائق بك.

قال: "وفي "تفسير سورة الممتحنة" من كتابه هذا، وفيه التصريح بأن أبا
إدريس أخبره به عبادة وسمعه منه"

رحمه كلامه  انتهى  بالسماع.  التصريح  فيه  بينهم،  واسطة  يوجد  لا  إذًا 
الله.

ونكتفي بهذا القدر والحمد لله، نسأل الله أن يتقبل منا ومنكم.

www.alqayim.net38Mon, 02 Feb 26 20:49:13 +0000


