
تفريغ شرح صحيح البخاري-7، كتاب الإيمان، الحديث 12,13,14,15

الدرس السابع: بتاريخ: 13/12/1444ه – 01/07/2023

الحمد لله رب العالمين، أما بعد:

فمعنا اليوم مجلس جديد من مجالس شرح صحيح البخاري، وما زلنا
في شرح كتاب الإيمان.

وصلنا عند الحديث الثاني عشر.

وقبل ذلك أنبه على ترجمة مرت بنا سابقًا، وهي ترجمة سليمان بن بلال،
قلنا في كنيته أبو محمد وأبو أيوب، هكذا في التقريب للحافظ ابن حجر،
أيوب، ما ذكره أبو  يقال:  أو  أبو محمد  قالوا:  التهذيب وغيره  ولكن في 
في التقريب إن لم يكن فيه تصحيفًا فهو كلام يحتمل، فيظن القارئ أن
ليس هذا  لكن  التراجم،  بعض  في  وهذا موجود  كنيتان،  له  له  المترجَم 

أيوب. أبو  أم  أبو محمد  أهو  النوع، وإنما اختلفوا في كنيته،  من هذا 

هذا ما أردنا التنبيه عليه قبل أن نبدأ بدرسنا اليوم.

قال الإمام البخاري رحمه الله: "بابٌ: إطعام الطعام من الإسلام.

حدثنا عمرو بن خالد، قال: حدثنا الليث، عن يزيد عن أبي الخير، عن
أي النبي صلى الله عليه وسلم:  سأل  رجلًلا  أن  عنهما،  الله  رضي  عمرو  بن  الله  عبد 
الإسلام خير؟ فقال: تطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن

لم تعرف"

المثبت في متن اليونينية: "قال، فقال" هذه موجودة في نسخ، كما في
الحاشية.

"باب إطعام الطعام من الإسلام" وفي نسخة: "من الإيمان".
www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



وكما ذكرنا سابقًا لا فرق عند البخاري بين الإسلام والإيمان.

على كلٍ إطعام الطعام خصلة من خصال الإيمان.

الإمام البخاري رحمه الله قد قدّم أن الإيمان شعب وخصال، ثم أخذ في
هذه أحد  هذا  أبواب،  في  الخصال  هذه  بعض  أو  الخصال،  هذه  بيان 

الإيمان. فبوّب على خصلة من خصال  الأبواب، 

إذًا يبين بهذا أن الإيمان خصال وشعب، ويتفاضل أهله فيه، فيزيد
وينقص.

قال: "حدثنا عمرو بن خالد" عمرو بن خالد بن فرّوخ بن سعيد بن عبد
الرحمن بن واقد التميمي الحنظلي، ويقال الخُزاعي، أبو الحسن الحراني
سنة بمصر  مات  التابعين،  أتباع  عن  يروي  ثقة،  مصر،  نزيل  الجزري، 

البخاري وابن ماجه. له  229هـ، روى 

ثقة، المصري،  الحارث  أبو  الفهمي،  سعد  ابن  هو  الليث"  "حدثنا  قال: 
قال حتى  تقدّم،  التابعين،  أتباع  من  مشهور،  إمام  فقيه،  حافظ،  ثبت، 

بعض أهل العلم: "إنه كان أفقه من مالك إلا أن أصحابه ضيعوا علمه".

رجاء أبو  سويد،  اسمه  حبيب  وأبو  حبيب،  أبي  ابن  هو  يزيد"  "عن 
المصري، تصحف في بعض طبعات التقريب إلى البصري، وهو خطأ.

كان مفتي أهل مصر في أيامه، وكان حليمًا عاقلًلا، قالوا: كان أول من
أظهر العلم بمصر، والكلام في الحلال والحرام ومسائله، قيل: إنهم كانوا

قبل ذلك يتحدثون بالفتن، والملاحم، والترغيب في الخير.

"حدثنا وقال:  وعالمنا"  أبي حبيب سيدنا  بن  "يزيد  بن سعد:  الليث  قال 
يزيد بن أبي حبيب، وعبيد الله ابن أبي جعفر، وهما جوهرتا البلد" انتهى.

كانا من فقهاء مصر في عهد التابعين.

التابعين، في  حبان وضعه  وابن  تابعي"،  "إنه  هذا:  يزيد  في  قال  العجلي 

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



وقال الدارقطني في "العلل": "لم يسمع يزيد بن أبي حبيب من ابن عمر،
انتهى، طبعًا ابن جَزء"  الله  ولا سمع من أحد من الصحابة إلا من عبد 
الله بن ابن جزء" -يعني عبد  الله  المطبوع بدل "من" "عن عبد  وقع في 

الحارث بن جزء الصحابي.-

وروايته عن أبي الطفيل غير محفوظة، يعني رواية يزيد عن أبي الطفيل
وهو صحابي غير محفوظة.

بن جزء الحارث  بن  الله  يكون قد صح سماعه عن عبد  أن  يكفي  لكن 
حبان، وابن  العِجلي  وضعه  كما  التابعين  من  يعتبر  إذًا  صحابي،  وهو 
وهو ثقة فقيه، وكان يرسل، يرسل: يعني يروي عن رجال لم يسمع منهم.

مات سنة 128، بلغ زيادة على 75 سنة، روى له الجماعة.

ويزن المصري،  الخير  أبو  اليزني،  الله  عبد  بن  مرثد  الخير"  أبي  "عن 
بن العزيز  عبد  وكان  زمانه،  في  أهل مصر  مفتي  كان  من حمير،  بطن 
مروان يحضره فيجلسه للفتيا، قال ابن معين: "كان عند أهل مصر مثل

علقمة عند أهل الكوفة، وكان رجل صدق" انتهى.

هو تابعي، ثقة، فقيه، زاهد، عابد، توفي سنة 90 روى له الجماعة.

"عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما" عبد الله بن عمرو بن العاص
الأربعة العبادلة  من  أبيه،  وعن  عنه  الله  رضي  صحابي  ابن  صحابي 

تقدم. الفقهاء، 

"(أن رجلًلا سأل النبي صلى الله عليه وسلم: أي الإسلام خير؟)" أراد: أي خصال
الإسلام أفضل وأكثر أجرًا؟

هذا واضح، أن الإسلام خصال، وأنها تتفاضل.

فقال صلى الله عليه وسلم :"(تطعم الطعام)" لمن يحتاجه، ويشمل كل طعام يُنتفع به.

فالواجب مستحب،  هو  ما  ومنه  واجب،  هو  ما  منه  الطعام  إطعام 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



كإطعام الزوجة والأولاد، إطعامهم صدقة وصلة، وهذا أفضل من إطعام
إلى أحب  والواجب  الاستحباب،  الأباعد  إطعام  في  الأصل  لأن  الأباعد، 
عبدي إلي  تقرب  (وما  القدسي:  الحديث  في  كما  المستحب،  من  الله 
الله إلى  وأحب  مقدمة  الفريضة  عليه)  افترضت  مما  إلي  أحبَّ  بشيء 
بتركه. يأثم  المستحب فلا  أما  بتركه،  يأثم  الواجب  ثم  سبحانه وتعالى، 

تسلّم على أي:  تعرف)"  لم  السلام على من عرفتَ، ومن  "(وتقرأ  قال: 
الجميع. لم تعرف) يشمل  لقيته، (على من عرفت ومن  كل من 

تقرأ عليه السلام، يعني تسلّم عليه، تقول: السلام عليكم، يسمى قراءة
السلام، وإلقاء السلام.

الجميع، على  تسلم  فقط،  تعرف  من  بالسلام  تخص  ألا  هنا:  والمقصود 
الألفة به  يحصل  المسلمين  بين  وإفشاؤه  انتشاره  السلام  هذا  قالوا: 

الشارع. لذلك حث عليه  بينهم،  فيما  والمحبة 

لكن قوله: (على من عرفت ومن لم تعرف) عام، يشمل المسلم والكافر،
والعاصي الشبهات،  وصاحب  بدعته،  إلى  الداعي  والمبتدع  والسني، 
هذا يشملهم  هؤلاء  كل  فسقه،  عن  لردعه  هجره  يجوز  الذي  الفاسق 

بالأدلة الأخرى. الحديث، وهو عام، ولكنه مخصوص 

إذًا هو غير داخل، بالسلام  الكافر  النهي عن بدء  فالكافر مثلًلا: ورد في 
فهذا اللفظ عام مخصوص بالأدلة الأخرى.

بأدلة مخصوص  هجره  يجب  الذي  الشبهات  صاحب  المبتدع  وكذلك 
الهجر.

كذلك الفاسق صاحب الذنب الذي يجوز هجره على ذنبه إلى أن يرتدع
عام مخصوص، فهو  الخاصة،  بالأدلة  هذا مخصوص  كذلك  ذنبه،  عن 
لما نقول هو عام، يعني نقول تسلم على كل أحد، نقول هو مخصوص،
إذًا تأتي بأداة الاستثناء تقول إلا على فلان وفلان، إلا على المبتدع إلا على

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



كذا، هكذا ركِّب الجملة حتى تفهمها.

وقال بعض أهل العلم: "ليس شيء أجلبَ للمحبة، وأثبتَ للمودة، وأسلَّ
للسخائم، وأتقى للجرائم من إطعام الطعام، وإفشاء السلام"

الإسلام خصال  من  خصلتان  هما  هنا  معنا  المذكورتان  الخصلتان 
العظيمة، حتى إن النبي صلى الله عليه وسلم جعلها خير الإسلام، فإذًا لها مرتبة عظيمة،
تحابوا، تؤمنوا حتى  تؤمنوا، ولا  الجنة حتى  النبي صلى الله عليه وسلم: (لا تدخلون  قال 
أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم) فالسلام
سبب للمحبة بين المسلمين، والمحبة واجبة، وهي من الإيمان الواجب،

قد نفاها هنا، قال: (لا تؤمنوا حتى تحابوا).

لماذا اختلف جواب النبي صلى الله عليه وسلم في هذه الأحاديث مع أن السؤال واحد؟
أفضل؟ الإسلام  أي  خير؟  الإسلام  أي  الماضي  الدرس  في  معنا  تقدم 

النبي صلى الله عليه وسلم. اختلف جواب 

الأقوال وأقرب  المسألة،  هذه  توجيه  كيفية  في  العلماء  اختلف  هنا 
الله: للصواب إن شاء 

النبي صلى الله عليه وسلم يختلف جوابه حسب اختلاف حال السائل، فباختلاف ما أن 
يحتاجه السائل ويحتاج معرفته يختلف جواب النبي صلى الله عليه وسلم، يعني النبي صلى الله عليه وسلم
يجيب كل سائل على حسب ما يحتاج إليه، ويحتاج إلى معرفته، فقالوا:
إذا كان الشخص مثلًلا يحتاج إلى معرفة الإطعام، معرفة السلام، وجّهه
الجملة في  لكن  المسألة،  هذه  بحكم  وعرّفه  الاتجاه،  هذا  إلى  النبي صلى الله عليه وسلم 
من هو  فيه  ذكر  ما  أن  منه  تستفيد  كهذا  حديث  عندك  يرد  عندما  أنت 

أفضل خصال الإسلام وأحسنها.

فالجهاد في حق هذا أفضل" - نَجدة  ذا  السائل  يكون  "فقد  القفّال:  قال 
ليش؟ لأنه أقدر على هذا الفعل، فلذلك يجيبه النبي صلى الله عليه وسلم بمثل هذا- "وقد
يكون له والدان لو خرج في جهاد لضاعا، فالبر في حق هذا أفضل، وقد
العدو، وخيف نزل  لو  بالزمان، كما  أليق  يراه  يختلف جوابه بحسب ما 

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



استئصاله، وكما كان في صدر الإسلام، حين كان المراد إعزاز الدين،
يحج لم  لمن  "حجة  عباس:  ابن  حديث  الاعتذارات  هذه  لصحة  وشهد 
إلى أربعين حجة..."  من  خير  لمن حج  وغزوة  غزوة،  أربعين  من  خير 

آخر ما قال.

وعلى كلِّ هذه الخصال كما ذكرنا هي من أفضل خصال الإسلام، لكن
والصلاة، ورسله،  بالله  الإيمان  من  غيرها  مع  إلا  فاضلة  تكون  لا 
والصيام، إلى آخره...، فلا يصح أن نقول: إن شخصًا يطعم الطعام ولا
بُني هذا،  يقال  لا  ويزكي،  ويصلي  يصوم  ممن  أفضل  يزكي  ولا  يصوم 
هنا المذكورات  هذه  من  أفضل  هي  الخمس  هذه  خمس،  على  الإسلام 

الحديث. معنا في هذا 

إذًا المقصود من هذا: هو أن إطعام الطعام خير الإسلام مع بقية
الخصال الواجبة.

الحديث يدل على أن الإيمان خصال متفاضلة، وأن الأعمال من الإيمان،
ومن هذه الأعمال والخصال: إطعام الطعام، وإلقاء السلام.

لهم روى  وكلهم  مصريون،  كلهم  رجاله  أن  الإسناد:  لطائف  ومن 
الفقهاء. المحدثين  الجماعة سوى شيخه، وأكثرهم من 

والإسناد من خماسيات المصنف، وفيه اثنان من التابعين يروي بعضهم
عن بعض.

والسنن الصحاح  أصحاب  من  جمع  رواه  عليه،  متفق  الحديث 
به. الليث بن سعد،  والمسانيد، عن جمع، عن 

بن عمرو  طريق  من  مسلم  أخرج  الأول  "تنبيهات:  حجر:  ابن  قال 
الحارث، عن يزيد بن أبي حبيب بهذا الإسناد" يعني: عمرو بن الحارث
هنا تابع الليث بن سعد، قال: "بهذا الإسناد نظير هذا السؤال، لكن جعل
ابن "فادعى  تقدم-  الذي  -يعني  موسى"  أبي  حديث  في  كالذي  الجواب 

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



وافق إسنادهما،  اتحد  حديثان  بأنهما  وأُجيبَ  الاضطراب،  فيه  منده 
ابن الله  عبد  حديث  من  شاهد  ولثانيهما  موسى،  أبي  حديث  أحدهما 

تقدم" سلَلام كما 

إن سلم هذا الجواب فالحمد لله، وإن لم يسلم فالطريق التي أخرجها
البخاري أقوى وأصح.

كله عندي  الذي  المطبوع  -في  مصريون"  كله  الإسناد  هذا  "الثاني 
كوفيون، ذكرنا-  -كما  قبله  "والذي  قال:  تصحيف-،  وهذا  بصريون 
الثلاثة الأبواب  التسلسل في  له  بعده من طريقيه بصريون، فوقع  والذي 

على الولاء، وهو من اللطائف"

"باب: من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه

"حدثنا مسدد، قال: حدثنا يحيى، عن شعبة، عن قتادة، عن أنس رضي
قتادة، عن قال: حدثنا  المعلم،  النبي صلى الله عليه وسلم، وعن حسين  عنه، عن  الله 
أنس، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: (لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب

لنفسه).

"باب: من الإيمان أن يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه" من الخير،
هذه خصلة من خصال الإيمان.

"حدثنا مسدد" ابن مسرهد، بن مسربل، بن مستورد الأسدي، أبو الحسن
مرعبل، بن  مسربل،  بن  مسرهد،  بن  "مسدد،  البخاري:  وقال  البصري، 

انتهى، هذا من أغرب الأسماء. الحسن الأسدي"  أبو 

قال العِجلي: "كان أبو نعيم يسألني عن نسبه" -يعني عن اسمه الكامل-
"فأُخبِرَه فيقول: "يا أحمد هذه رقية العقرب"

عبيد بن سعيد، عن  يحيى  في حديث مسدد، عن  الرازي  أبو حاتم  قال 
الله، عن نافع، عن ابن عمر: "كأنها الدنانير، ثم قال: كأنك تسمعها من
النبي صلى الله عليه وسلم" يعني إسناد قوي جدًا، كأنه ما في بينك وبين النبي صلى الله عليه وسلم أحد،

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



كأنها الدنانير، دنانير الذهب من نفاستها، قال الذهبي: "وصدق أبو حاتم"

هذا ثقة حافظ، يروي عن أتباع التابعين، يقال إنه أول من صنف المسند
والترمذي، داود،  وأبو  البخاري،  له  روى   ،228 سنة  مات  بالبصرة، 

والنسائي.

قال: "حدثنا يحيى" هو ابن سعيد بن فرّوخ، التميمي، أبو سعيد، القطان
ثقة، القطان،  بن سعيد  بيحيى  العلم  أهل  الأحول، مشهور عند  البصري 
متقن، حافظ، إمام، قدوة، عابد، من أتباع التابعين، مات سنة 198 وله

78، روى له الجماعة.

قال بُندار: "إمام أهل زمانه" وقال ابن حبان في الثقات: "كان إذا قيل له
في علته: يعافيك الله، قال: أَحبه إلي أحبه إلى الله عز وجل، وكان من
- وعلمًا  ودينًا  وفضلًلا  وفهمًا  وعقلًلا  وروعًا  زمانه حفظًا  أهل  سادات 
الكلام لابن حبان- وهو الذي مهّد لأهل العراق رسم الحديث، وأمعن في
بن أحمد  الحديث  علمَ  تعلم  ومنه  الضعفاء،  وترك  النقل،  عن  البحث 

انتهى. المديني، وسائر شيوخنا"  بن  حنبل، ويحيى بن معين، وعلي 

هو شيخ هؤلاء الأئمة، وهو أحد الأربعة الذين روى لهم البخاري
وأسماؤهم يحيى بن سعيد، قد تقدم ذكرهم.

الأموي، أيوب  أبو  أَبان  بن  سعيد  بن  يحيى  والثاني  أحدهم،  الإمام  هذا 
بن يحيى  والرابع  التيمي،  حيّان  أبو  حيّان  بن  سعيد  بن  يحيى  والثالث 

الأنصاري. أبو سعيد  سعيد بن قيس 

فيه الحضرمي  يعقوب  قول  وتقدم  تقدم،  إمام  الحجاج"  بن  شعبة  "عن 
الثوري: يقول في روايته عن شعبة، عن سفيان  يحدّث عنه  عندما كان 
أبو بسطام" الخير  "كبير عن كبير، حدثني الضخم عن الضخام، شعبة 

أبو السدوسي،  عزيز  بن  قتادة  بن  دعامة  ابن  هو  قتادة  قتادة"  "عن 
الخطاب البصري، يقال ولد أعمى، ثقة حافظ، كان يضرب به المثل في

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



الحفظ، وكان مدلسًا، من التابعين مات سنة بضع عشر ومائة، روى له
الجماعة

قال سمعت وحدثنا حفظته، فإذا  قتادة،  فم  إلى  أنظر  "كنت  قال شعبة: 
إتقان شدة  على  يدلك  وهذا  يدلس،  كان  لأنه  تركته"  فلان  عن  قال  وإذا 
قال: الذي  وهو  روى،  لما  سماعه  من  والتأكد  قتادة،  لرواية  شعبة 
ولا هذا  احفظوا  وقتادة"  إسحاق،  وأبو  الأعمش،  ثلاثة:  تدليس  "كفيتكم 

تنسوه.

وقال قتادة،  هذا  أنس"  غير  الصحابة  من  أحد  من  يسمع  "لم  قالوا: 
أنس، إلا من  الصحابة،  أحد من  لقتادة سماعًا من  نعرف  "لا  الترمذي: 

أعلم. الطفيل" والله  وأبي 

واختلف العلماء في كونه قدريًا، هذه المسألة صار حولها كلام كثير هل
كان قدريًا أم لا، فبعضهم أثبت عليه القول بالقدر، وقال كان يقول كل
شيء بقدر إلا المعاصي، وبعضهم نفى عنه هذا، وقالوا لا يصح عنه هذا.

ولم أجد ما يثبت عليه ذلك بإسناد صحيح، وإن ثبت فيكون قد تراجع
عنه، لأنه ثابت عنه في التفسير إثبات القدر، قال علي بن المديني: "قلت
البدعة اترك من كان رأسًا في  يقول  الرحمن  إن عبد  ليحيى بن سعيد: 
روّاد أبي  بابن  تصنع  كيف  بقتادة؟  تصنع  كيف  يحيى:  قال  إليها،  يدعو 
وعمر بن ذر، وعدَّ يحيى قومًا، ثم قال يحيى: هذا إن ترك هذا الضرب

ترك ناسًا كثيرًا" انتهى.

هنا نلاحظ أمرًا مهمًا، وفيه جواب عن شبهة المميعة الذين يقولون:
السلف كانوا يأخذون الحديث عن أهل البدع إذًا فنحن نأخذ العلم عن

أهل البدع، ولا تقولوا هجرًا!

هذه بالمتشابهات،  ويتعلقون  السلف،  كلام  من  المحكمات  يتركون 
فيه نصوص واضحة وصريحة في السلف  البدع، لأن كلام  أهل  طريقة 
ولا اثنين  ولا  نص  هو  ما  لدينك،  وقاية  ذلك  وجوب  البدع،  أهل  هجر 

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



منقول، والإجماع  هذا،  في  السلف  عن  نصوص  عشرين،  ولا  عشرة 
بمتشابهات كهذه. يتركون كل هذا ويتعلقون 

ولا حظَّ لهم في هذه، فالرد عليهم بمثل هذا، هذا الكلام الذي بيّنه يحيى
"لو قال:  تلميذه،  المديني  بن  علي  أيضًا  قاله  الذي  نفسه  هو  سعيد  بن 
لخرِبت للتشيع  الكوفة  أهل  وحديث  للقدر،  البصرة  أهل  حديث  تركنا 
المعنى واحد، في عندنا مفسدة كبرى، وعندنا مفسدة صغرى، الكتب" 
ولم عنهم  نأخذها  ولم  البدعة  إلى  الدعاة  البدع  أهل  أحاديث  تركنا  إذا 

الكتب، وضاعت الأسانيد. نروها عنهم خربت 

بنا مر  قد  البدعة،  إلى  الدعاة  من  فيها  الأسانيد  من  جدًا  وكثير  فكثير 
بنا، وسيأتي. بعضها وسيأتي، بعضها مر 

عظيمة، كبيرة  مفسدة  هذه  لا،  نضيعها؟  الأحاديث؟  بهذه  نفعل  ماذا 
ضياع حديث النبي صلى الله عليه وسلم، دفعًا لهذه المفسدة أجازوا مثل هذا، مع علمهم
بأن الأخرى مفسدة أيضًا، ولذلك حرّموا مجالسة أهل البدع والأخذ عن
لما جاء التي كانوا يخشونها  المفسدة  البدع في غير ذلك، ووقعت  أهل 
وقع كما  البدع،  أهل  بعض  عن  الحديث  أخذوا  العلم  أهل  بعض  وأخذ 
التشيع أخذ  كيف  الله،  شاء  إن  قصته  وستأتي  الصنعاني،  الرزاق  لعبد 
أن يعلمون  فهم  الحديث،  عنه  يأخذ  أن  يريد  كان  أنه  بسبب  عن شيخه 
هذه المفسدة ستقع، لكن هذه المفسدة في مقابل تلك المفسدة الأعظم لا
لهذه دفعًا  مستثناة،  خاصة  حالة  فهذه  هذه،  أجازوا  فلذلك  شيء، 

بعد ذلك، وتترك الأصل. أما لا تقس عليها  المفسدة، 

الأصل باقٍ، ولا مبرر لك اليوم للجلوس عند أهل البدع، والسماع لأهل
البدع.

الحدادية بعض  يقول:  العلم  طلبة  بعض  من  سمعته  الذي  والعجيب 
العجائب، من  هذا  اليوم،  الأسانيد  عنهم  ليأخذ  الأشاعرة  عند  يجلس 
لا إسناد  عنه  تأخذ  أن  أجل  من  الأشعري  عند  وتجلس  وتذهب  حدادي 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



تأخذ ذهبت  ما  لو  أصلًلا  مفسدة  في  ما  هذا!  أصلًلا! عجيب  منه  فائدة 
عن هذا الأشعري، ما في مفسدة حاصلة نهائيًا، أصلًلا إسنادك كله من

أوله إلى آخره الآن في هذا الزمان لا معنى له ولا فائدة من ورائه.

إذًا لماذا تذهب وتجلس عند الأشعري وتعرض عقيدتك ومنهجك
للخطر؟!

البدع، أهل  من  علينا  أشد  هو  يبدع  أهل  يجالس  من  له:  يقال  هذا  مثل 
ومن جالسهم يُلحق بهم، هذا ما هو سلفي، فلا يفرح الأشعري بكون مثل
هذا يجلس عند قدميه، ما يفرح، لأن هذا ليس بسلفي، لو كان سلفيًا ما

جلس عند قدميك لغرض كهذا.

فمن الأصول السلفية عدم مجالسة أهل البدع وعدم مخالطتهم أصحاب
خلاف، فيه  ما  عليه،  مجمع  وأمر  السلفيين،  عند  أصل  هذا  الشبهات، 

لله. الحمد 

قال أبو داوود: "لم يثبت عندنا عن قتادة القول بالقدر".

الزلة هذه  في  وقع  ربما  أو  القدرية،  من  أنه  يثبت  لم  أنه  إما  فالخلاصة 
وتاب منها، لأن النصوص عنه في إثبات القدر ثابتة وموجودة، فانتهى

الأمر.

ليس في الكتب الستة من اسمه قتادة بن دعامة إلا هذا، فإذا مر بك في
فيه، تحتار  لأن  داعي  في  فما  دعامة،  بن  قتادة  اسمه  من  الستة  الكتب 

فأمره واضح.

الأنصاري النضر،  بن  مالك  بن  أنس  هو  عنه"  الله  رضي  أنس  "عن 
النبي صلى الله عليه وسلم خدم  الله صلى الله عليه وسلم،  رسول  خادم  البصري،  النجّاري،  الخزرجي، 

الأنصاري. مِلحان  بنت  أم سُليم  أمه  أبا حمزة،  يُكْنى  عشر سنين، 

كان عند مجيء النبي صلى الله عليه وسلم المدينة، كان سنه ابن عشر سنين، صحابي
جليل، فاضل، مكثر.

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



بتمر فأتته  سُليم،  أم  على  صلى الله عليه وسلم  النبي  "دخل  عنه:  الله  رضي  أنس  قال 
وسمن، قال: (أعيدوا سمنكم في سقائه، وتمركم في وعائه، فإني صائم)
ثم قام إلى ناحية من البيت، فصلى غير المكتوبة، فدعى لأم سليم وأهل
طلب -يعني  خويَّصة  لي  إن  الله  رسول  يا  سليم:  أم  فقالت  بيتها، 
ترك فما  له-،  ادعُ  -يعني  أنس  خادمك  قالت:  هي)؟  (ما  قال:  خاص- 
خير آخرة ولا دنيا إلا دعا لي به، قال: (اللهم ارزقه مالًلا، وولدًا، وبارك
دُفن أنه  أُمَينَة  ابنتي  وحدثتني  مالًلا،  الأنصار  أكثر  لمن  فإني  فيه)  له 
غير دفنوا  هذول  ومائة"  وعشرون  بضع  البصرة  حجّاج  مَقدَم  لصُلبي 
أخرجه عمره،  من  الثمانين  تجاوز  أن  بعد  وهذا  حياته،  في  الأحياء 

البخاري.

يعني دعا له النبي صلى الله عليه وسلم أيش رح يكون؟

سليم أم  أمي  فسمعَتْ  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  "مر  قال:  مسلم  صحيح  وفي 
الله رسول  لي  فدعى  أُنيس،  الله!  رسول  يا  وأمي  بأبي  فقالت:  صوته، 
صلى الله عليه وسلم: ثلاث دعوات قد رأيت منها اثنتين في الدنيا، وأنا أرجو الثالثة في

الآخرة" انتهى، وفي رواية: (اللهم أكثر ماله، وولده، وأدخله الجنة).

اختلف في وقت وفاته، فقيل: سنة 93، وقيل غير ذلك، وهو ابن 103،
وقيل غير ذلك، روى له الجماعة.

في ثالث  لهما  يوجد  لا  مالك،  بن  أنس  اسمه  آخر  صحابي  ويوجد 
الصحابة، هذا الذي معنا، وأنس بن مالك القُشيري الكعبي، ليس له في

الصحيحين حديث.

حديث أنس بن مالك في الصحيحين ما في إلا الذي معنا هذا الأنصاري.

المعلم، ذكوان  بن  الحسين  هو  المعلِّم"  حسين  وعن  صلى الله عليه وسلم،  النبي  "عن 
مات التابعين،  أتباع  من  وهم،  ربما  ثقة،  البصري،  العَوذي،  المـُكْتِب، 

الجماعة. له  سنة 145 روى 

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



حسين وعن  شعبة،  عن  القطان،  سعيد  بن  يحيى  الحديث  هذا  روى 
المعلم، كلاهما يرويه عن قتادة، هذا المقصود من الأسانيد التي ذكرها

البخاري رحمه الله.

معطوف وهو  ذكوان،  ابن  هو  المعلم  عن حسين  "قوله  حجر:  ابن  قال 
لم وإنما  قتادة،  عن  كلاهما  وحسين،  شعبة  عن  فالتقدير  شعبة،  على 
يجمعهما، لأن شيخه أفردهما، فأورده المصنف معطوفًا اختصارًا، ولأن
بعض وأغرب  قتادة.  حدثنا  حسين  وقال  قتادة،  عن  قال  شعبة 
نعيم أبا  أن  وذكر  وهو غلط،  معلقة  أن طريق حسين  فزعم  المتأخرين، 
البخاري عن حسين المستخرج من طريق مسدد عن شيخ  في  أخرجه 

إلى آخره. المعلِّم... 

قال: "حدثنا قتادة، عن أنس، عن النبي صلى الله عليه وسلم."

هذا الإسناد كما تقدم مسلسل بالبصريين من طريقين.

قال: "(لا يؤمن أحدكم)" وفي رواية: (لا يؤمن عبد) وفي أخرى: (لا يؤمن
أحد) الإيمان الكامل، لا يؤمن أحدكم الإيمان الكامل، الإيمان الذي فيه

النجاة من العذاب، فمن تركه كان إيمانه ناقصًا.

تقدم، كما  ينافيه  ما  وجود  أو  فيه،  واجب  لفوات  إلا  الإيمان  يُنفى  فلا 
الإيمان لا يُنفى لنفي شيء مستحب، إما يُنفى لانتفاء وجود الشيء أصلًلا،

أو يُنفى لانتفاء كمال الشيء الواجب.

قدر تعظيم  كتاب  صاحب  -سلفي،  المروزي  نصر  بن  محمد  قال 
الصلاة- قال: "يريد لا يؤمن الإيمان كله، وكذلك قوله: (لا إيمان لمن لا
أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له)، وقوله: (ليس بمؤمن من لا يأمن جاره

بوائقه) يقول ليس بمؤمن كامل الإيمان" انتهى.

(لأخيه رواية:  وفي  لأخيه)"  "(يحب  أن،  إلى  أي:  غائية،  "(حتى)": 
المسلم)، حتى ما علينا اليوم أحد يتفلسف، يقول لك: أخي في الإنسانية،

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



إنسانية، أخوة  اسمه  في شيء  ما  بها،  جاؤوا  التي  الفاسدة  الكلمة  هذه 
باطل. هذا 

الأخوة المعتبرة هي أخوة الدين فقط، ومن حيث الاستعمال ممكن أخوة
غير أصلًلا،  إنسانية  أخوة  اسمه  شيء  في  ما  إنسانية  أخوة  أما  نسب، 
مستعمل هذا، اخترعوه اليوم من أجل القضاء على عقيدة الولاء والبراء
نحب يعني  الإنسانية،  في  أخوة  جميعًا  ونكون  الإسلام،  في  الدين،  في 
ذلك، الإنسانية، ومثل  في  إلى بعض  الإنسانية، نحسن  في  بعضنا بعض 
طيب، وين الولاء والبراء في الدين؟ مات، اقض عليه، هذا يفرّق البشر
عن بعضها، ما لازم يتفرقوا، يعني ما في دين بالعربي، ما نريد دين، نريد
إنسانية، ونعيش مع بعض، كلنا بشر وخلاص، ونعيش هذه الحياة، نأكل
ونشرب وننام مع بعض، ونمرح وننبسط مع بعض، وانتهى الأمر، ما في
دين، حط الدين على جنب، هذا باختصار الذي يريدون، هذا معنى أخوة

الإنسانية، هذا الذي تؤدي إليه باختصار، لها موضعها إن شاء الله.

يعني والدنيوي،  الديني  أي  الخير):  (من  رواية:  في  لنفسه)":  يحب  "(ما 
يحب أن يكون لأخيه المسلم مثل ما له من الخير، فإذا حصل له مال -
إذا مال،  له  يكون  أن  المسلم  لأخيه  أحب  وتعالى-  سبحانه  الله  أغناه 
رزقه الله سبحانه وتعالى زوجة صالحة يحب لأخيه المسلم أن تكون له
زوجة صالحة، وليس المقصود نفس الزوجة الصالحة له تكون لأخيه،
عندي يعني  نفسه،  هو  مش  مثله  يعني،  مفهوم  معروف  تلقائيًا  أمر  هذا 
التي ثانية، مش العشر دنانير  عشر دنانير أخوه يكون عنده عشر دنانير 
فيها ويعطون  يأخذون  الشراح  تجد  مفهومة،  تلقائية  أشياء  يعني  عندي، 

الأمر واضح. الكلام،  لهذا  بشكل كبير، ما في داعي 

ويكره له ما يكره لنفسه، هذا مفهوم من الحديث، فإذا لم يكن كذلك، إذا
لم يكن ممن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، فهو معرّض لعذاب الله إن لم

يعفُ الله عنه؛ لأنه ترك واجبًا.

حقد، غش، المسلمين، حسد،  بين  يقع  الذي  الحسد  ذلك:  معنى  طيب 
www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



من أفضل  أحدهم  يكون  أن  أجل  من  بينهم  تقع  أحيانًا  حرب  خداع، 
الآخر في الأمور الدنيوية، لا يحب أن يشاركه أخوه في الخير... موجود
هذا ينافي  هذا  هل  ربي،  رحم  من  إلا  وبكثرة  موجود؟  مش  ولا  اليوم 

يخالفه، فيكون فاعل ذلك فاسقًا، لأنه ترك واجب. نعم،  الحديث؟ 

أي الإيمان)  حقيقة  عبد  يبلغ  (لا  بلفظ:  حبان  ابن  أخرجه  الحديث  هذا 
تمامه الواجب (حتى يحب للناس ما يحب لنفسه من الخير)، طبعًا كما
خصال جميع  معها  يجمع  حتى  الواجب  الإيمان  تمام  يبلغ  لا  قدّمنا 

أما وحدها هكذا، لأ. الواجب،  الإيمان 

قال ابن رجب: "لما نفى النبي صلى الله عليه وسلم الإيمان عمن لم يحب لأخيه ما يحب
لنفسه، دل على أن ذلك من خصال الإيمان؛ بل من واجباته، فإن الإيمان
لا يُنفى إلا بانتفاء بعض واجباته، كما قال: (لا يزني الزاني حين يزني وهو
مؤمن) الحديث، وإنما يحب الرجل لأخيه ما يحب لنفسه، إذا سلم من
(لا النبي صلى الله عليه وسلم:  قال  كما  واجب،  وذلك  والحقد،  والغش  والغل،  الحسد، 
أخو فالمؤمن  تحابوا)  حتى  تؤمنوا  ولا  تؤمنوا،  حتى  الجنة  تدخلوا 
المؤمن، يحب له ما يحب لنفسه، ويحزنه ما يحزنه، كما قال صلى الله عليه وسلم: (مثل
منه اشتكى  إذا  الواحد،  الجسد  كمثل  وتعاطفهم،  توادهم  في  المؤمنين 
عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى)، فإذا أحب المؤمن لنفسه
فضيلة من دين أو غيره أحب أن يكون لأخيه نظيرها -يعني مثلها- من

غير أن تزول عنه". انتهى المراد منه.

أما في الأمور الدنيوية فتحب لأخيك المسلم ما تحبه لنفسك، هل يدخل
الأفضل الواجب،  هو  التساوي  يلزم،  لا  أفضل منك؟  يكون  أن  ذلك  في 
المال من  عنده  منك،  أفضل  يكون  أن  له  تحب  أن  الدنيوية  الأمور  في 
هذا ليس  لكن  هذا،  طيب  هذا،  في  مشكلة  عندك  ما  عندك،  مما  أكثر 

العلماء. بين  القدر واجبًا، طبعًا هذه مسألة محل خلاف 

أخيك من  أفضل  تكون  أن  تتمنى  أن  لك  هل  الدينية  الأمور  في  لكن 
في يتسابقون  كانوا  السلف  ذلك،  لك  نعم،  الدينية؟  الأمور  في  المسلم 

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



الخيرات، والذي يُحتج به في هذا هو أن النبي صلى الله عليه وسلم رجا أن تكون الوسيلة
له، وهي منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد واحد، فرجا أن يكون هو ذا،
الجنة، أهل  من  يكون  أن  لنفسك  تحبه  ما  لأخيك  تحب  الجملة  في  فإذًا 
وأن يكون من أهل الخير، من أهل الصلاح، وأن يكون مسلمًا صالحًا،
وأن يبتعد عن معصية الله، لكن لا مانع من أن تتمنى أن تكون أفضل

منه دينيًا وقربة إلى الله سبحانه وتعالى.

المؤمنون تعالى: ﴿إنما  لقوله  بالأخوّة: أخوة الإسلام،  قلنا  والمراد كما 
إخوة﴾ وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يُسلمه) (من
ولا تباغضوا  (لا  وقال:  حاجته)  في  الله  كان  أخيه،  حاجة  في  كان 
أن لمسلم  يحل  (لا  و  إخوانًا)  الله  عباد  وكونوا  تدابروا،  ولا  تحاسدوا، 
بأخ فليس  مؤمنًا  ليس  من  أنه  هذا  فمفهوم  ثلاث)  فوق  أخاه  يهجر 
الحقيقية هي  الأخوة  وهذه  للأخوة،  الشرعي  المعنى  هو  هذا  للمؤمنين، 
ولا الوطن،  أخوة  ولا  النسب،  أخوة  لا  شرعًا.  المعتبرة  الباقية  النافعة 
الأخوة هذه  فكل  ذلك،  غير  ولا  المصلحة،  أخوة  ولا  الحزب،  أخوة 

زائلة، غير معتبرة شرعًا. منقطعة، 

فالإيمان الإيمان،  من شعب  فيه خصلة  ذُكر  ما  أن  على  يدل  والحديث 
الخصلة. بنقص هذه  الكمال  ينقص عن  إنه  إذ  يتفاضل، 

وحسين وشعبة،  همام،  طريق  من  جمع  أخرجه  عليه،  متفق  الحديث 
به، قتادة  وغيرهم عن  بشير،  بن  عَروبة، وسعيد  أبي  بن  المعلم، وسعيد 
وصرّح قتادة بالتحديث فيه عند مسلم وغيره، فضلًلا عن أنه من رواية

شعبة، ومع ذلك أيضًا جاء التصريح من قتادة صريحًا.

يعني أنس،  عن  الحسن،  عن  قتادة  عن  بشير  بن  سعيد  عن  بقية  ورواه 
الطبراني، وهو منكر. قتادة وأنس، أخرجه  بين  الحسن  أدخل 

وتابعَ قتادةَ إسماعيلُ، رواه عبيد الله بن موسى، عن إسماعيل، عن أنس
به، أخرجه البزار.

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



قبله والذي  طريقيه،  من  بصريون  كله  الإسناد  هذا  أن  ذكرنا  وكما 
اللطائف. مصريون، والذي قبل كوفيون، وهو من 

"بابٌ: حب الرسول صلى الله عليه وسلم من الإيمان.

عن الزِناد،  أبو  حدثنا  قال:  شعيب،  أخبرنا  قال:  اليمان،  أبو  حدثنا 
(والذي قال:  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  عنه،  الله  رضي  هريرة  أبي  عن  الأعرج، 

نفسي بيده، لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده)".

"عن النبي صلى الله عليه وسلم" هذه رواية أبي ذر، والرواية المثبتة في متن اليونينية:
"أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال".

"حب الرسول صلى الله عليه وسلم من الإيمان".

إذًا، في هذا الباب يبيّن لنا المؤلف رحمه الله خصلة جديدة من خصال
وهي الجوارح،  أعمال  من  ولازمها  القلوب،  أعمال  من  وهي  الإيمان، 

النبي صلى الله عليه وسلم. متابعة 

هذه اللغة،  في  اللامات  أنواع  عرفتم  للعهد،  "الرسول":  قوله  في  "اللام" 
اللام لام العهد، والمراد نبينا صلى الله عليه وسلم، بقرينة قوله: (حتى أكون أحب)، وإن
التفضيل في يعني  الإيمان، لكن الأحبية؛  الرسل من  كانت محبة جميع 

الحب على جميع الناس مختصة بسيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

"حدثنا أبو اليمان" الحَكَم بن نافع الحمصي، ثقة ثبت، تقدم.

قال: "أخبرنا شعيب" ابن أبي حمزة، أبو بِشر الحمصي، ثقة حافظ،
تقدم.

الرحمن عبد  أبو  القرشي،  ذكوان  بن  الله  عبد  الزِناد"  أبو  "حدثنا  قال: 
الإمام فيه  تكلم  فقيه،  حافظ  ثقة  مولى،  الزِناد،  بأبي  المعروف  المدني، 

لعمله للأمراء. مالك 

تكلم فيه الإمام مالك لماذا؟ لعمله للأمراء، وهذا سيأتي معنا كثيرًا.

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



على يدخل  أو  السلطان،  عمل  في  يدخل  فيمن  يتكلمون  كانوا  السلف 
السلطان، ليش؟ لأن هذا الفعل فتنة على الدين، لا يكاد يسلم من يدخل
عليهم، أو يعمل لهم، لا يكاد يسلم في دينه، لا بد أن يقع في بيع دينه إلا

أن يشاء الله أمرًا، وأن يحفظه الله من ذلك.

أُخذ وما  السلطان  عمل  في  السلف  علماء  بعض  دخل  قد  تقول  ربما 
الله أن  أدراك  ما  الله،  سلمهم  ولكن  صحيح،  لك:  أقول  شيء،  عليهم 
يسلمك، هذه فتنة وفتنة عظيمة، مع الفرق بين السلاطين أيضًا، فبعض
عظمت كلما  الآخر،  البعض  من  فتنة  وأقل  حالًلا  أفضل  السلاطين 
كانوا السلف  لهذا  وألزم،  أوجب  عنهم  البعد  لزوم  صار  كلما  فتنتهم 

يحذرون من هذا بشدة.

وتهييج فيهم  إما طعن  السلاطين،  مع  وتفريط  إفراط  بين  ما  اليوم  نحن 
لهم. الدخول عليهم والتزلف  أو  المنابر،  عليهم على 

ويفعلون، يفعلون  الخوارج  تقولون  هكذا،  ولا  هكذا  لا  كانوا  ما  السلف 
نريد نحن أن نفعل ضد ما يفعل الخوارج... ما كان في خوارج في عهد
صلى الله عليه وسلم النبي  عهد  من  فقط؟!  زمنك  في  إلا  هم  ما  الخوارج  السلف؟! 
الخوارج، خرجوا على علي بن أبي طالب رضي الله عنه إلى يومنا هذا،

هل كان يفعل السلف كما تفعل؟

لا إفراط ولا تفريط، اعتدل، وامش على منهج سلفك كي يسلم لك دينك.

أنتم ترون بعض من ترك آثار السلف هذه وخالفها وقع في فتنة
السلاطين، وخالف فعله قوله، فاحذروا.

في ثقة  لأنه  هذا  عنه،  روى  ولكنه  للأمراء  لعمله  فيه  تكلم  مالك  الإمام 
العمل. يُخشى عليه من ذاك  نفسه، لكن كان 

أبو ونفاه  مالك،  بن  أنس  من  وأثبت سماعه  التابعين،  من  العِجلي  عدَّه 
حاتم والبخاري، قالوا: لم يسمع من أنس، وثبت سماعه من أبي أمامة

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



ابن سهل بن حنيف، ولكن أبو أمامة هذا اختلفوا في صحبته.

مات أبو الزِناد سنة 130، وقيل بعدها، روى له الجماعة.

"عن الأعرج" هو عبد الرحمن ابن هُرْمُز الأعرج، أبو داوود المدني، مولى
ربيعة بن الحارث، ثقة، ثبت، عالم، قال الذهبي: "الحافظ المقرئ، كاتب

المصاحف".

قديمًا ما كان في آلات طابعة تطبع، قديمًا كانوا كتّابًا، حتى إنها كانت
مهنة عند بعضهم، يكتب المصاحف بخط يده، يكتب لك مصحفًا بأجرة،
مقام يقوم  الكاتب  فهذا  بأجرة،  العلم  كتب  من  كتابًا  لك  يكتب  أو 
اليد، مات سنة 117روى المخطوطات بخط  اليوم، لذلك تجد  المطبعة 

له الجماعة.

"عن أبي هريرة رضي الله عنه" صحابي فاضل مكثر، تقدم.

"أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (والذي نفسي بيده)"

يمين فهو  الله،  هو  النبي صلى الله عليه وسلم  بنفس  التصرف  بيده  والذي  للقسم،  الواو 
به كثيرًا. يقسم  النبي صلى الله عليه وسلم كان  اليمين  بالله سبحانه وتعالى، وهذا 

يليق وتعالى، كما  تبارك  لله  اليد  إثبات صفة  بهذا على  الدارمي  استدل 
الله. الكلام في هذا في موضعه إن شاء  بجلاله وعظمته، وسيأتي 

إليها ترجعوا  لما  الآن  الشروح،  بعض  في  يحرّفونها  التحريف  أهل 
ستجدهم يحرفون صفة اليد هنا في هذا الموضع، ويشرحونها على غير

ما عليه السلف رضي الله عنهم، فتنبهوا.

سنحاول بقدر الإمكان، طبعًا لن نستوعب، لكن بقدر ما نستطيع ما يقع
في كتب الشراح من انحرافات ننبه عليه، لكن هذا ليس لازمًا أن نلتزم

به في جميع الشروح.

قال العلماء: "وفي هذا دليل على أنه يجوز للإنسان أن يقسم على الأمور

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



التي يريد تأكيدها ولو لم يُطلب منه ذلك" فالنبي صلى الله عليه وسلم أقسم ولم يطلب منه
أحد أن يقسم على ما سيقوله.

"(لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده)" محبة النبي
وخصال القلوب،  أعمال  من  وهي  الإيمان،  خصال  من  خصلة  صلى الله عليه وسلم 
الإيمان كما ذكرنا تتفاوت، فأعمال القلوب أيضًا تتفاوت، فمن خصال
الإيمان ما يزول بزواله، ومنها ما يَنقص الإيمان الواجب بنقصه، ومنها

ما يَنقص الإيمان المستحب بنقصه.

-  أصل محبة الرسول صلى الله عليه وسلم إذا زالت زال الإيمان، وصار الرجل كافرًا.
محبة النبي صلى الله عليه وسلم دون محبة الوالد والولد -مع أنها موجودة- فسق،   -
تبارك الله  لعقوبة  ومعرَّض  الواجب،  الإيمان  ناقص  وصاحبها 
أعلى من محبتك تكون  أن  يجب  الواجبة  النبي صلى الله عليه وسلم  وتعالى، محبة 
لوالدك وولدك والناس أجمعين، حتى تكون أتيت بالإيمان الواجب

في هذه الخصلة.

-  وسيأتي تفسير الإيمان المستحب في هذه الخصلة.
هذه الخصلة قد جمعت لنا ثلاث درجات:

-1  الإيمان الذي يزول بزوال هذه الخصلة.
-2  والذي ينقص عن الإيمان الواجب بها.

-3  والذي ينقص عن الإيمان المستحب بها.
هذه الخصلة فيها ثلاث درجات.

أصل محبة النبي صلى الله عليه وسلم إذا زالت زال الإيمان.

لكن كمالها الواجب إذا نقص عن محبتك، أو كان مساويًا حتى لمحبتك
لوالدك وولدك أو أقل هنا يزول كمال الإيمان الواجب، ويصير الشخص

آثمًا بهذا حتى يكمل، ويصير النبي صلى الله عليه وسلم أحب إليه من والده وولده.
www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



وسيأتي ذكر الإيمان المستحب.

الكمال نفي  به  يراد  تارة  الإيمان  ونفي  للإيمان،  نفي  هذا  يؤمن)":  "(لا 
وهذا ذكرنا،  كما  الأصل  نفي  أي:  وجود؛  نفي  به  يراد  وتارة  الواجب، 

الذي معنى. ينطبق على هذا الأصل 

قال أهل العلم: "والمنفي في هذا الحديث هو كمال الإيمان الواجب، إلا
إذا خلا القلب من محبة الرسول مطلقًا، فيزول الإيمان، قال تعالى: ﴿قل
وأموالٌ وعشيرتكم  وأزواجكم  وإخوانكم  وأبناؤكم  آباؤكم  كان  إن 
إليكم من اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكنُ ترضونها أحبَّ 
لا والله  بأمره  الله  يأتي  حتى  فتربصوا  سبيله  في  وجهادٍ  ورسوله  الله 
يهدي القوم الفاسقين﴾ قال أهل العلم: "في الآية دليل على وجوب محبة
كل على  مقدم  ذلك  وأن  الأمة،  بين  ذلك  في  خلاف  ولا  ورسوله،  الله 

محبوب".

العزيز تيسير  كتاب  في  الله  رحمه  الشيخ  آل  الله  عبد  بن  سليمان  قال 
الحميد: "(لا يؤمن أحدكم) أي: لا يحصل له الإيمان الذي تبرأ به ذمته،
إليه ويستحق به دخول الجنة بلا عذاب، حتى يكون الرسول صلى الله عليه وسلم أحب 
من أهله وولده ووالده والناس أجمعين، بل لا يحصل له ذلك حتى يكون
الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفسه أيضًا، كما في حديث عمر بن الخطاب
الله! لأنت أحب إلي من كل شيء إلا من "يا رسول  للنبي صلى الله عليه وسلم:  أنه قال 
نفسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم له: (والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من
فقال نفسي،  من  إلي  أحب  لأنت  والله  الآن  فإنه  عمر:  له  فقال  نفسك) 

البخاري. يا عمر)" رواه  (الآن  النبي صلى الله عليه وسلم: 

أصحاب من  فهو  سليمان-  للشيخ  -الكلام  كذلك  يكن  لم  "فمن  قال: 
الكبائر إذا لم يكن كافرًا، وأكثر الناس يدّعي أن الرسول أحب إليه مما
ذكر، فلا بد من تصديق ذلك" -المسألة ليست مجرد دعوة، خلاص أنا
ما آخره،  إلى  نفسي  ومن  وولدي  والدي  إلي من  أحب  النبي صلى الله عليه وسلم  أقول 
ذلك تصديق  من  بد  "فلا  قال:  الكلام-،  هذا  على  دليل  في  ينفعه، طيب 

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



المحبة أن  بيّن  القرآن  فإن  كاذب،  فالمدّعي  وإلا  له،  والمتابعة  بالعمل 
التي في القلب تستلزم العمل الظاهر بحسبها، كما قال تعالى: ﴿قل إن

كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله﴾" انتهى كلامه رحمه الله.

"(من والده وولده)": الولد يشمل الذكر والأنثى، فالولد كل مولود سواء
ليس هذا  لكن  بالذكر،  الولد  يخص  العرف  اليوم  أنثى،  أو  ذكرًا  كان 
كالولد المباشر  وغير  أيضًا  المباشر  الولد  هذا  فيشمل  اللغوي،  المعنى 
وولد الولد وأنت نازل، ابن الابن وابن البنت وأنت نازل، والوالد يشمل
أيضًا، وإن علت، فهو عام في أمه وجدّته  أباه وجده وإن علا، ويشمل 

له عليك ولادة، وفي كل من لك عليه ولادة. كل من 

من العاقل  على  أعز  "لأنهم  العلم:  أهل  قال  والولد؟  الوالد  ذكر  لماذا 
النفس". أعز من  يكونون  بل ربما  غيرهم، 

لأصل نفيًا  ليس  أحدكم)  يؤمن  (لا  "وقوله:  الله:  حفظه  الفوزان  قال 
الإيمان، وإنما هو نفي لكمال الإيمان، أي: لا يكمل إيمان أحدكم، هذا إذا
كان يحب الرسول صلى الله عليه وسلم، ولكن لا يقدم محبته على محبة غيره من الخلق،
الرسول، يبغض  بل  أصلًلا،  الرسول صلى الله عليه وسلم  يحب  لا  الإنسان  كان  إذا  أما 
يقدم محبة ولده ووالده الرسول صلى الله عليه وسلم، ولكنه  الذي يحب  أما  فهذا كافر، 
على محبة الرسول صلى الله عليه وسلم، فهذا ناقص الإيمان، بل لا يكمل إيمان العبد ولا
يتم حتى يكون الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفسه التي بين جنبيه، وأحب
إليه من ولده الذي هو بضعة منه وجزء منه، وأحب إليه من والده الذي
هو أصله والمحسن إليه، وأحب إليه من الناس أجمعين أيًا كانوا، وهذا

يقتضي أن الإنسان يقدم طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم على طاعة غيره".

ليست محبة مجردة، أنا أحب الرسول صلى الله عليه وسلم وانتهى الأمر، لأ، هي محبة لا
هذه على  ينبني  لم  إذا  الشيء  هذا  أيش؟  وهو  شيء،  عليها  ينبني  أن  بد 
المحبة فهي محبة كاذبة غير صحيحة، هذا الشيء هو إيش؟ متابعة النبي

صلى الله عليه وسلم.

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



قال: "وهذا يقتضي أن الإنسان يقدم طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم على طاعة غيره،
فإذا أمرك الرسول صلى الله عليه وسلم بأمر، وأمرك والدك أو ولدك أو أحد من الناس
بأمر يخالف أمر الرسول صلى الله عليه وسلم فإنه يجب عليك معصية هذا الآمر، وطاعة
على تقدم  ألا  صلى الله عليه وسلم،  الرسول  محبة  على  الدليل  هو  وهذا  صلى الله عليه وسلم،  الرسول 
محبته شيئًا، ولا تقدم على طاعة الرسول شيئًا، فإذا أمرك أحد بمخالفة
أحب كان  ولو  إليك،  الناس  أقرب  كان  ولو  تطعه،  فلا  صلى الله عليه وسلم  الرسول 
الناس إليك، فطاعة الرسول صلى الله عليه وسلم مقدمة، وهي ثمرة محبته، ومن علامات
محبة الرسول صلى الله عليه وسلم ترك ما لم يشرعه الرسول صلى الله عليه وسلم من البدع والمحدثات،
أمرنا فهو رد) أي: مردود النبي صلى الله عليه وسلم: (من عمل عملًلا ليس عليه  كقول 
الموالد ويقيم  صلى الله عليه وسلم  الرسول  يحب  أنه  يدعي  الذي  أما  هذا،  عمله  عليه 
فلا والمحدثات  البدع  عن  ينهاه  صلى الله عليه وسلم  والرسول  المبتدعة،  والاحتفالات 
يطيعه، وإنما يطيع المخرّفين والدجالين في هذا، فهذا كاذب في محبته
والخرافات، والمحْدثات  البدع  عن  نهى  الرسول صلى الله عليه وسلم  لأن  للرسول صلى الله عليه وسلم، 
الناس أقرب  أو  ابنك  أو  أبوك  عليها  كان  ولو  عليها،  الناس  كان  ولو 
إليك، فمن كان عنده بدعة ومخالفة للرسول صلى الله عليه وسلم، وجب عليك معصيته،

فإذا أطعته فإن هذا دليل على عدم صدق محبتك للرسول صلى الله عليه وسلم"

وقال أيضًا: "دل هذا الحديث على وجوب محبة الرسول بعد محبة الله
عز وجل، وأن محبة الله ومحبة رسوله تقتضيان المتابعة للرسول صلى الله عليه وسلم
أمر يخالف  بأمر  الناس  من  أحد  أي  أمرك  لو  وأنه  المخالفة،  وعدم 
الرسول صلى الله عليه وسلم وجب عليك معصيته، ورفض ما يأمرك به..." إلى آخر ما

قال.

وقال ابن عثيمين رحمه الله: "وإذا كان هذا في محبة رسول الله، فكيف
بمحبة الله تعالى، ومحبة رسول الله تكون لأمور:

الأول: أنه رسول الله، وإذا كان الله أحب إليك من كل شيء، فرسوله
أحب إليك من كل مخلوق.

الثاني: لِما قام به من عبادة الله وتبليغ رسالته" -هذه كلها من الأسباب
www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



التي نحب النبي صلى الله عليه وسلم لأجلها-

"الثالثة :لِما آتاه الله من مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال.

الرابع: أنه سبب هدايتك وتعليمك وتوجيهك.

الخامس: بصبره على الأذى في تبليغ الرسالة.

السادس: ببذل جهده بالمال والنفس لإعلاء كلمة الله.

ويستفاد من هذا الحديث ما يلي: -هذا الكلام لابن عثيمين-

أولًلا: وجوب تقديم محبة الرسول على محبة الناس.

ثانيًا: فداء الرسول بالنفس والمال لأنه يجب أن تقدّم محبته على نفسك
ومالك.

ثالثًا: أنه يجب على الإنسان أن ينصر سنة رسول الله، ويبذل لذلك نفسه
قال ولذلك  الله،  رسول  محبة  كمال  من  ذلك  لأن  طاقته،  وكل  وماله 
بعض أهل العلم في قوله: ﴿إن شانئك هو الأبتر﴾ أي: مبغضك، وكذلك

من أبغض شريعته فهو مقطوع لا خير فيه.

الرابع: جواز المحبة التي للشفقة والإكرام والتعظيم، لقوله: (أحب إليه
من ولده ووالده)، فأثبت أصل المحبة، وهذا أمر طبيعي لا ينكره أحد"

-يعني جواز المحبة الطبيعية التي تكون للولد وللوالد.-

"خامسًا: وجوب تقديم قول الرسول على قول كل الناس، لأن من لازم
كونه أحب من كل أحد، أن يكون قوله مقدمًا على كل أحد من الناس،
حتى على نفسك، فمثلًلا أنت تقول شيئًا وتهواه، وتفعله، فيأتي إليك رجل
من إليك  أحب  الرسول  كان  فإذا  الرسول،  قول  يخالف  هذا  لك  ويقول 
نفسك، فأنت تنتصر للرسول أكثر مما تنتصر لنفسك، وترد على نفسك
بقول الرسول، فتدع ما تهواه من أجل طاعة الرسول، وهذا عنوان تقديم

محبته على محبة النفس، ولهذا قال بعضهم:

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



تعصــــــي الإله وأنت تزعم حبه ***** هذا لعمري في القياس بديعُ

لو كــــــان حبك صادقًا لأطعته ***** إن المحبة لمـــــــن يحـــــــب
مطيــــــعُ

كل قول  على  الرسول  قول  تقديم  وجوب  الحديث  هذا  من  يؤخذ  إذًا 
الناس، حتى على قول أبي بكر وعمر، وعثمان وعلي، وعلى قول الأئمة
إذا مؤمنة  ولا  لمؤمن  كان  ﴿وما  تعالى:  الله  قال  بعدهم،  ومن  الأربعة 
قضى الله ورسوله أمرًا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم﴾ لكن إذا وجدنا
العلم أهل  لقول  مخالفًا  أو  الصحيحة،  الأخرى  الأحاديث  يخالف  حديثًا 
الشذوذ اتباع  لأن  الأمر،  في  والتأني  التثبت  فالواجب  الأمة،  وجمهور 

المراد. انتهى  الشذوذ".  إلى  يؤدي 

هذه الفقرة الأخيرة مراد الشيخ منها ليس المقصود منه هو رد مخالفة
الجمهور، فالشيخ نفسه له أقوال كثيرة تخالف الجمهور، لكن مراده من
ذلك: لا تستعجل، وتتبع الشواذ من المسائل بزعم أنه قد ورد فيه حديث
من العلم  أهل  أكثر  كان  إذا  الحديث  هذا  كان  فربما  صلى الله عليه وسلم،  النبي  عن 
السلف رضي الله عنهم خاصة على خلافه؛ ربما كان هذا الحديث شاذًا
سنة هذه  وتقول  به،  الأخذ  في  تتسرع  فلا  تدري،  لا  وأنت  منكرًا  أو 
مهجورة، كما يفعل الكثير على مواقع التواصل اليوم، يلتقط له حديث،
ويبدأ هذه سنة مهجورة، وينشر في الحديث، لكن لو رجعت إلى السلف

لوجدتهم يحكمون على الحديث بالنكارة.

هذا الذي ينبغي أن يُحذر منه، فلا بد من التأني، ومن البحث والتفتيش
والتحري والتدقيق قبل أن تقول هذه سنة مهجورة، وأن تأخذ بقول

يخالف ما عليه أكثر أهل العلم.

الحديث يفيدنا خصلة من خصال الإيمان، وهي محبة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذه
أيضًا من النبي صلى الله عليه وسلم، وهذه  متابعة  المتابعة  القلوب، ولازمها  أعمال  من 

فيها. يتفاضلون  الناس  أن  الإيمان، ويدل على 

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



مع وأخرجه  مسلم،  عن  البخاري  أفراد  من  هذا  هريرة  أبي  حديث 
الستة. الكتب  النسائي من أصحاب  البخاري 

حمزة أبي  ابن  هو  "شعيب"  "قوله:  لشعيب:  ذكره  عند  حجر  ابن  قال 
الحمصي، واسم أبي حمزة دينار، وقد أكثر المصنف من تخريج حديثه
عن الزهري وأبي الزناد، ووقع في غرائب مالك للدارقطني إدخال رجل
وهو أبو سلمة بن عبد الرحمن بين الأعرج وأبي هريرة في هذا الحديث،
ومن مالك،  حديث  من  بدونها  الإسماعيلي  رواه  فقد  شاذة،  زيادة  وهي 
حديث إبراهيم بن طهمان، وروى ابن منده من طريق أبي حاتم الرازي،
في بالتحديث  فيه  مصرحًا  الحديث  هذا  البخاري  شيخ  اليمان  أبي  عن 

جميع الإسناد"

يعني ما في مجال أن يكون فيه راو ساقط، فزيادة أبي سلمة في الإسناد
خطأ قولًلا واحدًا.

قال: "وكذا النسائي من طريق علي بن عياش، عن شعيب" انتهى.

إذًا لا غبار على هذا الحديث بفضل الله.

لكن هل هو أشهر أم حديث أنس الذي بعده؟ حديث أنس أشهر عند أهل
العلم، لذلك أخرجه الكثير من أهل العلم من أصحاب الصحاح والسنن
والمسانيد، هذا صحيح -حديث أبي هريرة-، لكنه ليس أشهر من حديث

أنس.

بن العزيز  عبد  عن  عُلَيَّة،  ابن  حدثنا  قال:  إبراهيم  بن  يعقوب  "حدثنا 
صهيب، عن أنس، عن النبي صلى الله عليه وسلم، ح، وحدثنا آدم، قال: حدثنا شعبة،
أحدكم حتى يؤمن  (لا  الله صلى الله عليه وسلم:  قال: عن رسول  أنس  قتادة، عن  عن 

إليه من والده وولده والناس أجمعين)" أكون أحب 

"حدثنا يعقوب بن إبراهيم" هو ابن كثير العبدي، القيسي مولاهم، أبو
يوسف الدَورقي.

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



قال ابن حبان: "من أهل بغداد، أصله من فارس" انتهى.

له روى   ،252 سنة  مات  متقن،  حافظ  ثقة  التابعين،  أتباع  عن  يروي 
الجماعة في كتبهم، ورووا عنه مباشرة، فهو شيخهم.

سعد ابن  وهو  إبراهيم"  بن  "يعقوب  اسمه:  آخر  لشيخ  البخاري  وروى 
كهذا التابعين  أتباع  عن  يروي  ثقة،  وهو  سنًا،  هذا  من  أكبر  الزهري، 
شيخًا ليس  إبراهيم  بن  يعقوب  ذاك  البخاري،  شيخ  ليس  ولكنه  أيضًا، 
بواسطة، الستة  الكتب  أصحاب  عنه  روى  البخاري،  يلقه  لم  للبخاري، 
سعد بن  إبراهيم  بن  يعقوب  أما  شيخهم،  فهو  مباشرة  عنه  يروون  هذا 

بواسطة. يروون عنه  الزهري 

ولا يروي هو عن ابن عيينة، هو لا يروي عن ابن عيينة، يعني يعقوب بن
إبراهيم بن سعد الزهري لا يروي عن ابن عيينة، أما يعقوب بن إبراهيم

بن كثير الدورقي يروي عن ابن عيينة، حتى تفرّق بين هذا وهذا.

إذًا، إذا نظرت إلى شيخه عرفت الفرق، البخاري يروي عن يعقوب بن
إبراهيم الدورقي لا عن يعقوب بن إبراهيم بن سعد الزهري.

الدورقي كثير  ابن  هو  عيينة  ابن  عن  يروي  الذي  إبراهيم  بن  ويعقوب 
وليس ابن سعد الزهري، بهذا تفرق بين الرجلين، فإذا روى البخاري عن

شيخه يعقوب بن إبراهيم فهو الدورقي لا غير.

وهذا ينطبق على أصحاب الكتب الستة.

واشترك أصحاب الكتب الستة في الرواية عن تسعة شيوخ، رووا عنهم
ومسلم البخاري  اشترك  الرواة  هؤلاء  تحفظونهم،  هؤلاء  تسعة،  مباشرة، 
مباشرة، عنهم  الرواية  في  ماجه  وابن  والنسائي،  والترمذي،  داود  وأبو 

فقال: أبيات  الإثيوبي في  الستة، جمعهم  فهم شيوخهم، شيوخ 
ذوو الأصـــــــــــــــول الستـــــة

الوعــــــــــاةُ
***** اشتــــــــــــــــــــــــــــرك الأئمــــــــة

الهــــــــــــــــداةُ

www.alqayim.net27Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



الحافظيــــــــــن،
الناقديــــــــــــــــــن، البـررة

***** في تســــــعة من الشــــــــــــــيوخ
المهرة

نصرٌ، ويعقوبُ، وعمروٌ الســــــري ***** أولئــــــــــــك الأشجُّ، وابن
معمــــــــــرٍ

ابـــــن المثنـــــى، وزيـــــــــــــــــادٌ
يحتـــــــــــذى

***** وابـــــن العلاءِ، وابن بشـــارٍ، كذا

الله، عبد  العين:  بحرف  أسماؤهم  واثنان  محمدون،  أربعة  هم:  هؤلاء 
للتسهيل. وعمرو، وثلاثة حروفهم زين، هذه 

من حفظ الأبيات أسهل له.

الأربعة المحمدون:

-1  محمد بن العلاء أبو كُريب الهمْداني، الكوفي، المتوفى سنة 248.
-2  ومحمد بن بشار، أبو بكر بُندار البصري، متوفى سنة 252.

-3  ومحمد بن المثنّى أبو موسى العنَزي، البصري، المتوفى سنة 252.
-4  ومحمد بن معمَر القيسي، البصري، المتوفى سنة 250.

هؤلاء المحمدون الأربعة.

وأما من تبدأ أسماؤهم بالعين فاثنان:

-1  عبد الله بن سعيد الأشج، أبو سعيد.
-2  وعمرو بن علي الفلاس.

وأما زين:

-1  الزاي: زياد بن يحيى الحسّاني العدني البصري، المتوفى سنة 254.
-2  وأما الياء: فيعقوب بن إبراهيم الدَورقي الذي معنا.

-3  وأما النون: فنصر بن علي الجهضمي، البصري، الحفيد وليس الجد،
www.alqayim.net28Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



الحفيد نصر بن جده بنفس الاسم نصر بن علي الجهضمي، وهذا 
علي الجهضمي، فالذي معنا هنا، شيخ أصحاب الكتب الستة فهو

الحفيد لا الجد.

قال في الأبيات:

"أولئك الأشج": هو عبد الله بن سعيد الأشج أبو سعيد.

"وابن معمر": محمد ابن معمر القيسي.

"نصرٌ": نصر بن علي الجهضمي.

"ويعقوب": بن إبراهيم الدورقي.

"وعمرو": ابن علي الفلاس.

"وابن العلاء": محمد بن العلاء أبو كُريب الهمْداني.

"وابن بشار": محمد بن بشار بُندار.

"وابن المثنى": هو محمد بن المثنى أبو موسى العنَزي.

"وزياد": هو زياد بن يحيى الحسّاني.

الأسدي مِقْسَم،  بن  إبراهيم  بن  إسماعيل  هو  علية"  ابن  "حدثنا  قال: 
يقول: أمه، كان  عُليّة، وعُليّة  بابن  المعروف  البصري،  بِشر  أبو  مولاهم، 
"من قال ابن عُليّة فقد اغتابني" نحن نقولها تعريفًا، والتعريف جائز، حتى

لو لم يكن يحبه، قد نص على ذلك أهل العلم في كتب المصطلح.

أصله من الكوفة، روى عنه شيوخه وأقرانه، ثقة حافظ، تعرف إيش يعني
أن يروي عن الراوي شيوخه وأقرانه؟ يعني ذا شأن، ثقة حافظ فقيه، قال

شعبة: "ريحانة الفقهاء، سيد المحدثين".

يقل لم  قال  والبعض  عنه،  ورجع  مخلوق،  القرآن  قال  أنه  بعضهم  زعم 
أصلًلا، المهم أنه صرح بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، والحمد لله.

www.alqayim.net29Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



ونحن السلطان،  عمل  في  بدخوله  المبارك  وابن  سلمة  بن  حماد  عابه 
السلف نتعلم منهج  يشنّعون عليه حتى  السلف  سنركز على كل ما كان 

الله عنهم في كل شيء. رضي 

قال حماد بن سلمة: "ما كنا نشبّه شمائل إسماعيل بن علية إلا بشمائل
يونس" -كان رجلًلا فاضلًلا يعني- "حتى دخل فيما دخل فيه" حتى دخل

في عمل السلطان، وقال ابن المبارك فيه لما دخل في عمل السلطان:

يصطاد أموال المســـــــــاكينِ ***** يــــــــا جاعـــــــــل العلـــــــــم لـــه
بازيًا

بحيلـــــــــــةٍ تذهـــــــب بالديـــــــنِ ***** احتلــــــــــت للدنيــــــــــــــا
ولذاتهـــــــــــا

كنـــــــت دواء للمجانيــــــــــــنِ ***** فصــــــرت مجنونًا بهـــــا
بعدمــــــــــــــا

عن ابن عونٍ وابن سيرينِ ***** أيــــن رواياتــــك فـــــي
سردهــــــــــــا

في ترك أبــواب السلاطيـــنِ ***** أيــــن رواياتـــك فيمـــا
مضـــــــى؟

زل حمــــار العلم في الطيــــنِ ***** إن قلت أُكرهتُ، فماذا كذا

وفي رواية:

زل حمار العلم في الطيـــــــن ***** إن قلـــــــت أُكرهتُ فذا باطل

فلما بلغته ترك العمل وقال:

إلا بنقضي لها عُرى دينــي ***** أفٍّ لدنيـــــا أبـــــت
تواتينـــــــــــــــــــي

تطلب ما ســـــــــــرها لترديني ***** عينـــــي لِحِينــــي تُديــــــر
مقلتهــــــــا

يرده له كي  وقالها  ما سمعتم،  المبارك  ابن  فيه  يقول  الزاهد  العابد  هذا 
عما كان فيه، وقد فعل، فجزاهم الله خيرًا، لكن هكذا كان شأن الدخول

على السلاطين عند القوم.

www.alqayim.net30Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



قال أبو داود السجستاني صاحب السنن: "وابن عُليّة تولى على الصدقة،
وحبسه هارون" قال عبد الوارث لابن علية: "ذهبتَ من عندنا وأنت عالم،
أينساك فقال:  والدين،  العيال  فقال:  عليه-،  -ينكر  أمير  وأنت  وجئتنا 
الذي لا ينسى الذرة في جحرها؟ كان ابن علية يتشبه بشمائل ابن عون،
ولكنه بلي" انتهى، هذا الكلام موجود في نسخة من سنن أبي داود، كما
التهذيب الرسالة، وفي حاشية نسخة خطية نفيسة من تهذيب  في طبعة 

لابن حجر، كما في طبعة جمعية البر.

مات سنة 193، وهو ابن 83، روى له الجماعة.

السلطان، عمل  في  دخل  من  السلف  أئمة  من  يوجد  النهاية  في  طبعًا، 
والسلف كانوا يشنّعون على هذا، ويحذرون منه، حتى لا يفتن الرجل في
يدخل أن  بعد  الذي سيفعله  ما  الشخص  على  النهائي  الحكم  لكن  دينه، 

السلطان. على 

قريش، من  بطن  وبنانة  مولاهم،  البُناني  صهيب"  بن  العزيز  عبد  "عن 
البصري، الأعمى، تابعي، ثقة، قال النووي: "اتفقوا على توثيقه" مات سنة

130، روى له الجماعة.

"عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم."

المصطلح في  معكم  تقدم  وقد  الإسناد،  تحويل  تعني:  حاء  هذه  "حاء": 
المعاني التي فسرها عليه علماء المصطلح، لكن هنا خلاصة الأمر هي:

تعني تحويل الإسناد، والبدء بإسناد جديد يلتقي مع الإسناد الأول.

إياس، أبي  ابن  وهو  أيضًا،  البخاري  شيخ  هذا  آدم  آدم"  "وحدثنا  قال: 
أبو المروذي،  الخرساني  شعيب  بن  محمد  بن  الرحمن  عبد  واسمه: 
الحسن العسقلاني، ثقة مأمون، قال الإمام أحمد: "كان مكينًا في شعبة"

وهو متعبد من خيار عباد الله، تقدم.

أبو الحجاج  بن  وشعبة  شعبة،  عن  روايته  من  هذا  شعبة"  "حدثنا  قال: 

www.alqayim.net31Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



البسطام "عن قتادة" بن دعامة أبو الخطاب السدوسي، ثقتان حافظان،
تقدما.

وشعبة يروي عن قتادة يعني ما في تدليس خلاص، انتهى الأمر.

"عن أنس قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه
من والده وولده والناس أجمعين)".

نفس معنى الحديث الأول، زاد عليه: "(والناس أجمعين)" فهو تعميم بعد
تخصيص، وهو من عطف العام على الخاص، قال أهل العلم: هذا كثير،

يوجد في كلام العرب، وفي كتاب الله، وفي سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

لأنهم كلهم،  والنفس  والأصحاب  والأبناء  والأعمام  الأخوة  يشمل  هذا 
يكون حتى  الإيمان  يتم  فلا  الناس،  من  نفسه  حتى  الناس،  من  جميعًا 

المخلوقين. إليه من جميع  الرسول أحب 

قال ابن رجب: "محبة النبي صلى الله عليه وسلم من أصول الإيمان، وهي مقارِنة لمحبة
الله عز وجل، وقد قرنها الله بها، وتوعد من قدّم عليها شيئًا من الأمور

المحبوبة طبعًا"

أمور محبوبة طبعًا: يعني طبيعة الإنسان أنه يحبها.

إن كان تعالى: ﴿قل  فقال  ذلك،  والأوطان وغير  والأموال  الأقارب  "من 
عمر قال  "ولما  قال:  قدمناها-،  التي  الآية  -ذكرَ  وأبناؤكم...﴾"  آباؤكم 
للنبي صلى الله عليه وسلم أنت أحب إلي من كل شيء إلا من نفسي... إلى آخر الحديث
النفوس على  صلى الله عليه وسلم  الرسول  محبة  تقديم  فيجب  قال:  ذكره،  تقدم  الذي 
يحبه مما  ذلك  وغير  والمساكن،  والأموال،  والأهلين،  والأقارب  والأولاد 

بالطاعة" المحبة  تتم  المحبة، وإنما  الناس غاية 

شوف كيف دائمًا العلماء يربطون بين الأمرين: بين الشيء ولازمه، ما في
ما في تتبعه،  أن  بدون  تطيعه،  أن  بدون  الرسول صلى الله عليه وسلم  اسمه محبة  شيء 
منه هذا، لأن الله سبحانه وتعالى قد جعل هذه الآية محنة، الآن انظر ماذا

www.alqayim.net32Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



يحببكم فاتبعوني  الله  تحبون  كنتم  إن  تعالى: ﴿قل  قال  "كما  قال:  قال! 
الله﴾"

اتباع النبي صلى الله عليه وسلم هو مصداق المحبة، دليل المحبة، محبة من غير اتباع ما
من الرسول  محبة  لأن  الآية،  هذه  في  معقود  هنا  اللازم  هذا  محبة،  هي 
الرسول صلى الله عليه وسلم أعظم، محبة  الله  وإن كانت محبة  الله، هي واحدة،  محبة 
مع كلاهما  لكن  الله،  شاء  إن  سيأتي  كما  الله  لمحبة  أصلًلا  تبع  هي 
كانت إن  صلى الله عليه وسلم  الرسول  ومحبة  صادقة،  كانت  إن  الله  فمحبة  بعض، 

تدل على هذا. الآية  اتباع، هذه  بد من  صادقة، فلا 

جميع في  الموافقة  فقال:  المحبة،  عن  بعضهم  "وسئل  رجب:  ابن  قال 
النبي صلى الله عليه وسلم- الأحوال" -موافقة من؟ 

قال: "فعلامة تقديم محبة الرسول على محبة كل مخلوق: أنه إذا تعارض
هذه من  غيرها  إلى  يدعو  آخر  وداع  أوامره،  في  صلى الله عليه وسلم  الرسول  طاعة 
على أوامره  وامتثال  الرسول،  طاعة  المرء  قدم  فإن  المحبوبة،  الأشياء 
وتقديمها على للرسول صلى الله عليه وسلم،  دليلًلا على صحة محبته  الداعي، كان  ذلك 
الأشياء هذه  من  شيئًا  أوامره  وامتثال  على طاعته،  قدّم  وإن  كل شيء، 
عليه، الواجب  التام  بالإيمان  إتيانه  عدم  على  ذلك  دل  طبعًا  المحبوبة 
وكذلك القول في تعارض محبة الله، ومحبة داعي الهوى والنفس، فإن
امتثال في  كله  وهذا  وجل،  عز  مرسله  لمحبة  تبع  الرسول  محبة 

المحرمات". الواجبات، وترك 

شوف الآن الذي قلنا لكم سيأتي موضوع الاستحباب.

قال: "فإن تعارض داعي النفس ومندوبات الشريعة" -مستحبات- "فإن
بلغت المحبة على تقديم المندوبات على دواعي النفس"

النفس تحب النوم، صح؟ فإذا جاءك قيام الليل، هذا امتحان، شوف هنا
النفس المندوبات على دواعي  تقديم  المحبة على  بلغت  "فإن  الآن! قال: 
المقربين والمحبوبين إلى درجة  الإيمان، وبلوغه  كان ذلك علامة كمال 

www.alqayim.net33Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



الفرائض" بعد  بالنوافل  المتقربين 

وقفت لأ؟  ولا  الرسول صلى الله عليه وسلم  في محبة  الإيمان  أكملت  الامتحان، هل  هذا 
الواجب. عند درجة 

الدرجة، هذه  أكملت  فقد  نفسك  تهواه  ما  على  المستحبات  قدمت  فإذا 
به تمتحن  ما  أحسن  الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، من  محبة  المستحب من  درجة 
نفسك الصيام والقيام مثلًلا، قيام الليل، تحب نفسك النوم، إذا جاهدتها
بالمستحبات، وقد وقع في قلبك من بالإتيان  إيمانك  وقمت فقد أكملت 

محبة الله ومحبة رسوله ما أكملت به المستحب من ذلك.

المقتصدين درجة  فهي  الدرجة  هذه  إلى  المحبة  هذه  تبلغ  لم  "وإن  قال: 
يعني: انتهى،  عليها".  يزيدوا  ولم  محبتهم  كملت  الذين  اليمين  أصحاب 

الواجب. الكمال  كملت 

لله ومحبتك يعمل لك ميزان لمحبتك  الذي  إيش  الآن؟  الدرجات  شفت 
فإذا المحبة،  هذه  عن  ينتج  الذي  الاتباع  هو  عندك  الميزان  لرسوله؟ 
بالكمال بإيش؟  أتيت  فقد  الواجبات،  أداء  على  عندك  الاتباع  اقتصر 
الإيمان أكملت  فقد  المستحبات،  وزدت  زاد  وإذا  فقط،  الواجب 
المستحب في هذه الخصلة وهي خصلة محبة الله، ومحبة رسوله، صلى الله عليه وسلم
في ما  ميزان  هي  هذه  فالمتابعة  النبي صلى الله عليه وسلم،  متابعة  من  عليها  يلزم  وما 

لله، ومحبتك لرسوله. القلب من محبتك 

أنس، عن  كلاهما  وقتادة،  العزيز،  عبد  حديث  من  عليه  متفق  الحديث 
فقد العزيز،  المصطلح:  علماء  بعض  عند  يسمى  الذي  النوع  من  وهو 
رواه عن النبي صلى الله عليه وسلم اثنان تفردا به عنه، وهو نفسه هذا الحديث الذي مثّل
الحسن رواية  من  مرسل  شاهد  وله  الفكر،  نخبة  في  حجر  ابن  به 

البصري، وسنده ضعيف.

هنا تنبيه مهم، وبه نختم إن شاء الله، طبعًا هذا التنبيه بناء على ما وقع
عند ابن حجر في فتح الباري.

www.alqayim.net34Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



رواية عبد العزيز عن أنس، عندنا هنا في المتن هل ذكر لفظة رواية عبد
صلى الله عليه وسلم" النبي  عن  أنس،  عن  صهيب،  بن  العزيز  عبد  "عن  قال:  العزيز؟ 
توقف، ما ذكر لفظها، قال: "حاء" حول الإسناد، وجاب رواية قتادة، ثم

ذكر لفظها.

هل اللفظ واحد ولا مختلف؟ رواية عبد العزيز عن أنس، ورواية قتادة
عن أنس، كلامنا هنا الآن.

رواية عبد العزيز عن أنس لفظها عند مسلم، مسلم ساق لفظها فقال: (لا
يؤمن عبد) وفي حديث عبد الوارث: (لا يؤمن الرجل حتى أكون أحب

إليه من أهله وماله والناس أجمعين) ليس والده وولده.

وأهله ماله  من  إليه  أحب  أكون  حتى  أحدكم  يؤمن  (لا  النسائي:  وعند 
والناس أجمعين).

أبي هريرة" -لفظ قتادة قال ابن حجر: "فإن لفظ قتادة مثل لفظ حديث 
(والناس فيه:  زاد  "لكن  المتقدم-  هريرة  أبي  حديث  كلفظ  أنس  عن 
في ابن خزيمة  رواه  كما  قال  أنه  إلا  مثله،  العزيز  عبد  ولفظ  أجمعين)، 
بدل وماله)  أهله  (من  الإسناد:  بهذا  البخاري  يعقوب شيخ  صحيحه عن 

المراد. انتهى  (والده وولده)". 

طبعًا ترجع إلى كلام الحافظ ابن حجر تجد فيه هناك أنه أثبت فرقًا في
اللفظ والمعنى بين رواية عبد العزيز وقتادة، فقال هنا: (من أهله وماله)،
يسقها لم  والبخاري  قتادة،  رواية  عن  المعنى  حيث  من  حتى  تختلف 

بلفظها.

عبد رواية  على  قتادة  رواية  البخاري  يعطف  كيف  إشكال،  هنا  لكن 
العزيز، ولا يذكر رواية عبد العزيز وهي تخالف لفظًا ومعنى؟ هذا مشكل،
تعطف علشان  المعنى  يتحد  أن  بد  لا  يجوز،  لا  الحديث  أهل  عند  هذا 
له. يعتذر  ثم أخذ  البخاري فعل هذا،  أن  أثبت  فابن حجر  العطف هذا، 

www.alqayim.net35Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



البخاري أن  حجر  لابن  أين  من  وغير صحيح،  مسلّم  غير  الكلام  وهذا 
لك قال  المعنى؟  حيث  من  قتادة  رواية  تخالف  العزيز  عبد  رواية  عنده 
دليله، والدليل هو رواية ما ساقه ابن خزيمة، ما سمعتَ هنا، قال: "كما
الرواية، نفس  البخاري"  يعقوب شيخ  ابن خزيمة في صحيحه عن  رواه 
البخاري ساقه برواية يعقوب، إذًا هي نفس الرواية، لكن ما ذكر البخاري
متنها، ذكره هنا في رواية ابن خزيمة، قال: "(من أهله وماله)" وهنا في

فرق في المعنى.

هذا هو دليله، وهذه يفعلها ابن حجر كثيرًا في المواطن التي البخاري لا
ويقول البخاري،  شيخ  طريق  من  بالمتن  ويأتي  يذهب  المتن  فيها  يذكر 
هذه لفظها، لا يلزم، ولا يسلم بهذا الكلام، بل أنا الذي أجزم به أن رواية

عبد العزيز بنفس معنى رواية قتادة عند البخاري.

قل لي من وين؟ أقول لك بدليلين:

زالت ما  والتي  لنا من عمله،  التي ظهرت  البخاري ودقته  إمامة  الأول: 
الكثير، قل لي هذا تعميم وحكم عام، وربما في هذه ما لنا منها  سيأتي 

صنع ما فعل.

منده ابن  أخرج  معي:  اقرأ  تفضل،  الثاني  الدليل  هذا  طيب  لك  أقول 
ابن محمد  حدثنا  يعقوب،  بن  محمد  "أخبرنا  قال:  كتابه  في  الله  رحمه 
إسحاق العسقلاني، حدثنا أبو خيثمة زهير بن حرب، وأنبأنا الحسين بن
علي، ومحمد قالا، حدثنا محمد بن إسحاق بن المغيرة، حدثنا يعقوب بن
أنت الذي  نفس  لك  جبنا  البخاري،  شيخ  هذا؟  -من  كثير"  ابن  إبراهيم 
أتيت به أتيناك بواحد مثله، شوف هذا من طريق يعقوب بن إبراهيم شيخ
بن صهيب، العزيز  عبد  عن  علية،  بن  إسماعيل  "حدثنا  قال:  البخاري، 
عن أنس بن مالك" -نفس الإسناد ولا مش نفسه؟ نفسه، طيب إيش قال-
ولده من  إليه  أحب  أكون  حتى  أحدكم  يؤمن  (لا  الله صلى الله عليه وسلم:  رسول  "قال 

ووالده والناس أجمعين)".

www.alqayim.net36Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



نفس اللفظ ولا لأ؟ نفسه ما في إلا تقديم الولد والوالد، بس.

أقول لك هذا الذي وقع عليه البخاري، وليست التي أتيت بها، وهذا أمر
يختلفون تجدهم  المحدثين،  كلام  في  كثير  موجود  وهذا  أصلًلا،  معلوم 
رواية بمجرد  الظن  هذا  بالبخاري  نظن  أن  بنا  يحسن  فما  الشيخ،  على 

وردت عندنا كهذه.

شفت الآن شيخ البخاري قد اختلفوا عليه في اللفظ هذا، لأن المحدثين
يروون بالمعنى ويظنون أن هذا المعنى مطابق لذاك.

عندك أنت حصل اختلاف في المعنى، لكن عند غيرك ما يظن هذا، لكن
على كل حال هذه نفس اللفظة.

قال: "وأنبأ حمزة، حدثنا أحمد، حدثنا أبو خيثم نحوه".

لما يقول نحوه أيش يعني؟ يعني ليس لفظًا، ولكن معنى.

لما يقول مثله: يعني لفظًا معنى.

لكن ما يقول لا مثله ولا نحوه، ثم يسوقه بنفس الإسناد ويترك هكذا، لا،
ما يجوز هذا عند المحدثين.

وورد من طريق عبد الوارث عن عبد العزيز بنفس اللفظ رواية قتادة قال
والناس ووالده  ولده  من  إليه  أحب  أكون  حتى  أحدكم  يؤمن  (لا  فيها: 

أجمعين).

نفس لفظة عبد العزيز، ليس فيها اختلاف سوى تقديم الولد.

مسألة، يعتقدون  وهي:  حقيقة،  الشراح  من  كثير  عند  مشكلة  وهذه 
تخطئة عليه  ويبنون  المسألة،  في  يأخذونه  مذهبًا  اعتقادًا  فيها  يعتقدون 
بهذا فيلزمونه  اختاروه،  الذي  المذهب  على  بناءً  فعله،  في  المؤلف 

ينتقدوه. أن  أو  يدافعوا عنه،  أن  إما  بعد ذلك  ثم  المذهب ويخطئونه، 

أنت بداية ما تلزمه بمذهبك، انظر عمله هو وابنِ بناء عليه.
www.alqayim.net37Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000



ليس هو،  له  وقع  الحديث  كيف  المسألة؟  في  هو  عنده  المذهب  إيش 
عندك أنت، حتى الحديث لو وقفتَ عليه من طريق شيخ المؤلف، لا يلزم

أن يكون كما ذهبت إليه إن وجدت اختلافًا فيه.

آخر، بلفظ  سمعه  آخر،  بلفظ  شيخه  نفس  عن  له  وقع  قد  يكون  فربما 
المعنى أن  وظن  بالمعنى،  رواه  قد  شيخه  عن  أخذه  الذي  ذاك  فيكون 
لله، ونكتفي بهذا اليوم والحمد  موافقًا، هذه خلاصة ما أردنا أن نذكره 

القدر اليوم، نسأل الله أن يوفقنا وإياكم لما يحب ويرضى.

www.alqayim.net38Mon, 02 Feb 26 20:47:07 +0000


