
تفريغ شرح صحيح البخاري 6 كتاب الإيمان، الحديث 9و10و11

الدرس السادس: بتاريخ: 06/12/1444ه – 24/06/2023

الحمد لله رب العالمين، أما بعد:

قد كنا  البخاري،  صحيح  شرح  مجالس  من  جديد  مجلس  اليوم  فمعنا 
الإيمان. بكتاب  بدأنا 

اليوم معنا الباب الثاني في الحقيقة، وإن كان في المطبوع ترقيم على أنه
الثالث بناء على ما تقدم في الخطأ في الباب الماضي.

قال الحافظ البخاري رحمه الله: "بَابُ أُمُورِ الْلإِيمَانِ وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى:
مَنْ الْبِرَّ  وَلَكِنَّ  وَالْمَغْرِبِ  الْمَشْرِقِ  قِبَلَ  وُجُوهَكُمْ  تُوَلُّوا  أَنْ  الْبِرَّ  ﴿لَيْسَ 
عَلَى الْمَالَ  وَآتَى  وَالنَّبِيِّينَ  وَالْكِتَابِ  وَالْمَلائِكَةِ  الآخِرِ  وَالْيَوْمِ  بِاللهِ  آمَنَ 
وَفِي وَالسَّائِلِينَ  السَّبِيلِ  وَابْنَ  وَالْمَسَاكِينَ  وَالْيَتَامَى  الْقُرْبَى  ذَوِي  حُبِّهِ 
عَاهَدُوا إِذَا  بِعَهْدِهِمْ  وَالْمُوفُونَ  الزَّكَاةَ  وَآتَى  الصَّلاةَ  وَأَقَامَ  الرِّقَابِ 
صَدَقُوا الَّذِينَ  أُولَئِكَ  الْبَأْسِ  وَحِينَ  وَالضَّرَّاءِ  الْبَأْسَاءِ  فِي  وَالصَّابِرِينَ 

الْلآيَةَ." الْمُؤْمِنُونَ﴾  أَفْلَحَ  الْمُتَّقُونَ﴾ ﴿قَدْ  هُمُ  وَأُولَئِكَ 

على أيضًا  بالنصب  بالرفع، وجاءت  الجمهور  قراءة  في  الْبِرَّ﴾:  ﴿لَيْسَ 
الْبِرُّ﴾". "﴿لَيْسَ  المطبوع  الذي عندي في  قراءة حفص وحمزة. 

قَالَ: حَدَّثَنَا الْعَقَدِيُّ،  عَامِرٍ  أَبُو  قَالَ: حَدَّثَنَا  مُحَمَّدٍ،  بْنُ  اللهِ  عَبْدُ  "حَدَّثَنَا 
أَبِي عَنْ  صَالِحٍ،  أَبِي  عَنْ  دِينَارٍ،  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  عَنْ  بِلَلالٍ،  بْنُ  سُلَيْمَانُ 
هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: »الْلإِيمَانُ

بِضْعٌ وَسِتُّونَ شُعْبَةً، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْلإِيمَانِ.«

هذا الباب عقده المؤلف رحمه الله ليبين خصال الإيمان وشعبه، وهذا
المراد بقوله: "أمور لإيمان": أي خصال الإيمان وشعب الإيمان، أي هذا

www.alqayim.net1Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



باب لبيان خصال الإيمان، يريد به بيان خصال الإيمان، وأن الإيمان ذو
ذكر كما  أجزاء  له  يتجزأ  والجماعة  السنة  أهل  عند  الإيمان  شعب. 
المؤلف في هذه الأدلة التي ساقها، فعندهم الإيمان يتبعّض، وهذا يخالف
ما عليه المرجئة وما عليه الخوارج، فالمرجئة والخوارج يقولون الإيمان
شيء واحد لا يتبعّض، إذا ذهب بعضه ذهب الإيمان، لأنه شيء واحد، إلا
أن المرجئة لا تُدخل أعمال الجوارح في الإيمان، فيقولون هو التصديق،

فإذا ذهب التصديق ما جاء إلا الكفر.

هو شيء ويقولون  الإيمان،  في  الجوارح  أعمال  فيدخلون  الخوارج  وأما 
واحد، لذلك إذا ذهب بعضه ذهب كله، فلذلك يكفرون بارتكاب الكبائر.

أما أهل السنة والجماعة فلا، يقولون الإيمان يتجزأ ويتبعض إلى شعب
وخصال كما ذكر المؤلف هنا.

فهو يريد أن يقرر عقيدة أهل السنة والجماعة في هذه المسألة، ويريد أن
بأن الإيمان شيء واحد، فذكر الأدلة على قالوا  الذين  المرجئة  يرد على 
ذلك، ومنها هذه الآية التي ذكرها "﴿لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ﴾" إلى

آخرها.

ما وجه الاستدلال بهذه الآية؟

قال أهل العلم: وجه الاستدلال بهذه الآية ومناسبتها لحديث الباب تظهر
لك من الحديث الذي رواه عبد الرزاق وغيره من طريق مجاهد: أن أبا
ذرٍّ سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن الإيمان، فتلا عليه: ﴿لَيْسَ الْبِرَّ﴾ إلى آخرها، وهو
مرسل، الشاهد هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن الإيمان ففسّره بهذه الآية، هو
يحتجّ وغيره  الحديث  "وبهذا  "الشريعة":  في  الآجري  قال  ولكن  مرسل، 
طرق" من  به  وجاء  وعمل،  قول  أنه  الإيمان  كتاب  في  حنبل  بن  أحمد 
وذكره الآجري من طريق أخرى، قالوا: ووجهه أيضًا أن الآية حصرت
الشرك من  المتقون  والمراد:  الصفات،  هذه  أصحاب  على  التقوى 

الكاملون. المؤمنون  فإذا فعلوا وتركوا فهم  السيئة،  والأعمال 

www.alqayim.net2Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



فهذا يدل على أن العمل من الإيمان، وأن الإيمان خصال، وما ذُكر في
هذه الآية من خصال الإيمان، وأئمة السلف يستدلون بهذه الآية على أن
للخلال كـ"السنة"  السلف  عقيدة  كتابه  في  هذا  ذُكِرَ  وعمل،  قول  الإيمان 
و"الشريعة" للآجري و"الإبانة الكبرى" لابن بطة و"أصول السنة" لابن أبي

زمنين.

الْمَشْرِقِ قِبَلَ  وُجُوهَكُمْ  تُوَلُّوا  أَنْ  الْبِرَّ  ﴿لَيْسَ  تَعَالَى  اللهِ  "وَقَوْلِ 
وَالْمَغْرِبِ﴾"

﴿الْبِرَّ﴾: كل عمل خير يفضي بصاحبه إلى الجنة، يوصل صاحبه إلى
الجنة، أي: كل عمل صالح يوصلك إلى الجنة فهو بر.

﴿أَنْ تُوَلُّوا﴾: أي أن تصرفوا وجوهكم.

﴿قِبَلَ﴾: أي مقابل أو نحو وجهة المشرق والمغرب.

معنى الآية باختصار: البر -فعل الخير والقربة- ليس هو أن توجه وجهك
تبارك الله  من  أمر  هذا  يكن  لم  إذا  المغرب  ناحية  أو  المشرق  ناحية 
فإذا الله،  طاعة  هو  البر  المغرب،  أو  المشرق  إلى  بتوجيهه  لك  وتعالى 
إلى وجّهك  وإذا  المشرق،  إلى  وجهك  وجّهت  المشرق  إلى  الله  وجّهك 
المغرب وجّهت وجهك إلى المغرب، فليس المقصود الأصلي هو التوجه
الله لأن  إلا  قُصد  ما  أنه  إلا  مقصودًا  كان  وإن  والمغرب،  المشرق  إلى 
تبارك وتعالى أمر به، هذا المقصود من الآية، طاعة الله تبارك وتعالى هو
والانقياد الله  فطاعة  المغرب،  إلى  أو  المشرق  إلى  وجّهك  سواء  البر، 

المذكور. التوجه  المراد، وليس مجرد  لأمره هو 

أَوَّلًلا الْمُؤْمِنِينَ  أَمَرَ  لَمَّا  تَعَالَى  اللَّهَ  فَإِنَّ   " الله:  رحمه  كثير  ابن  قال 
الآية نزول  أصل  هذا  الْكَعْبَةِ"  إِلَى  حوَّلهم  ثُمَّ  الْمَقْدِسِ،  بَيْتِ  إِلَى  بِالتَّوَجُّهِ 
بيت إلى  بداية  وتعالى  سبحانه  الله  وجههم  لما  سببها،  هو  هذا  أصلًلا، 
المقدس ثم حولهم إلى الكعبة، قال: "شَقَّ ذَلِكَ عَلَى نُفُوسِ طَائِفَةٍ مِنْ أَهْلِ
وَهُوَ ذَلِكَ،  فِي  بَيَانَ حِكْمَتِهِ  تَعَالَى  اللَّهُ  فَأَنْزَلَ  الْمُسْلِمِينَ،  وَبَعْضِ  الْكِتَابِ 

www.alqayim.net3Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



أَنَّ الْمُرَادَ إِنَّمَا هُوَ طَاعَةُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَامْتِثَالُ أَوَامِرِهِ، وَالتَّوَجُّهُ حَيْثُمَا
وَجَّهَ، وَاتِّبَاعُ مَا شَرَعَ، فَهَذَا هُوَ الْبِرُّ وَالتَّقْوَى وَالْلإِيمَانُ الْكَامِلُ، وَلَيْسَ فِي
لُزُومِ التَّوَجُّهِ إِلَى جِهَةٍ مِنَ الْمَشْرِقِ أو الْمَغْرِبِ بِرٌّ وَلَلا طَاعَةٌ، إِنْ لَمْ يَكُنْ
قِبَلَ وُجُوهَكُمْ  تُوَلُّوا  أَنْ  الْبِرَّ  ﴿لَيْسَ  قَالَ:  وَلِهَذَا  وَشَرْعِهِ؛  اللَّهِ  أَمْرِ  عَنْ 
كَمَا الْلآيَةَ،  الآخِرِ﴾  وَالْيَوْمِ  بِاللَّهِ  آمَنَ  مَنْ  الْبِرَّ  وَلَكِنَّ  وَالْمَغْرِبِ  الْمَشْرِقِ 
وَلَكِنْ دِمَاؤُهَا  وَلا  لُحُومُهَا  اللَّهَ  يَنَالَ  ﴿لَنْ  وَالْهَدَايَا:  الْلأَضَاحِيِّ  فِي  قَالَ 

الله. ابن كثير رحمه  انتهى كلام  [الْحَجِّ: ٣٧]".  مِنْكُمْ﴾  التَّقْوَى  يَنَالُهُ 

ولكن البر الذي يجب الاهتمام به برُ من آمن بالله، أي صدّق واستسلم
وانقاد لله تبارك وتعالى.

وحده وأنه  وبربوبيته  بوجوده  الإيمان  ذلك  في  يدخل  بِاللهِ﴾:  ﴿آمَنَ 
بألوهيته، الإيمان  أيضًا  فيه  ويدخل  الكون،  لهذا  المدبر  الرازق  الخالق 
وأنه وحده الذي يستحق العبادة، ويدخل في ذلك أيضًا الإيمان بالأسماء

والصفات.

﴿وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾: هو يوم القيامة.

﴾: هم العالم الغيبي الذي خلقه الله سبحانه وتعالى من نور، ﴿وَالْمَلائِكَةِ
وذللّهم لعبادته، وهم لا يستكبرون عن عبادته، ويفعلون ما يؤمرون.

عز وجل الله  أنزله  كتاب  كل  فيشمل  الجنس،  به  المراد  ﴿وَالْكِتَابِ﴾: 
على كل رسول.

﴿وَالنَّبِيِّينَ﴾: يدخل فيهم الرسل.

﴿وَآتَى﴾: أي أعطى.

﴿الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ﴾: أي مع حبه له، ينفقه مع محبته له، ينفقه في سبيل
الله، ويعطيه لـ

﴿ذَوِي الْقُرْبَى﴾: أي أصحاب القرابة.

www.alqayim.net4Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



يتيمًا، يسمى  هذا  يبلغ  ولم  أباه،  فقد  وهو من  يتيم:  ﴿وَالْيَتَامَى﴾: جمع 
﴾: جمع مسكين، وهو من لا يجد سواء كان ذكرًا أو أنثى. ﴿وَالْمَسَاكِينَ

ما يكفيه، ويدخل في ذلك الفقير لافتراقهما.

السفر، أي ليس معه ما يوصله به  المنقطع  المسافر  السَّبِيلِ﴾:  ﴿وَابْنَ 
إلى بلده.

تعطيه أن  يطلب  الذي  المستجدي  وهو  سائل،  جمع  ﴿وَالسَّائِلِينَ﴾: 
مالًلا.

﴿وَفِي الرِّقَابِ﴾: أي في إعتاق الرقاب.

﴿وَأَقَامَ الصَّلاةَ﴾: هذه معطوفة على ﴿آمن﴾، أي فيكون التقدير: ولكن
معروفة، والصلاة  الصلاة،  أقام  ومن  وفعل  وفعل  بالله  آمن  من  البر 
والمراد بها الفرض والنفل، وإقامتها: المداومة عليها، والإتيان بها كما

شرعت.

﴿وَآتَى الزَّكَاةَ﴾: أعطى الزكاة زكاة المال المفروضة لمستحقيها.

بعد العهد  ينقضون  لا  والذين  عَاهَدُوا﴾:  إِذَا  بِعَهْدِهِمْ  ﴿وَالْمُوفُونَ 
به، ويتمونه على ما عاهدوا عليه. يوفون  المعاهدة، ولكن 

﴿وَالصَّابِرِينَ﴾: الصبر في اللغة الحبس، ويشمل هذا الصبر على طاعة
الله، والصبر عن معصية الله، والصبر على أقدار الله المؤلمة.

﴿وَحِينَ المرض  ﴿وَالضَّرَّاءِ﴾:  الفقر.  شدة  في  الْبَأْسَاءِ﴾:  ﴿فِي 
القتل. ﴾: شدة  الْبَأْسِ

﴿أُولَئِكَ﴾: أي كل من اتصف بهذه الصفات.

بالعهد، بوفائهم  عباده  وصدقوا  الله،  صدقوا  أي  صَدَقُوا﴾:  ﴿الَّذِينَ 
الزكاة وغير ذلك... وإيتاء 

قالوا: "الصدق": هو مطابقة الشيء للواقع، فالمخبر بشيء إذا كان خبره
www.alqayim.net5Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



كانت إذا  بالطاعة،  يعمل  الذي  والعامل  صادقا،  صار  للواقع  موافقًا 
عمله صار  العمل-  قبول  شرطا  -وهما  واتباع  إخلاص  عن  صادرة 

إنباءً صادقًا. قلبه  ينبئ عما في  صادقًا، لأنه 

﴿وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾: القائمون بالتقوى، والتقوى: اتخاذ الوقاية من
عذاب الله عز وجل بفعل أوامره واجتناب نواهيه.

وكل ما ذُكر في هذه الآية هو من خصال الإيمان، ليش؟ لأنه كما تقدم
الإيمان عن  النبي صلى الله عليه وسلم  لما سئل  للإيمان،  تعريفًا  أنه جاءت  الحديث  في 
ذكر هذه الآية، ويدخل في ذلك أعمال الجوارح كما هو ظاهر، فهذا يدل
وليس شيئًا الإيمان،  الجوارح من  أعمال  وأن  الإيمان خصال،  أن  على 

المرجئة. تدعيه  الجوارح كما  واحدًا ليست منه أعمال 

"قوله: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ﴾ الآية"

رواية: وفي  أصلًلا،  "قوله"  يوجد  لا  رواية:  وفي  رواية،  في  جاء  هكذا 
المؤمنون﴾" الحذف جائز، والإثبات جائز، والتقدير: أفلح  "وقوله: ﴿قد 
وثبت حذفناها،  أم  أثبتناها  سواء  المؤمنون﴾  أفلح  ﴿قد  الله  وقول 

المحذوف في رواية الأصيلي، وابن عساكر.

اقرأ ﴾": قالوا هنا يجوز فيها النصب على معنى:  ومعنى قوله: "﴿الْلآيَةَ
محذوف مبتدأ  أنه  على  بتمامها،  الآية  معنى:  على  الرفع  ويجوز  الآية، 
الخبر، والمعنى: مع تمام ما بعدها، الآية هذه التي ذكرناها لك مع تمام
ما بعدها، فالاستدلال غير مقتصر على ما ذكر، ولكن العلماء يختصرون
أَفْلَحَ ﴿قَدْ  المؤمنون  سورة  في  تعالى  قوله  من  والمراد:  الطريقة،  بهذه 
﴿الَّذِينَ تعالى:  قوله  إلى  خَٰشِعُونَ﴾  صَلَلاتِهِم  فِي  هُم  الَّذِينَ   . الْمُؤْمِنُونَ 

فِيهَا خَٰلِدُونَ﴾. هُم  الفِردَوسَ  يَرِثُونَ 

هو فالفلاح:  والآخرة،  الدنيا  بخيري  فازوا  قد  الْمُؤْمِنُونَ﴾:  أَفْلَحَ  ﴿قَدْ 
صَلَلاتِهِم فِي  هُم  ﴿الَّذِينَ  المرهوب.  من  والنجاة  بالمطلوب  الفوز 
خَٰشِعُونَ﴾: الخشوع في الصلاة: هو حضور القلب بين يدي الله تبارك

www.alqayim.net6Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



وتعالى، وتأملُ المصلي بما يقوله ويفعله.

﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ﴾: الذين هم تاركون لكل ما لا خير فيه
من الأقوال والأفعال.

وأموالهم لأنفسهم  مطهِّرون  هم  الذين  فَـٰعِلُونَ﴾:  لِلزَّكَوٰةِ  هُمْ  ﴿وَالَّذِينَ 
لِفُرُوجِهِمْ هُمْ  ﴿وَٱلَّذِينَ  أجناسهم.  اختلاف  على  أموالهم  زكاة  بأداء 

الفواحش الزنا واللواط، وكل  الله من  حَـٰفِظُونَ﴾: مما حرم 

إلا على مَلُومِينَ﴾:  غَيْرُ  فَإِنَّهُمْ  أَيْمَـٰنُهُمْ  مَلَكَتْ  مَا  أَوْ  أَزْوَٰجِهِمْ  عَلَىٰٓ  ﴿إِلَّلا 
في حرج  ولا  عليهم،  لوم  فلا  الإماء،  من  أيمانهم  ملكت  ما  أو  زوجاتهم 
جماعهن، والاستمتاع بهن، لأن الله تعالى أحلهن ﴿على أزواجهم أو ما
ومِلك والرق  آخر،  اليمين شيء  ومِلك  الزوجات شيء  أيمانهم﴾  ملكت 

ينكره مسلم. بأدلة متواترة، لا  السنة  ثابت في  اليمين 

﴿فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَٰلِكَ فَأُو۟لَـٰٓئِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ﴾: فمن طلب التمتع بغير
الحرام، إلى  الحلال  تجاوزوا  الذين  من  فهؤلاء  يمينه  مِلك  أو  زوجته 
الله لعقوبة  ذلك  فعل  من  نفسه  عرّض  وقد  الله،  على حرمات  واعتدوا 
هم حافظون الذين  رَٰعُونَ﴾:  وَعَهْدِهِمْ  لِلأَمَـٰنَـٰتِهِمْ  هُمْ  ﴿وَٱلَّذِينَ  وسخطه. 

أُتمِنوا عليه، وموفّون بكل عهودهم. لكل ما 

أداء على  يداومون  هم  الذين  يُحَافِظُونَ﴾:  صَلَوَٰتِهِمْ  عَلَىٰ  هُمْ  ﴿وَٱلَّذِينَ 
النبي صلى الله عليه وسلم. الواردة عن  المشروعة  أوقاتها على هيئاتها  صلواتهم في 

وهم الصفات  بهذه  المذكورون  هؤلاء  ٱلْوَٰرِثُونَ﴾:  هُمُ  ﴿أُو۟لَـٰٓئِكَ 
الجنة. يرثون  الذين  الوارثون،  المؤمنون هم 

منازل أعلى  يرثون  الذين  خَٰلِدُونَ﴾:  فِيهَا  هُم  الفِردَوسَ  يَرِثُونَ  ﴿الَّذِينَ 
جاء كما  الجنة،  وسط  وهو  الجنة،  منازل  أعلى  هذا  الفردوس:  الجنة، 

السنة، وهي أفضلها منزلًلا. وصفه في 

﴿هم فيها خالدون﴾: لا يموتون ولا يفنون، ويبقون في النعيم إلى ما لا

www.alqayim.net7Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



نهاية، لا ينقطع نعيمهم ولا يزول.

عُلِمَ من هذه الآيات أن الإيمان الذي به الفلاح والنجاة الإيمان الذي فيه
هذه الأعمال المذكورة، ففي هذه الآيات بيانٌ لشعب الإيمان.

قال المؤلف رحمه الله "حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمَّدٍ" الجُعْفي، هو عبد الله
البخاري أبو جعفر  الجُعْفي  اليمان  بن  بن جعفر  الله  بن عبد  بن محمد 
اعتنائه كثرة  بالمسندي  تسميته  سبب  قيل  بالمسندي،  المعروف 

المسندة، وقيل غير ذلك. بالأحاديث 

وقال: الثقات،  كتاب  في  حبان  ابن  وذكره  "صدوق"،  حاتم:  أبو  قال 
"وكان متقناً"، وقال أحمد بن سيار المروزي: "وهو من المعروفين من
والضبط" بالإتقان  عرف  وجماعة،  سنة  صاحب  والصدق  العدالة  أهل 
النهر بلا مدافعة، بما وراء  الحديث في عصره،  إمام  "هو  الحاكم:  وقال 

وهو أستاذ البخاري" انتهى.

قال التابعين،  أتباع  عن  أخذوا  الذين  من  حافظ،  ثقة  في  أنه  فالخلاصة 
ليالي بست  الخميس،  يوم  "مات سنة 229  الله:  البخاري رحمه  الإمام 

انتهى. القَعدة"  بقين من ذي 

روى له البخاري والترمذي، والبخاري يروي عن أربعة من شيوخه يقال
عند يسمى  الذي  النوع  من  وهذا  محمد،  بن  الله  عبد  منهم  واحد  لكل 

"المتفق والمفترق" المصطلح:  علماء 

-1  المسندي هذا واحد عبد الله بن محمد الجعفي المسندي، هذا الأول.
-2  والثاني: أبو بكر ابن أبي شيبة صاحب المصنف، اسمه: عبد الله بن

محمد بن أبي شيبة الكوفي.

-3  الثالث: عبد الله ابن محمد بن أبي الأسود أبو بكر البصري.
-4  والرابع: عبد الله بن محمد بن أسماء أبو عبد الرحمن البصري.

www.alqayim.net8Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



وكلهم ثقات.

الشيخ الله،  أربعة تحفظونهم، هؤلاء حفظناهم من دروس شيخنا رحمه 
الوادعي. مقبل 

بينهم، المراد، وعندما نريد أن نفرق  أيهم  بيّن  "الجعفي"  البخاري  وبقول 
أمثال بين  التفريق  في  العامة  القاعدة  شيوخهم.  في  بالنظر  بينهم  نفرق 

هؤلاء:

أ-  النظر إلى التلاميذ والشيوخ، هذه أول قاعدة.

ثم هناك قرائن كثيرة، ومن أهمها:

ب-  جمع طرق الحديث حتى تتبين لك الأمور.

لكن هنا أراحنا الإمام البخاري رحمه الله وقال لنا "الجعفي"، في بعض
فيها ليس  الأصلية  اليونيني  نسخة  "الجعفي"،  يوجد  لا  الكتاب  نسخ 
فوائد "الجعفي"، هذه إحدى  زيادة  ابن عساكر  "الجعفي"، لكن في رواية 
فروق النسخ، هذه الفروق في النسخ مفيدة في مواطن كثيرة هذه منها،

لذلك نقول احرصوا على الطبعات الجيدة للكتاب.

قال: "حَدَّثَنَا أَبُو عَامِرٍ الْعَقَدِيُّ" عبد الملك ابن عمرو القيسي، أبو عامر
العقدي البصري، ثقة، يروي عن أتباع التابعين، مات سنة 204 أو 205،

روى له الجماعة.

وأبو أبو محمد  التيمي مولاهم،  القرشي   " بِلَلالٍ بْنُ  "حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ  قال: 
أيوب المدني، ثقة من أتباع التابعين، مات سنة 177، روى له الجماعة.

الرحمن عبد  أبو  مولاهم،  العَدَوي  القرشي   " دِينَارٍ بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  "عَنْ 
المدني، مولى عبد الله بن عمر بن الخطاب، ثقة تابعي، مات سنة 127،

روى له الجماعة.

بنت جويرية  مولى  المدني  الزيات  السمان  ذكوان  صَالِحٍ"  أَبِي  "عَنْ 

www.alqayim.net9Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



والد وهو  الكوفة،  إلى  والزيت  السمن  يجلب  كان  الغطفاني،  الأحمد 
ابن معين: داود: "سألت  أبو  قال  ثبت.  ثقة  تابعي  أبي صالح،  بن  سهيل 
وابن صالح،  وأبو  المسيب،  ابن  فقال:  هريرة؟  أبي  في  الثبت  كان  من 
سيرين، والمقبُري، والأعرج، وأبو رافع" انتهى. فهو من أثبت الناس في

أبي هريرة، مات سنة 101 بالمدينة، روى له الجماعة.

اليماني الدوسي  هريرة  أبو  الجليل،  الصحابي  هو  هُرَيْرَةَ"  أَبِي  "عَنْ 
صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وحافظ الصحابة، اختلف في اسمه واسم أبيه
بن صخر، الرحمن  عبد  أنه  إلى  العلم  أهل  من  كثير  ذهب  أقوال،  على 
فيه شيء صحيح، روى عنه جمع من الصحابة والتابعين، أسلم وليس 
عام خيبر سنة سبع، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اللهم حبّب عُبيدك هذا -يعني
أبو قال  المؤمنين)  إليهم  المؤمنين، وحبب  إلى عبادك  وأمه  أبا هريرة- 
ذلك بعد  أنتم  أحبني"  إلا  يراني  ولا  بي  يسمع  مؤمنٌ  خُلِقَ  "فما  هريرة: 

أبا هريرة ما حاله! يبغض  انظروا فيمن 

أبو قال  مني)  ينسى شيئًا سمعه  فلن  ثوبه،  يبسط  (من  النبي صلى الله عليه وسلم:  وقال 
نسيت فما  إلي،  ضممته  ثم  حديثه،  قضى  حتى  ثوبي  "فبسطت  هريرة: 
شيئًا سمعته منه" وقال ابن عمر: "أبو هريرة خير مني وأعلم". وقال لأبي
هريرة: "يا أبا هريرة أنت كنت ألزمنا لرسول الله صلى الله عليه وسلم وأحفظنا لحديثه"
مات سنة 57، وقيل 58، وقيل 59، وهو ابن 78 سنة، روى له الجماعة.

عن تابعي  رواية  وفيه  والعَقَدي،  المسندي  إلا  مدنيون  كله  الإسناد  هذا 
أبي صالح. دينار عن  بن  الله  تابعي، وهو عبد 

"الْلإِيمَانُ بِضْعٌ وَسِتُّونَ شُعْبَةً" البضع: في العدد من الثلاث إلى التسع،
والشعبة: القطعة من الشيء والجزء منه، والمراد الخصلة أو الجزء.

بْنُ وَعَبْدُ  سَعِيدٍ،  بْنُ  اللَّهِ  عُبَيْدُ  "حَدَّثَنَا  قال:  مسلم،  أخرجه  والحديث 
(بِضْعٌ بلفظ:  الإسناد  بنفس  الْعَقَدِيُّ"  عَامِرٍ  أَبُو  حَدَّثَنَا  قَالَلا:  حُمَيْد، 

) وليس بضع وستون. وَسَبْعُونَ شُعْبَةً

www.alqayim.net10Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



عَنْ أَبِي صَالِحٍ،  عَنْ  دِينَارٍ،  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  عَنْ  وأخرجه من طريق سُهَيْلٍ، 
بِضْعٌ (الإِيمَانُ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى  اللَّهِ  رَسُولُ  قَالَ  قَالَ:  هُرَيْرَةَ؛  أَبِي 
وسبعون أو بضع وَسِتُّونَ شُعْبَةً) إذًا هو من طريق قد جزم فيه الراوي
بأنه بضع وسبعون، ومن أخرى جزموا  ومن طريق  أنه بضع وستون، 
رواية وفي  وستون  بضع  أو  وسبعون  بضع  الراوي  شك  ثالث  طريق 
ألفاظ أخرى الحديث  الجزم بسبعين، وفي طرق  سهيل خارج الصحيح 

وخلاف في العدد.

أصح ما قيل في ذلك ما قاله ابن رجب رحمه الله وقد سُبق ولُحق، قال:
جاء كما  الرواة،  من  أنه  :فالأظهر  الحديث  لفظ  في  الاختلاف  "وأما 
بعض وزعم  صالح،  أبي  بن  سهيل  من  شك  بأنه  بعضه  في  التصريح 
من خصال ينزل  ما  بحسب  العدد  هذا  يذكر  كان  النبي صلى الله عليه وسلم  أن  الناس 
الإيمان، فكلما نزلت خصلة منها ضمها إلى ما تقدم وزادها عليها، وفي

ذلك نظر" انتهى، والله أعلم.

يعني هذا الذي قال هذا الكلام أراد أن يجمع بين الروايات، فجمع بينها
لأنه العدد  في  صلى الله عليه وسلم  النبي  زاد  خصلة  زادت  ما  كل  ذكر  التي  بالطريقة 

ابن رجب. قال  فيه نظر كما  الكلام  إليه، لكن هذا  ضمها 

قال البيهقي: "وهذا شكٌ وقع من سهيل بن أبي صالح في (بضع وستّين)
أو في (بضع وسبعين)، وسليمان بن بلال قال: (بضع وستّون) ولم يشكّ
فيه، -رواية سليمان بن بلال ليس فيها شك، ورواية سُهيل بن أبي صالح
جاء بلال  بن  سليمان  رواية  أيضًا  قال:  بعضهم  لكن  شك،  فيها  جاءت 
فيها شك عند أبي عوانة- وروايته أصح عند أهل العلم بالحديث -يعني
رواية ابن بلال- غير أن بعض الرواة عن سهيل رواه من غير شك قال:
الأذى إماطة  وأدناها  الله،  إلاّ  إله  لا  قول  أفضلها  وسبعون:  بضع   «...

انتهى كلامه. الإيمان"«  الطّريق، والحياء شعبة من  والعظم عن 

خلاصة الموضوع: اختلف العلماء في طريقة التعامل مع هذه الروايات
ومنها شك، وسبعون،  بضع  ومنها  وستون،  بضع  فمنها  اختلفت،  التي 

www.alqayim.net11Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



أقواها، هي  الثلاثة  هذه  لكن  أخرى،  أعداد  أيضًا،  ذلك  غير  ومنها 
بينها شديد، والشك لا محل له كون نفس الذي شك جزم في والخلاف 

موقف آخر، فيبقى الإشكال عندنا بضع وسبعون أم بضع وستون.

الأقل، هي  قالوا:  وستون،  بضع  ترجيح  إلى  العلم  أهل  من  جمع  ذهب 
والأقل مجزوم به، والأكثر مشكوك فيه، ورواية الأقل هذه أيضًا هي من
رواية سليمان بن بلال وروايته أقوى، فقالوا هذه أرجح، والآخرون قالوا

بضع وسبعون أرجح لأسباب عندهم.

قال ابن رجب: "وتبويب البخاري على خصال الإيمان والإسلام والدين
من به  استشهد  وما  الأحاديث،  من  فيه  خرّج  وما  آخره  إلى  أوله  من 
الآيات والآثار الموقوفة إذا عدت خصاله وأُضيف إليه أضداد ما ذكره
في أبواب خصال النفاق والكفر بلغ ذلك فوق السبعين أيضًا والله أعلم
كتاب في  الراغب  تكلم  وقد  وسبعون-  بضع  الأرجح  بأن  يُقرّب  -هذا 
"الذريعة" له على حصرها في هذا العدد ذكره ابن عبد البر وغيره، فإن
قيل: -انتبهوا لهذا الإشكال- فأهل الحديث والسنة عندهم أن كل طاعة
أو القلوب  أو  الجوارح  أعمال  من  كانت  الإيمان، سواء  في  داخلة  فهي 
الجمهور قول  هذا  والنوافل،  الفرائض  ذلك  في  وسواء  الأقوال،  من 
الأعظم منهم، وحينئذ فهذا لا ينحصر في بضع وسبعين" يعني هذا العدد
أكثر بكثير من بضع وسبعين، هذا إذا أخذنا بالعدد الأكبر، قال: "بل يزيد
على ذلك زيادة كثيرة، بل هي غير منحصرة، قيل: يمكن أن يجاب عن

هذا بأجوبة:"

الآن هذا إشكال كيف الجواب عنه؟ قال نجيب بأجوبة:

"أحدها: أن يقال: إن عَدَّ خصال الإيمان عند قول النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ
حتى ذلك  بعد  فيه  زيادة  حدثت  ثم  العدد  هذا  في  منحصرًا  كان  وَسَلَّمَ 
كملت خصال الإيمان في آخر حياة النبي صلى الله عليه وسلم" يعني: أن الشريعة كانت
تزيد والنوافل  الفرائض  فكانت  فشيئًا  شيئًا  تنزل  كانت  بالتدريج،  تنزل 
سنة عن سنة حتى أتم الله سبحانه وتعالى دينه وأكمله، قالوا فهذه كانت

www.alqayim.net12Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



كانت لما  شعبة)  وسبعون  (بضع  وقال:  الزيادة،  هذه  على حسب  تزيد 
تزيد هذا قول. أن  العدد قبل  بهذا 

"والثاني: أن تكون خصال الإيمان كلها تنحصر في بضع وسبعين نوعًا،
وإن كان أفراد كل نوع تتعدد كثيرًا، وربما كان بعضها لا ينحصر، وهذا

أشبه، وإن كان الوقوف على ذلك يعسر أو يتعذر"

البضع أو  وستون  البضع  هذه  أن  الثاني  القول  هذا  معنى  معناه؟  ماذا 
لا النوع  عن  فالكلام  تتفرع،  هذه  ثم  الأصول،  هي  الأنواع،  هي  وسبعون 
عن فروعه، وبهذه الطريقة يكون قد حصل الحصر في بضع وستين أو
بضع وسبعين والباقي تبعٌ لهذا الأصل، قال ابن رجب هنا: "وهذا أشبه"

كأنه يميل إلى هذا القول.

"والثالث: أن ذكر السبعين على وجه التكثير للعدد، لا على وجه الحصر
لَهُم﴾ اللهُ  يَغْفِرَ  فَلَن  مَرَّةً  سَبْعِينَ  لَهُمْ  تَسْتَغْفِرْ  تعالى: ﴿إِن  قوله  في  كما 
العدد، في  هذا  حصوله،  غير  من  التعداد  تكثير  والمراد   .[٨٠ [التوبة: 
السبعين على  يزيد  هو  يقول:  كأنه  بذلك  يشعر  للبضع  ذكره  ويكون 
من الحديث  أهل  ذكره  وهذا  وتضعيفه.  العدد  لتكثير  المقتضية 
المتقدمين، وفيه نظر" لم يوافق على هذا ابن رجب، وإن كان قولًلا قويًا
عربي أسلوب  فهذا  وسبعون،  بضع  الرواية  في  الراجح  كان  لو  وجيدًا، 

الآية. السبعين كما ذكر في  التكثير ذكروا  أرادوا  إذا  أنه  معروف 

وأعلاها الإيمان  خصال  أشرف  هي  وسبعين  البضع  هذه  أن  "والرابع: 
وهو الذي تدعو إليه الحاجة منها" يعني ما ذكر كل خصال الإيمان، إنما
يرده هذا  لكن  العدد،  هذا  في  يدخل  الذي  يعني  وأعلاها،  أشرفها  ذكر 
الطريق، الأذى عن  إماطة  وأدناها  الله،  إلا  إله  لا  (أعلاها  نفسه  الحديث 
والحياء شعبة من الإيمان) على كل حال هي أقوال قريبة من بعضها، إلا

أن أقوى هذه الأقوال الثاني والثالث، والله أعلم.

من اللغة:  في  والبضع  الحنابلة:-  -يعني  أصحابنا  من  حامد  ابن  "قال 

www.alqayim.net13Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



إلى عشر اثنين  بين  المشهور، ومن قال: ما  التسع، هذا هو  إلى  الثلاث 
بناء يعني  العدد"  في  والعشر  الاثنين  يدخل  ولم  ذلك  أراد  إنما  فالظاهر 
على ذلك الأقوال تتفق، قال من اثنين إلى العشر، يعني من ثلاثة إلى تسعة

داخل كله، فلا يختلف مع القول الذي سبق

"وقيل: ما بين الثلاث والعشر، والظاهر أنه هو الذي قبله باعتبار إخراج
دون ما  إلى  الثلاث  بين  ما  بعضهم:  قال  وكذا  منه،  والعشر  الثلاث 
أعلم" والله  العشر،  في  ولا  الثلاث  في  يستعمل  فلا  هذا  وعلى  العشرة، 
إلى ثلاثة  البضع من  أن  الخلاصة  لكن  فيها خلاف،  نفسها  يعني  انتهى، 

أعلم. القول هو الأشهر والأكثر والله  تسعة هذا 

"وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْلإِيمَانِ"

القول تعريف، هذا  إلى  يحتاج  تعريفه لا  العلم في  أهل  قال بعض  الحياء 
جيد، هل هناك أحد لا يعرف ما هو الحياء؟! المرء من صغره يتربى على

معرفة الحياء ومعنى الحياء.

وقال بعضهم: هو خلق يبعث على اجتناب القبيح ويمنع من التقصير في
حق ذي الحق.

الحياء الذي يحمل صاحبه على الخير ويبعده عن الشر هذا حياء محمود
وهو المقصود هنا أنه من الإيمان.

أما الحياء الذي يمنع الإنسان من فعل الخير وطلب العلم، والسؤال عما
أخرج مذموم،  والخجل  خجل،  لأنه  مذموم؛  حياء  فهذا  عليه،  أشكل 
من رجل  على  مر  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  إن  قال:  عمر  ابن  عن  الشيخان 
فإن (دعه؛  صلى الله عليه وسلم:  الله  رسول  فقال  الحياء،  في  أخاه  يعظ  وهو  الأنصار 
الإيمان، قال الحياء جزء وخصلة من  أن  يؤكد  الإيمان) هذا  الحياء من 
عَدُّ بعض هذه ابن رجب: "وقد ورد في بعض روايات "صحيح مسلم" 
الخصال، ولفظه: (أعلاها: قول لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن
الطريق، والحياء شعبة من الإيمان) فأشار إلى أن خصال الإيمان منها

www.alqayim.net14Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



عمل هو  ما  "ومنها  الله  إلا  إله  قول  إلى  أيش؟  إلى  يشير  باللسان"  قول 
نص وهذا  الطريق،  عن  الأذى  إماطة  إلى  ماذا؟  إلى  يشير  بالجوارح" 
صريح في أن أعمال الجوارح داخلة في مسمى الإيمان، قال: "ومنها ما
الروايات هذه  من  في شيء  يزد  "ولم  الحياء  إلى  يشير  بالقلب"  قائم  هو 

الخصال" على هذه 

الاجتهاد، بطريق  الشعب  "تكلَّفَ جماعةٌ حصر هذه  العلماء:  قال بعض 
معرفة حصر عدم  يقدح  ولا  المراد صعوبة،  هو  ذلك  بكون  الحكم  وفي 

انتهى. الإيمان"  التفصيل في  ذلك على 

(بضع ذُكرت  التي  الخصال  هذه  وحصر  عد  موضوع  خلاصة  هذه 
وسبعون شعبة).

الآن نريد أن نعرف هذه الشعب على وجه التفصيل.

من منك  الله  أراد  ما  تعلم  أن  يكفيك  شديدة،  إليه  بحاجة  لست  هذا 
العلماء بعض  تكلف  لكن  الأمر؛  وانتهى  بها  وتتقيد  والنوافل  الفرائض 
القادمة تبويباته  في  الله  رحمه  البخاري  والإمام  الخصال،  هذه  حصر 
سيذكر لنا مجموعة من هذه الخصال مع ما أشار إليه في الآيات، وفي
أيضًا الحديث  أن نفس  إلا  التتمة  يذكر  لم  الحديث، وإن كان  نفس هذا 

الخصال. فيه ذكر بعض 

ممن ذكرها ابن بطة في "الإبانة" نقلها عن بعض السلف، واللالكائي في
في والبيهقي  حبان  وابن  والجماعة"،  السنة  أهل  اعتقاد  أصول  "شرح 

الإيمان". "شُعب 

الحديث هذا يبين لنا أن الإيمان شُعب وأجزاء، منها ما ذكرت في الآية،
أعمال أن  على  به  يحتجون  والسلف  أيضًا،  الحديث  هذا  طرق  وفي 
الجوارح من الإيمان، وأن الإيمان شُعب، خلافًا لما قالته المرجئة، وهذا
"هذا الله:  رحمه  أحمد  الإمام  قال  السلفية،  العقيدة  كتب  في  موجود 

المرجئة، وحجة عليهم" الحديث شديد على 

www.alqayim.net15Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



هذا الحديث عند أهل السنة محكم:

أ-  لقوته من حيث الصحة.

ب-  وقوة دلالته من حيث المعنى.

ت-  وكثرة ما يسنده ويقويه من الأدلة الأخرى.

الله رضي  السلف  فعله  ما  وهذا  عليه،  دل  بما  الأخذ  يجب  محكم  فهو 
عنهم.

قال أبو إسحاق الفزَاري -هو أحد أئمة الشام من أهل السنة، يروي عن
التابعين وهذا أتباع  الأوزاعي، والأوزاعي إمام أهل الشام في زمنه، من 
رحمه قال  أيضًا-  الأوزاعي  كما  الفزاري،  السنة؛  أعلام  من  عَلَمًا  كان 
على شديدين  كانوا  الشام  أهل  إن  لكم  قلنا  كما  هنا!  -لاحظ  الله: 

بهم- المرجئة، كانوا أصحاب علم ومعرفة 

ليست الأعمال  الْلإِيمَانِ"  مِنَ  لَيْسَ  عِبَادِهِ  عَلَى  اللَّهِ  فَرَائِضَ  إِنَّ  "يَقُولُونَ: 
الإيمان؛ واحد. من 

"وَإِنَّ الْلإِيمَانَ قَدْ يُطْلَبُ بِلَلا عَمَلٍ" اثنان.

كلام في  كثير  وهذا  الجوارح،  أعمال  بلا  الإيمان  يصح  تقول:  المرجئة 
هذا بعمل،  إلا  يصح  لا  الإيمان  عندهم  السلف  عنهم،  الله  السلف رضي 
متفق عليه ﴿ادخُلُواْ الجَنَّةَ بِمَا كُنتُم تَعمَلُونَ﴾ ما في عمل بماذا ندخل؟
ما ندخل الجنة، يقول لك كيف؟ ألم يأتِ في الحديث عن أبي سعيد في
يعمل لم  من  النار  من  يخرج  وتعالى  سبحانه  الله  (أن  الشفاعة:  حديث 
خيرًا قط) كيف تقولون بأنه لا يدخل الجنة إلا بعمل؟ قل له ألا تقول إنك
سلفي؟ تصدق أم تكذب في هذه الكلمة؟ ما معنى أن تكون سلفيًا؟ هل
معنى أن تكون سلفيًا أن تفهم الأدلة الشرعية على هواك؟ معنى أن تكون
الله رضي  الصالح  السلف  فهمها  كما  الشرعية  الأدلة  تفهم  أن  سلفيًا 
عنهم، فهل جعل السلف رضي الله عنهم هذا الحديث الذي استدللت به

www.alqayim.net16Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



قلت جعلوه من إن  المتشابه؟  من  أم جعلوه  هذا؟  بابه  في  المحكم  من 
نأتيك ونحن  هذا،  في  السلف  كلام  هات  الدليل،  هات  لك  قلنا  المحكم 
فهم هذا  ولكن  لا،  قلت:  إن  قولك،  عليك  ينقض  بما  السلف  بكلام 
على المسألة  هذه  في  هذا  بقولك  السلفية  من  خرجت  قلنا:  الحديث، 
الأقل، فلم تتابع سلفك فيها، فالكلام باطل، نحن نذكر لك تفسير إمام من
أئمة السلف رضي الله عنهم، وهو أحد المجددين في زمنه، حتى تعرف

معنى هذه الكلمة، ونقرأ لك من الكتاب بالجزء والصفحة.

صفحة الثاني  المجلد  التوحيد"  "كتاب  في  خزيمة  ابن  الله  رحمه  قال 
732 بعد أن ذكر حديث الشفاعة حديث أبي سعيد الذي فيه هذه اللفظة،
ماذا قال؟ قال أبو بكر يعني هو ابن خزيمة: "هَذِهِ اللَّفْظَةُ لَمْ يَعْمَلوا خَيْرًا
في العرب  تستعملها  كيف  يعني  الْعَرَبُ"  يَقُولُ  الَّذِي  الْجِنْسِ  مِنَ  قَطُّ 
كلامها، مش الفهم على كيفك، قال: "ينفي الِلاسْمُ عَنِ الشَّيْءِ لِنَقْصِهِ عَنِ
خَيْرًا يَعْمَلُوا  لَمْ  الْلأَصْلِ،  هَذَا  عَلَى  اللَّفْظَةِ  هَذِهِ  فَمَعْنَى  وَالتَّمَامِ،  الْكَمَالِ 
قَطُّ، عَلَى التَّمَامِ وَالْكَمَالِ، لَلا عَلَى مَا أُوْجِبَ عَلَيْهِ وَأُمِرَ بِهِ، وَقَدْ بَيَّنْتُ هَذَا
الْمَعْنَى فِي مَوَاضِعَ مِنْ كُتُبِي" هذا كلام ابن خزيمة على التمام والكمال،
ويؤيد ما ذهب إليه ابن خزيمة رحمه الله حديث الرجل الذي قتل مائة
له تائبًا وقال  قتل مائة نفس وذهب  الرجل  أن هذا  فيه  فيه؟  نفس، ماذا 
البلد توبته، واخرج من  الله  يقبل  أمره  الذي ذهب واستشاره في  العالم 
الذي أنت فيه، فخرج مهاجرًا في سبيل الله ومات في الطريق، فتنازعته
ملائكة الرحمة وملائكة العذاب، فماذا قالت ملائكة العذاب؟ قالت: إنه
في مهاجرًا  خرج  إنه  الرحمة؟  ملائكة  قالت  فماذا  قط،  خيرًا  يعمل  لم 
ليس أم  خير  هذا  الله،  سبيل  في  خطوات  ومشى  وخرج  الله،  سبيل 
التمام والكمال، لا نفي أصل الشيء، وهذا خيرًا؟ خير، فالمقصود نفي 
مستعمل في الحديث، ومستعمل في لغة العرب كما نقله لك هذا الإمام،
فعندك أصل وهو المحكم،  وتترك  بالمتشابه  تتعلق  أن  لك  يجوز  فإذًا لا 
تلازم الظاهر والباطن الذي قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم: (ألا إن في الجسد مضغة
إذا صلحت صلح سائر الجسد، وإذا فسدت فسد سائر الجسد، ألا وهي

www.alqayim.net17Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



القلب ولا يكون التلازم وتقول يصح الإيمان في  إذًا لا تفك هذا  القلب) 
الحديث، هذا  دلالة  رددت  قد  فأنت  باطل،  هذا  الظاهر،  في  شيء  منه 
وكلام السلف في هذا كثير، فصارت هذه عندك محكمات ترد إليها كل
المتشابهات، كما في حديث "البطاقة" ترده إلى هذا، حديث "من قال: لا

إله إلا الله، دخل الجنة"، ترده إلى هذه الأصول.

ما معنى أن تكون سلفيًا؟ تنظر إلى ما قاله السلف رضي الله عنهم، وما
عدّوه من المحكمات من الأدلة الشرعية وتجعلها أصلًلا لك، ثم بعد ذلك
أي شيء يأتي على خلافها يرد إليها، كما في آية المحكم والمتشابه، هذا

معنى أن تكون سلفيًا، وإلا فلا تكون سلفيًا إذا لم تفعل هذا.

النبي وقال  بالمتشابهات،  والتعلق  المحكمات،  ترك  الزيغ:  أهل  فعلامة 
يترك كالمرجئ  واجب،  منهم  الحذر  فاحذروهم)  هؤلاء  رأيتم  (إذا  صلى الله عليه وسلم: 
هذه الأدلة الصريحة الواضحة ويذهب يتعلق بدلالة اللغة التي هو فهمها،
مسمى في  العمل  دخول  في  تكلمني  لا  التصديق،  هو  الإيمان  لك  يقول 

التصديق. الإيمان، لا تدخل لأنها ليست من 

هذا يردونها،  الله  رحمه  البخاري  الإمام  ساقها  التي  الأدلة  هذه  كل 
لا الاتباع  فواجبك  هوى،  هذا صاحب  هوى؟  أم صاحب  حق  صاحب 
الابتداع، ولا تحاول أن تجعل نفسك كما يقال أبو المفهومية، وتذهب تأتي

بأفهام لم تُسبق إليها، هذا خروج عن الطريق المستقيم.

عَمَلٍ" بِلَلا  يُطْلَبُ  قَدْ  الْلإِيمَانَ  "وَإِنَّ  قال:  الله،  رحمه  قال  ما  إلى  نرجع 
المرجئة. وهذا قول 

المرجئة، قول  من  أيضًا  هذا  إِيمَانِهِمْ"  فِي  يَتَفَاضَلُونَ  لَلا  النَّاسَ  "وَإِنَّ 
تصديق، كله  لأن  جبريل  كإيمان  إيمانك  يتفاضل،  لا  الإيمان  يقولون 
أعمال تفاضل؛ لأن  يوجد  لا  إذًا  منهم،  كثير  عند  يتفاضل  لا  والتصديق 

الإيمان. أهل  بين  تفاضل  الإيمان حتى يحصل  الجوارح لا تدخل في 

جَاءَ هَكَذَا  "وَمَا  قال:  سَوَاءٌ"  الْلإِيمَانِ  فِي  وَفَاجِرَهُمْ  بَرَّهُمْ  "وَإِنَّ  قال: 

www.alqayim.net18Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



هذا جعل  كيف  انظر  وَسَلَّمَ"  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  اللَّهِ  رَسُولِ  عَنْ  الْحَدِيثُ 
بِضْعٌ (الْلإِيمَانُ   : قَالَ أَنَّهُ  بَلَغَنَا  "فَإِنَّهُ  به  الأقوال  هذه  فردَّ  الحديث محكماً 
وَأَدْنَاهَا اللَّهُ،  إِلَّلا  إِلَهَ  لَلا  أَنْ  شَهَادَةُ  أَوَّلُهَا  وَسِتُّونَ،  بِضْعٌ  أَوْ  وَسَبْعُونَ، 
إِمَاطَةُ الْلأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْلإِيمَانِ) وقال تعالى" انظر
إلى الأدلة المحكمة الآن التي سيسوقها لك في دخول الأعمال في مسمى
الإيمان "﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا
فِيهِ﴾ تَتَفَرَّقُوا  وَلَلا  الدِّينَ  أَقِيمُوا  أَنْ  وَعِيسَى  وَمُوسَى  إِبْرَاهِيمَ  بِهِ  وَصَّيْنَا 
التصديق جعل  كيف  انظر  والعمل"  الإيمان  وهو  التصديق،  هو  والدين 
عَزَّ اللَّهُ  "فَوَصَفَ  تصديق.  العمل  حتى  المرجئة؛  إليه  تذهب  مما  أعم 
وَآتَوُا الصَّلَلاةَ  وَأَقَامُوا  تَابُوا  ﴿فَإِنْ  فَقَالَ:  وَعَمَلًلا،  قَوْلًلا  الدِّينَ  وَجَلَّ 
الْلإِيمَانُ، وَهُوَ  الشِّرْكِ،  مِنَ  وَالتَّوْبَةُ  الدِّينِ﴾  فِي  فَإِخْوَانُكُمْ  الزَّكَاةَ 
إِلَّلا الْلإِيمَانُ  يَسْتَقِيمُ  لَلا  الْلأَوْزَاعِيُّ:  قَالَ  كَمَا  عَمَلٌ،  وَالزَّكَاةُ  وَالصَّلَلاةُ 
الْلإِيمَانُ يَسْتَقِيمُ  وَلَلا  بِالْعَمَلِ  إِلَّلا  وَالْقَوْلُ  الْلإِيمَانُ  يَسْتَقِيمُ  وَلَلا  بِالْقَوْلِ، 
لَلا سَلَفَ  مِمَّنْ  مَضَى  مَنْ  فَكَانَ  لِلسُّنَّةِ،  مُوَافِقَةٍ  بِنِيَّةٍ  إِلَّلا  وَالْعَمَلُ  وَالْقَوْلُ 
يُفَرِّقُونَ بَيْنَ الْلإِيمَانِ وَالْعَمَلِ، الْعَمَلُ مِنَ الْلإِيمَانِ، وَالْلإِيمَانُ مِنَ الْعَمَلِ،
وَتَصْدِيقُهُ اسْمُهَا،  الْلأَدْيَانَ  هَذِهِ  جَمَعَ  كَمَا  جَامِعٌ  اسْمٌ  الْلإِيمَانُ  وَإِنَّمَا 
الْعُرْوَةُ فَذَلِكَ  بِعَمَلِهِ،  ذَلِكَ  وَصَدَّقَ  بِقَلْبِهِ  وَعَرَفَ  بِلِسَانِهِ  آمَنَ  فَمَنْ  الْعَمَلُ، 
الْوُثْقَى الَّتِي لَلا انْفِصَامَ لَهَا، وَمَنْ قَالَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يَعْرِفْ بِقَلْبِهِ وَلَمْ يُصَدِّقْ
بِعَمَلِهِ لَمْ يُقْبَلْ مِنْهُ، وَكَانَ فِي الْلآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ" انتهى كلامه رحمه

الله.

وقال الفضيل بن عياض رحمه الله: "يَقُولُ أَهْلُ الْبِدَعِ: الْلإِيمَانُ الْلإِقْرَارُ
وَلَلا بِالْلأَعْمَالِ  النَّاسُ  يَتَفَاضَلُ  وَإِنَّمَا  وَاحِدٌ،  وَالْلإِيمَانُ  عَمَلٍ،  بِلَلا 
عَلَى وَرَدَّ  الْلأَثَرَ،  خَالَفَ  فَقَدْ  ذَلِكَ  قَالَ  فَمَنْ  قَالَ:  بِالْلإِيمَان،  يَتَفَاضَلُونَ 
اللَّهُ اللَّهِ -صَلَّى  رَسُولَ  لِلأَنَّ  قَوْلَهُ؛  وَسَلَّمَ-  عَلَيْهِ  اللَّهُ  اللَّهِ -صَلَّى  رَسُولِ 
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -قَالَ: (الْلإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً؛ أَفْضَلُهَا لَلا إِلَهَ إِلَّلا اللَّهُ،
وَتَفْسِيرُ الْلإِيمَانِ)  وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ  الطَّرِيقِ،  الْلأَذَى عَنِ  إِمَاطَةُ  وَأَدْنَاهَا 
مَنْ يَقُولُ الْلإِيمَانُ لَلا يَتَفَاضَلُ يَقُولُ إِنَّ فَرَائِضَ اللَّهِ لَيْسَتْ مِنَ الْلإِيمَانِ"

www.alqayim.net19Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



الأعمال لأن  يتفاضل؛  لا  الإيمان  بأن  القول  إلى  دفعهم  الذي  هذا  أي: 
يعني الْلإِيمَانِ"  مِنَ  الْعَمَلَ  الْبِدَعِ  أَهْلُ  "فَمَيَّزَ  قال:  الإيمان،  من  ليست 
فصلوه عنه "وَقَالُوا: إِنْ فَرَائِضَ اللَّهِ لَيْسَتْ مِنَ الْلإِيمَانِ، وَمَنْ قَالَ ذَلِكَ
فَقَدْ أَعْظَمَ الْفِرْيَةَ، أَخَافُ أَنْ يَكُونَ جَاحِدًا لِلْفَرَائِضِ رَادًّا عَلَى اللَّهِ أَمْرَهُ"

إلى آخر ما قال.

هذا كلام السلف في هذا الحديث، وجعلوه أصلًلا محكمًا مع بقية الآيات
المسألة هذه  لذلك  كثيرة،  وهي  الباب  هذا  في  وردت  التي  والأحاديث 
مسألة منتهية عندهم، وهي من المسائل التي يجب فيها اتباع السلف ولا

يجوز لأحد أن يخرج عن أقوالهم.

الحَدِيث "هَذَا  الإيمان":  "كتاب  في  منده  ابن  قال  عليه،  متفق  الحديث 
مُجْمَعٌ عَلَى صِحَّتِهِ مِنْ حَدِيثِ أَبِي عَامِرٍ، وَرَوَى هَذَا الْحَدِيثَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ
بْنُ وَمُحَمَّدُ  الْهَادِ،  بْنِ  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنُ  وَيَزِيدُ  الرَّحْمَنِ،  عَبْدُ  ابْنُهُ  دِينَارٍ  بْنِ 
بن الله  عبد  عن  مشهور  حديث  فهو  صَالِحٍ"  أَبِي  بْنُ  وَسُهَيْلُ  عَجْلَلانَ، 

دينار.

قال: "ورواه عبد الرزاق، عن معمر، عن سُهيل بن أبي صالح، عن أبيه،
عن أبي هريرة به"

على معمرًا  "وتابع  قال:  دينار،  بن  الله  عبد  تابع  صالح  أبي  ابن  سهيل 
معمر اثنان  سهيل؟  عن  يرويه  واحد  كم  فصار  وُهَيب"  هذه  روايته 

ووهيب.

سفيان عن  العابد  السليمي  يعني  منصور  بن  "وبِشر  قال:  والثالث 
به، وغيرِهما" أبي صالح  بن  الثوري، عن سُهيل 

صالح، أبي  بن  سهيل  عن  الثوري،  سفيان  عن  يرويانه  وبشر  وُهَيب 
فصارت المتابعة من سفيان لمعمر، ويرويه عن سفيان اثنان، قال: "وهو
وهم، والمحفوظ: عن سفيان، عن سهيل، عن عبد الله بن دينار، كرواية
سليمان بن بلال" يعني هناك خطأ في هذه الرواية والحديث لا يُروى عن

www.alqayim.net20Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



سهيل.

بْنِ اللَّهِ  عَبْدِ  عَنْ  سُهَيْلٍ،  عَنْ  قَالَ:  مَنْ  قَوْلُ  "وَالصَّحِيحُ  الدارقطني:  قال 
هُرَيْرَةَ" أَبِي  عَنْ  أَبِي صَالِحٍ،  عَنْ  دِينَارٍ، 

فالحديث محفوظ دينار،  بن  الله  إلى عبد  إلى من؟  يرجع  الحديث  مدار 
أبي هريرة. أبي صالح عن  دينار عن  بن  الله  عن عبد 

وفي (المنتخب من علل الخلّلال): "أخبرنا زُهَيْرٌ: حدثنا مُهَنَّأٌ: قَالَ: سَأَلْتُ
أَبِي صَالِحٍ، أَحْمَدَ، قُلْتُ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنْ سُهَيْلِ، عَنْ 
وَسِتُّونَ بِضْعٌ  "الإِيمَانُ  وَسَلَّمَ:  عَلَيْهِ  اللَّهُ  النَّبِيِّ صَلَّى  هُرَيْرَةَ، عَنِ  أَبِي  عَنْ 
بَابًا، أَفْضَلُهَا: شَهَادَةُ أَنْ لا إِلَهَ إلا الله، وأدناها إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ"؟
إِنَّمَا هُوَ عَنْ سُهَيْلٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ دِينَارٍ، عَنْ أَبِي صَالِحٍ، فَقَالَ أَحْمَدُ: 

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ"

إذًا الرواية الصحيحة: عن سهيل، عن عبد الله بن دينار، عن أبي صالح.

"قُلْتُ: ممَّن الْخَطَأُ: مِنْ مَعْمَرٍ أَوْ مِنْ سهيل؟ قال: لا أدري" انتهى.

ورواه بكر بن مضر، عن عُمارةَ بن غَزِيَّة، عن أبي صالح، عن أبي
هريرة، كما عند أحمد، وعلّقه الترمذي.

أبي بن  بن غزية، عن سهيل  بن مضر، عن عمارة  بكر  الطبراني:  وعند 
صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة، قال ابن منده: "ورواه ابن عبد الحكم،
عن بكر بن مضر، عن عمارة، عن سهيل، عن أبي هريرة، وسهيل سمعه

من عبد الله بن دينار عن أبي صالح" انتهى.

ورواه مُفضَّل بن فضالة، عن محمد بن عجلان، عن سعيد المقبُري، عن
أبي هريرة.

ورواه الأوزاعي، عن محمد بن عجلان، عن سعيد، عن أبيه، عن أبي
هريرة.

www.alqayim.net21Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



ورُوي بأوجهٍ أُخَر راجعوها في (العلل) للدارقطني.

من إلا  يصحّ  لا  الحديث  فيه شيء،  يثبت  لا  هذا ضعيف،  كل  كلٍّ:  على 
طريق عبد الله بن دينار، عن أبي صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه،
وهي الطريق التي اختارها الحُفّاظ وصححوها، ووافقهم البخاري ومسلم

عليها، والله أعلم.

رحمه البخاري  الإمام  علم  قدر  لنا  يتبين  ونذكره حتى  هذا  نسوق  نحن 
العلل وتصفية الأحاديث واختيار الأفضل منها. الله ومُكنَتُه في علم 

أما ما قاله العُقيلي في كتابه "الضعفاء" بناءً على مذهبه في عبد الله بن
ذكر وقد  الثقات عنه-  رواية  يقبلون  هذا،  في  يخالفونه  دينار -والحفّاظ 

الباري) ورَدَّه هناك. (فتح  العلل) وفي  ابن رجب في (شرح  قوله 

هذا ما يتعلق بهذا الباب وهذا الحديث.

ننتقل إلى الباب الذي بعده:

لِسَانِهِ مِنْ  المُسْلِمُونَ  سَلِمَ  مَنْ  المُسْلِمُ  "بَابٌ:  الله:  رحمه  المؤلف  قال 
وَيَدِهِ.

حَدَّثَنَا آدَمُ بْنُ أَبِي إِيَاسٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي السَّفَرِ،
وَإِسْمَاعِيلَ، عَنِ الشَّعْبِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ
النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: »المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ

وَيَدِهِ، وَالمُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ«

قَالَ: عَامِرٍ،  عَنْ  دَاوُدُ،  حَدَّثَنَا  مُعَاوِيَةَ،  أَبُو  وَقَالَ  اللَّهِ:  عَبْدِ  أَبُو  قَالَ 
وَسَلَّمَ. عَلَيْهِ  اللهُ  النَّبِيِّ صَلَّى  اللَّهِ، عَنِ  عَبْدَ  سَمِعْتُ 

النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ، عَنِ  وَقَالَ عَبْدُ الأَعْلَى، عَنْ دَاوُدَ، عَنْ عَامِرٍ، عَنْ عَبْدِ 
اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ"

"بَابٌ: المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ"

www.alqayim.net22Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



المؤلف رحمه الله بوّب بلفظ الحديث الذي ساقه، يبيّن لنا هنا أمرين:

الأول: أن أعمال اللسان واليد داخلة في الإيمان.

الثاني: يبيّن لنا شعبةً من شعب الإيمان، وخَصلة من خصاله، فالإسلام
هنا بمعنى الإيمان.

هذا المراد من هذا الباب.

عبد اسمه:  هذا  إياس  وأبو  إِيَاسٍ"  أَبِي  بْنُ  آدَمُ  "حَدَّثَنَا  الله:  رحمه  قال 
الرحمن، فهو آدم بن عبد الرحمن بن محمد بن شعيب الخُرَاسَانِيُّ، أبو
في وارتحل  ببغداد،  ونشأ  خراسان،  من  أصله  العَسْقَلَلانِيُّ،  الحسن 
الحديث فاستوطن عسقلان -عسقلان في فلسطين من بلاد الشام- إلى
أن مات فيها سنة 220هـ، ثقةٌ مأمونٌ عابدٌ، قال أحمد: "كان من الستة

أو السبعة الذين يضبطون الحديث عن شعبة"

هذا الحديث عمن؟ عن شعبة، انتقاء البخاري للرجال عجيب في قوته.

وقال أحمد رحمه الله: "كان مَكينًا في شعبة" فله مزيّة في شعبة.

والترمذي البخاري  له  أخرج  التابعين،  أتباع  عن  يروي  ممن  وهو 
والنسائي وابن ماجه.

بِسْطام أبو  الأزْدي  العتَكي مولاهم،  الورد  بن  الحجّاج  ابن  هو  "شُعْبَةُ"  و 
الواسطي ثم البصري، كان يعقوب الحضرمي إذا حدّث عن شعبة عن

سفيان يقول: "حدثنا الضخم عن الضِّخام شعبة الخير أبو بسطام".

أمير وهو  وفضلًلا،  وورعًا  وإتقانًا  حفظًا  زمانه  أهل  سادات  من  كان 
المؤمنين في الحديث، هذه الألقاب ليست من عندي؛ من أئمة الحديث،
عالما وصار  السنة  عن  وذبّ  الرجال  عن  بالعراق  فتّش  من  أول  وهو 
وقال الحديث"  في  المؤمنين  أمير  "هو  يقول:  الثوري  كان  به،  يُقتدى 
الرجال، وبصره الشأن" يعني في  أمةً وحده في هذا  أحمد: "كان شعبة 
في الحديث، وتثبّته وتنقيته للرجال، وكلام أهل العلم في الثناء عليه دينًا

www.alqayim.net23Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



وحفظًا وعلمًا كثيرٌ، وهو من أتباع التابعين، مات سنة 160هـ، وله سبعٌ
وسبعون سنة، روى له الجماعة.

قال: "عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي السَّفَرِ، وَإِسْمَاعِيلَ" فشعبة يروي الحديث عن
رجلين:

أَبِي السَّفَرِ": اسم أبي السفر: سعيد، الهَمْداني الثَّوري بْنِ  "عَنْ عَبْدِ اللَّهِ 
محمد، بن  مروان  خلافة  في  مات  ثقة،  التابعين،  أتباع  من  الكوفي، 

ومروان بويع له بالخلافة سنة 127هـ، روى له الجماعة سوى الترمذي.

تقريبًا، الأمر  لك  فيقرّبون  بالضبط،  وفاته  سنة  تُعلَم  لا  عندما  يقال  هذا 
وهذه التواريخ مهمة جدًّا لأنها تعرّفك من التقى بمن ومن لم يلتق بمن،

روى له الجماعة سوى الترمذي.

عبد أبو  مولاهم،  الأَحْمَسِيُّ  البَجَلِيُّ  فهو  خَالِدٍ":  أَبِي  بْن  "إِسْمَاعِيل  وأما 
الناس "حفّاظ  الله:  رحمه  الثوري  قال  تابعي،  حافظ  ثقة  الكوفيّ،  الله 
بن ويحيى  سُليمة،  أبي  بن  الملك  وعبد  هذا-،  -يعني  إسماعيل  ثلاثة: 
سعيد الأنصاري" أعلم الناس بالشعبي وأثبتهم فيه -يعني إسماعيل هذا-
روايتنا أبي خالد"  ابن  الشعبي:  الناس حديثًا عن  "أصح  أحمد:  وقال   ،
أصحاب من  أحدًا  عليه  أقدّم  "لا  حاتم:  أبو  وقال  الشعبي،  عن  عمّن؟ 
انتهى كلام ثقة"  يقدّم عليه أحدًا "وهو  فإذا خالفه من خالفه لا  الشعبي" 

أبي حاتم، مات سنة 146هـ، روى له الجماعة.

عَمْرٍو أَبُو  الشعبي،  شَرَاحِيْلَ  بنُ  عَامِرُ  الشعبي":  "عن  يروي  كلاهما 
الكوفي، قال سفيان بن عيينة: "كان الناس بعد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم:
قال زَمَانِهِ"،  فِي  وَالثَّوْرِيّ  زَمَانِهِ،  فِي  وَالشَّعْبِيّ  زَمَانِهِ،  فِي  عَبَّاسٍ  ابْن 
الشعبي: "ما كتبت سوداء في بيضاء قطّ" ما يكتب؛ كلُّه حفظ، قال: "ولا
"ولا يحتاج  ما  خلاص  علي"  يعيده  أن  فأحببت  بحديث  رجل  حدثني 

إلا حفظته". حدثني رجل بحديث 

كان إمامًا حافظًا فقيهًا متفنّنًا فذًّا متقنًا، قال مكحول: "ما رأيت أفقه

www.alqayim.net24Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



منه" انتهى.

تابعي مات بعد المائة، روى له الجماعة.

الشعبي يروي عن "عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو"، رواه بالعنعنة، الشعبي قال: "عَنْ
عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو" لم يصرح فيه بالسماع في هذا الإسناد.

بنِ بْن عَمْرٍو" هو ابن العاص بن وائل بن هاشم بن سعيد  اللَّهِ  "عَبْد  و 
سَهْمِ بنِ عَمْرِو بنِ هُصَيْصِ بنِ كَعْبِ بنِ لُؤَيِّ بنِ غَالِبٍ القرشي السَّهميّ،
يلتقي مع النبي صلى الله عليه وسلم في كعب بن لؤي، صحابي جليل ابن صحابي جليل،
بينه كان  الفقهاء،  الأربعة  العبادلة  وأحد  الصحابة،  من  المكثرين  أحد 
أبيه مع  وشهد  أبيه،  قبل  أسلم  قد  وكان  سنة،  عشرة  ثلاث  أبيه  وبين 
مات وقيل:  بها،  وأقام  الشام  إلى  خرج  ثم  مكة  يسكن  وكان  صفّين، 
بن يزيد  ولاية  في  الحَرَّةِ  لَيَالِيَ  بالطائف،  وقيل:  بالشام،  وقيل:  بمصر، 
معاوية وكانت الحرة سنة 63هـ، وكان له يوم مات ثنتان وسبعون سنة،

وكانت تحته عَمرةُ بنت عبيد الله بن العباس بن عبد المطلب.

قال أبو هريرة: "ما من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أحدٌ أكثر حديثًا عنه منّي، إلا
ما كان من عبدالله بن عمرو فإنه كان يكتب ولا أكتب"

وكان مجتهدًا في العبادة غزير العلم، روى له الجماعة رحمه الله.

إذًا خلاصة الأمر: هذا الحديث يرويه شعبة عن اثنين: أحدهما: عَبْد اللَّهِ
عن يرويانه  وكلاهما  خَالِدٍ،  أَبِي  بْن  إِسْمَاعِيل  والآخر:  السَّفَرِ  أَبِي  بْن 
بهذه يتعلق  ما  سيأتي  لأنه  احفظوه  عمرو،  بن  عبدالله  عن  الشعبي 

المسألة.

"عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: »المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ
لِسَانِهِ وَيَدِهِ"« فمَن لم يسلم المسلمون من لسانه ويده فهو كافر! صحيح

هكذا الفهم؟ لا، خطأ.

الكتاب من  الأدلة  بقية  مع  تجمعها  أن  دون  مُقتطعة  تُفهَم  لا  الأحاديث 

www.alqayim.net25Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



العلماء: قال  فلذلك  الحديث،  لهذا  معنى  من  بد  لا  إذًا  والسنة، 
المسلمات فيه  وتدخل  المسلمون)"  "(من سلم  الكامل  أي  "(المسلم)": 
فيه تدخل  المسلمون  يطلق  لما  الفقه،  أصول  في  مقرر  هو  كما 

نعم يدخلن. الفقه،  تقدم في أصول  المبحث  أم لا؟  المسلمات 

"(من لسانه)": أي: من أذيّته لهم بالقول، كالشتم، واللعن، والغيبة،
والبهتان، والنميمة، وغير ذلك...

"(ويده)": ومن سلم المسلمون من أذيّته لهم بالفعل، بالضرب، والقتل،
والهدم، والدفع، والكتابة على الفيسبوك، وعلى التويتر، وعلى الواتساب
التواصل مواقع  على  نخربشه  الذي  فهذا  شامل،  أيضًا  هذا  ،كله 
إسلامك على  يؤثر  وكله  مكتوب،  كله  عابرة،  ليست خربشة  الاجتماعي 

اليد داخل في ذلك. تفعله  نقصًا وزيادةً، ونحو ذلك، كل ما 

وليس خاصًّا باللسان واليد: المقصود من ذلك أذيّة المسلم، لكن قالوا:
خَصّ اللسان واليد لأن أكثر الأذية بهما.

بِهَذِهِ يَكُنْ  لَمْ  نَفْيَ أَصْلِ الْلإِسْلَلامِ عَنْ مَنْ  قال أهل العلم: "وَلَيْسَ الْمُرَادُ 
إذا جاء المسلمون من لسانه ويده  لم يسلم  الصِّفَةِ فلا يكون كافرًا من 
بأصل الإسلام الذي يكون به مسلمًا، فهو كما تقول العرب: العلم ما نفع
عَلَى فَكُلُّهُ  الْلإِبِلُ  الْمَالُ  يُقَالُ  كَمَا  الْمَحْبُوبُ  أَوِ  الْكَامِلُ  أَيِ  زَيْدٌ  العالم  أو 
التَّفْضِيلِ" أي الإبل أفضل من غيرها من الأموال وليس المراد أن الإبل
"ونفي قال:  معروف،  عربي  أسلوب  هذا  مالًلا،  ليس  وغيرها  المال  هي 
اسم الشيء على معنى نفي الكمال عنه مستفيض في كلامهم" هذا الكلام
ليس كلامًا غير عربي، هذا كلام عربي أن تقول المقصود بنفي الإسلام
عمن آذى المسلمين نفي الإسلام الكامل لا أصل الإسلام، وهذا معروف
الكمال نفي  الشيء على معنى  "ونفي اسم  قالوا:  العرب ومستعمل،  عند 
عنه مستفيض في كلامهم" يعني كثيرٌ في كلام العرب "ألا تراهم يقولون
للصانع إذا لم يكون متقنًا لعمله مُحكِمًا له: ما صنعت شيئًا ولَم تعملْ
عملًلا" مع أنهم ينفون عنه أيش؟ الإتقان، يعني هو ربما يكون صنع أصل

www.alqayim.net26Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



الشيء، قالوا: "وإنما يريدون بذلك نفي الإتقان له، لا نفي الصنعة عينها،
رحمهم كلامهم  انتهى  الإتقان"  في  عامل  غير  بالاسم،  عاملٌ  عندهم  فهو 

الله.

هنا تنبيه مهم احفظوه: قال ابن تيمية رحمه الله: "إن نُفيَ "الْلإِيمَانِ" عِنْدَ
فَضْلُ ذُكِرَ  وَإِنْ  وَاجِبَةٌ،  أَنَّهَا  عَلَى  "دَلَّ  البر  أعمال  عدم  عند  أي  عَدَمِهَا" 
اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ  أَنَّهَا مُسْتَحَبَّةٌ؛  يُنْفَ إيمَانُهُ دَلَّ عَلَى  إيمَانِ صَاحِبِهَا وَلَمْ 
لَلا يَنْفِي اسْمَ مُسَمَّى أَمْرٍ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ وَرَسُولُهُ إلَّلا إذَا تَرَكَ بَعْضَ وَاجِبَاتِهِ
لَهُ، أَمَانَةَ  لَلا  لِمَنْ  إيمَانَ  (لَلا  وَقَوْلِهِ:  الْقُرْآنِ)  بِأُمِّ  إلَّلا  (لَلا صَلَلاةَ  كَقَوْلِهِ: 
إيمان لمن لا (لا  يقول لك  لما  ذَلِكَ..."  وَنَحْوِ  لَهُ)  عَهْدَ  لَلا  لِمَنْ  دِينَ  وَلَلا 
هذا نُفِيَت،  ما  واجبة  أنها  ولولا  واجبة،  الأمانة  أن  بذلك  يريد  له)  أمانة 
النصوص في  تجد  أن  يمكن  لا  يعني  باختصار،  تيمية  ابن  كلام  معنى 
المستحب، الكمال  نفي  ذلك  ويريد من  الأعمال  لعمل من  نفيًا  الشرعية 

بد: أمرين ولا  إلى أحد  النفي عائدٌ  إذًا:  نفاه  أنه  بما 

-  إما نفي لصحة الشيء؛ نفي لأصله
-  أو نفيٌ لكماله الواجب

يعني تقول مثلًلا: لا إيمان لمن لم ينطق بالشهادتين وهو قادر، ماذا تريد
هنا؟ نفي أصل الإيمان، أي إنه كافر إذا ما نطق بالشهادتين، لو قلت: لا
يعني إيمانه،  الواجب في  للكمال  نفيٌ  لم يصم رمضان، هنا  إيمان لمن 

ارتكب حرامًا. إثمًا؛  ارتكب  قد  أنه  يعني  أنه فاسقٌ، 

النص في  هذا  مثل  يرد  هل  يستاك؟  لا  لمن  إيمان  لا  يَرد:  هل  طيب 
الشرعي؟ لا يرد، لا يرد "لا إيمان" مع نفي شيء مستحب، بما أنه نفاه فهو
واجبٌ، أو أنه أصلٌ في الإيمان، هذا خلاصة ما ذكره هنا، وهذه قاعدة
صحيحة عليها أهل العلم، ليست من عند ابن تيمية وحده، قال: "فَأَمَّا إذَا
يَنْفِهَا لِلانْتِفَاءِ الْمُسْتَحَبِّ" إلى أن قال: لَمْ  كَانَ الْفِعْلُ مُسْتَحَبًّا فِي الْعِبَادَةِ 
في يوجد  نعم  كلامهم؟  في  يوجد  الْكَمَالُ"  هُوَ  الْمَنْفِيَّ  إنَّ  قَالَ:  "فَمَنْ 

www.alqayim.net27Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



نقول: الكمال،  نفي  المقصود  ويقولون:  شيء  صلى الله عليه وسلم  النبي  ينفي  كلامهم، 
أصابوا أم أخطؤوا؟ قال: "فَمَنْ قَالَ: إنَّ الْمَنْفِيَّ هُوَ الْكَمَالُ فَإِنْ أَرَادَ أَنَّهُ
صَدَقَ، فَقَدْ  لِلْعُقُوبَةِ؛  وَيَتَعَرَّضُ  تَارِكُهُ  يُذَمُّ  الَّذِي  الْوَاجِبِ"  "الْكَمَالِ  نَفْيُ 
اللَّهِ كَلَلامِ  فِي  قَطُّ  يَقَعْ  لَمْ  فَهَذَا  الْمُسْتَحَبِّ"  "الْكَمَالِ  نَفْيُ  أَنَّهُ  أَرَادَ  وَإِنْ 
وَلَمْ عَلَيْهِ  وَجَبَ  كَمَا  الْوَاجِبَ  فَعَلَ  مَنْ  فَإِنَّ  يَقَعَ،  أَنْ  يَجُوزُ  وَلَلا  وَرَسُولِهِ 
يَنْتَقِصْ مِنْ وَاجِبِهِ شَيْئًا؛ لَمْ يَجُزْ أَنْ يُقَالَ: مَا فَعَلَهُ، لَلا حَقِيقَةً وَلَلا مَجَازًا"
الإيمان أتى بأصل  إذا  يعني  يقال لا حقيقة ولا مجازًا،  أن  يعني لا يجوز 
وأتى بالواجبات لا يصح بعد ذلك أن تقول لا إيمان لك إذا لم تفعل كذا
وكذا؛ لأنه أتى بكل ما هو مطلوب منه في أصل إيمانه وفي واجباته، قال
شيئًا ترك  قد  لأنه  الإيمان  يُنفى  أن  مجازًا  ولا  حقيقة  لا  يصح  لا  هذا 
ترك إذا  أو  به،  إلا  إيمانه  يصح  لا  شيئًا  ترك  إذا  يُنفى  الإيمان  مستحبًّا، 

شيئًا هو واجبٌ عليه فقط.

نفهم من مباشرة  إيمان"  "لا  فيه  بنا حديث  مرّ  إذا  ذلك:  بعد  ذلك  معنى 
ذلك أن الذي ينفيه إما أنه يؤثر في أصل إيمان العبد، أو يؤثر في كماله
الواجب، يعني أنه إذا لم يفعله يكون آثمًا ويستحقّ العقوبة، إلى آخر ما

قال رحمه الله.

الفتاوى" "مجموع  في  تامًّا  راجعوه  مفيدة  تتمة  له  والكلام  المراد  انتهى 
بعدها. السابع صفحة 15 فما  المجلد  في 

-طبعًا به  فسرناه  ما  على  بناء  أيضًا  يعني  لا  معنا  الذي  الحديث  وهذا 
فسّره علماء السنة وغيرهم- أن المراد المسلم الكامل، لفظة الكامل، ألا
المسلمون إذا سلم  كاملًلا  المسلم  هذا  يكون  أن  هذا  بعد  ذلك  يلزم من 
من أذاه من غير بقية خصال الإسلام؟ لا، ما يلزم، وليس هذا المراد، بل
المراد: أفضل المسلمين وأكمل المسلمين مَن جَمَعَ إلى أداء حقوق الله
تعالى أداء حقوق المسلمين، هذا المقصود، هذا ما دلت عليه النصوص
وأن المسلم،  من خصال  الخَصلة  هذه  أن  لك  يؤكد  هنا  فهو  الشرعية، 

ترك واجبًا شرعيًّا. للعقوبة، وأنه  يعرّض صاحبها  نقصها 

www.alqayim.net28Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



قال: "(والمهاجر)": أي الكامل "(من هجر)" أي ترك "(ما نهى الله
عنه)" أي في الكتاب والسنة.

الهجرة ترد في الشرع على معنى: ترك بلاد الشرك إلى بلاد الإسلام.

لكن المعنى الأعمّ هو ما ورد في هذا الحديث: ترك ما نهى الله عز وجل
تقدّم الكامل كما  المهاجر  بهذا  عنه، ويدخل في ذلك الأول، والمقصود 

في المسلم.

قال ابن رجب رحمه الله: "وأما رواية (المسلم) فيقتضي حصر المسلم
الكامل المسلم  بذلك  والمراد  ويده،  لسانه  من  المسلمون  سلم  فيمن 
ينتفي عنه كمال فإنه  ويده  لسانه  المسلمون من  يَسلم  لم  فمن  الإسلام، 
الإسلام الواجب، فإن سلامة المسلمين من لسان العبد ويده واجبة، فإنَّ
اللسان: وأذى  الفعل،  اليد:  فأذى  وباليد،  باللسان  حرام  المسلم  أذى 
القول، والظاهر: أن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إنما وصف بهذا في هذا
لله عز الواجبة  بأركان الإسلام  أتى  السائل كان مسلمًا قد  الحديث لأن 
في العباد  حقوق  من  الواجب  القدر  هذا  دخول  يجهل  وإنما  وجل، 

النبي صلى الله عليه وسلم ما جهله". له  فبيّن  الإسلام، 

هذا الجواب ما لو قال له قائل: هل معنى ذلك أنه إذا ترك أركان الإسلام
يكون مسلمًا كامل الإسلام؟! فأجاب بهذا الجواب الذي ذكره.

الهجرة: فأصل  عنه)  الله  نهى  ما  هجر  من  (والمهاجر  "وقوله:  قال: 
هُجران الشر ومباعدته، لطلب الخير ومحبته والرغبة فيه، والهجرة عند
الإطلاق في الكتاب والسنة إنما تنصرف إلى هُجران بلد الشرك إلى دار
الإسلام رغبة في تعلم الإسلام والعمل به، وإذا كان كذلك فأصل الهجرة:
بلد هُجران  ذلك  في  فيدخل  المعاصي،  من  عنه  الله  نهاه  ما  يهجر  أن 
الشرك رغبة في دار الإسلام، وإلا فمجرد هجرة بلد الشرك مع الإصرار
على المعاصي ليس بهجرة تامة كاملة، بل الهجرة التامة الكاملة: هُجران
عليه" القدرة  مع  الشرك  بلد  هُجران  ذلك:  ومن جملة  عنه،  الله  نهى  ما 

www.alqayim.net29Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



انتهى كلامه، وهو جيد وسيأتي التفصيل في مسألة حكم الهجرة من بلد
الكفر إلى بلاد الإسلام.

فالمراد بهذا الحديث: الحض على ترك أذى المسلمين باللسان واليد
والأذى كله، وترك ما نهى الله عنه عمومًا.

ويبينان الإيمان،  من  الأعمال  أن  على  يدلان  بعده  والذي  الحديث  هذا 
عند مترادفان  والإيمان  الإسلام  لأن  الإيمان؛  خصال  من  خصلة 

الله. بوّب عليه وذكره رحمه  لذلك  البخاري؛ 

"قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ" وهو البخاري، علّق هذا الحديث من طريقين "قَالَ أَبُو
من الحديث  علق  البخاري  معلق،  هذا  مُعَاوِيَةَ"  أَبُو  وَقَالَ  اللهِ:  عَبْدِ 
داود الأعلى، وكلاهما عن  والثاني عن عبد  معاوية،  الأول عن  طريقين، 

به. الشعبي،  أبي هند، عن  بن 

السعدي التميمي  خازم  بن  محمد  الضرير،  هذا  مُعَاوِيَةَ"  أَبُو  "وَقَالَ 
حديث في  الناس  أثبت  من  ثقة  صغير،  وهو  عَمَيَ  الكوفي،  مولاهم 
الأعمش، وقد يهم في حديث غيره؛ خاصة في حديث عبيد الله بن عمر،
كان يرى الإرجاء ويدعو إليه، فهو داعية أيضًا، قاله أبو زرعة، وقال أبو

داود السجستاني: "كان رئيس المرجئة في الكوفة".

هذا يدل على أن البخاري يخرج للدعاة من أهل البدع؛ إذًا أخطأ عليه من
من أكثر  معنا  سيأتي  صورة،  وهذه  صحيحه،  في  لهم  يخرج  لا  قال: 
واحد، فالأمثلة كثيرة؛ لكن ربما تقول لي "أبو معاوية" هنا علق له تعليقًا
ليس من شرط الكتاب؛ فهو أخرج له في غير هذا الموطن موصولًلا، إذًا
بدعتهم إلى  يدعون  الذين  المبتدعة  عن  الحديث  رواية  يجوّز  فالبخاري 
الراجح هذا  هو  وقلنا  المصطلح،  كتب  في  رجحناه  الذي  وهذا  أيضًا، 
لا أنه  البخاري  العلماء على من زعم على  رد  قد  الصحيح، وهناك  وهو 

للدعاة. يخرّج 

أنهم إذا كانوا ثقاة البدع -رواية الحديث:-  الراجح في الرواية عن أهل 

www.alqayim.net30Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



فاسقًا يكون  المبتدع  أن  موضوع  عن  -وأجبنا  طبعًا  بدعتهم  غير  في 
وكيف يكون ثقةً هناك في كتب المصطلح- إذا كان ثقةً في غير بدعته

يقبل حديثه بشرط ألا يروي ما يشد بدعته.

القشيري هند"  أبي  ابن  "هو  البخاري  روايات  بعض  وفي  دَاوُدُ"  "حَدَّثَنَا 
أنسًا، رأى  حفظه،  من  حدّث  إذا  يهم  كان  متقن،  ثقة  البصري  مولاهم 
سنة مات  التابعين،  أتباع  من  فهو  التابعين،  من  وغيره  الشعبي  وسمع 
وابن والنسائي  والترمذي  داود  وأبو  مسلم  له  روى  سنة،   75 عن   140
إلا هنا. له في صحيحه ذكر  له هنا، وليس  فعلّق  البخاري  ماجه، وأما 

ابن عمرو، في رواية الأصيلي يعني:  اللهِ"  عَبْدَ  قَالَ: سَمِعْتُ  عَامِرٍ  "عَنْ 
"يعني ابن عمرو"، وفي رواية ابن عساكر "هو ابن عمرو".

"عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" فيه هنا تصريح الشعبي بالسماع من
الغرض، من لهذا  البخاري ساقه  أن  بعضهم  فزعم  بن عمرو،  الله  عبد 
الظاهر ابن عمرو، هكذا زعموا؛ لكن  الشعبي من  يثبت سماع  أجل أن 
من خلال النظر فيما فعله البخاري رحمه الله لو أراد البخاري فقط أن
التي الطريق  من  لساقه  عمرو  ابن  الله  عبد  من  الشعبي  سماع  يثبت 
بسماع التصريح  وفيه  هناك،  قويًا  موصولًلا  الرقاق  كتاب  في  ساقها 
الشعبي من عبد الله بن عمرو، فلو كان هذا هو الغرض فقط لفعل هذا،
في غرضه  هو  هذا  داود؟  رواية  على  الطريقين  في  البخاري  ركّز  لماذا 
الموضوع، هل خالف داود بن أبي هند في هذه الرواية؟ خالف ابن أبي
السفَر وإسماعيل أم لم يخالفهما في رواية هذا الحديث عن الشعبي؟ هذا
هو، لذلك ساق كلا الطريقين المعلّقين عن داود بن أبي هند خاصّة مع
له الشعبي  يبين سماع  أن  يريد  يريد؟  ماذا  غيره،  الحديث روي عن  أن 
من ابن عمرو في رواية داود خاصّة، لماذا؟ لكي يقول لنا داود بن أبي
هند لم يخالف إسماعيل وعبد الله بن أبي السفر، طيب لماذا؟ من قال
أنه خالف؟ وُهَيب بن خالد رواه عَنْ دَاوُدَ عَنِ الشَّعْبِيِّ عَنْ رَجُلٍ عَنْ عَبْدِ
فيها هند  أبي  بن  داود  رواية  خالف،  أنه  قال  الذي  هذا  عَمْرٍو.  بْنِ  اللَّهِ 

www.alqayim.net31Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



واسطة رجل بين الشعبي وعبد الله بن عمرو، هل معنى هذا أن داود قد
أن إلى  تعليقه  في  البخاري  أشار  السفر؟  أبي  وابن  إسماعيل  خالف 
قد طرقه  بعض  ففي  الرجل،  ذكر  عدم  هند  أبي  بن  داود  عن  الصحيح 
أبي هند، وقد خالف وهيب بن خالد بن  داود  بالسماع في رواية  صرح 
من الطريقين خالفه أبو معاوية، وخالفه عبد الأعلى، ساقه من طريقين
فيها التي  وهيب  طريق  من  أقوى  فتكون  بهذه  الطريق  هذه  يدعم  كي 
إضافة رجل بين الشعبي وعبد الله بن عمرو؛ فأثبت بهذا أن رواية داود

لم تخالف رواية إسماعيل وابن أبي السفَر فلا إشكال.

الشَّعْبِيِّ، عَنِ  دَاوُدَ،  عَنْ  وهَيْبُ،  "رَوَاهُ  الإيمان:  كتاب  في  منده  ابن  قال 
الْحَدِيثَ مُغِيرَةُ، وَعَاصِمٌ، بْنِ عَمْرٍو، وَرَوَى هَذَا  اللَّهِ  عَنْ رَجُلٍ، عَنْ عَبْدِ 
عَمْرٍو" أَبِي  عَنْ  طُرُقٍ  مِنْ  وَرُويَ  عَمْرٍو.  ابْنِ  عَنِ  الشَّعْبِيِّ،  عَنِ  وَفِرَاسٌ، 

انتهى كلامه.

أبو عمرو هو الشعبي، رأيت كم واحد رواه عن الشعبي؟ لماذا لم يأتِ إلا
وعبد الشعبي  بين  بواسطة  رويت  التي  لأنها  السبب؛  لهذا  داود؟  بطريق 
الرجل، ذكر  فيها  ليس  عنه  الصحيحة  الرواية  أن  فبيّن  عمرو،  بن  الله 
وسئل أبو حاتم الرازي عَنْ حديثٍ رَوَاهُ سَيَّارٌ، وإسماعيلُ بنُ أَبِي خَالِدٍ،
قَالَ: النبيِّ صلى الله عليه وسلم  الله بن عمرو، عن  وبَيَانٌ، ومُجالِدٌ، عن عامر، عن عبد 
الثاني من الحديث، الحديث السَّيِّئَاتِ) -هذا الشطر  (المُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ 
نفسه لكن أتى بالشطر الثاني فقط- وَرَوَاهُ وُهَيب، عَنْ دَاوُدَ، عَنِ الشَّعبي،
عن رَجُلٍ، عن عبد الله بن عمرو، عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم، أيُّهُمْ أصحُّ؟ قَالَ: هؤلاءِ

أحفظُ، أحكُمُ لهم به عَلَى داود.

رأيت كيف؟ جعلوا داود مخالفًا لرواية هذه الجماعة، وقال البخاري: لا،
فيه، وفيه الرجل  داود عدم ذكر  فالصحيح عن  يخالف أصلًلا؛  لم  داود 

الله بن عمرو. الشعبي وعبد  بين  بالسماع  التصريح 

طريق أبو معاوية وَصَلَهُ إِسْحَاقُ بْنُ رَاهَوَيْه فِي مُسْنده عَنهُ وَابن حِبَّانَ
فِي صَحِيحِهِ.

www.alqayim.net32Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



"وَقَالَ عَبْدُ الْلأَعْلَى" ابن عبد الأعلى السامي القرشي البصري أبو محمد
من أتباع التابعين، صدوق، ثقة في روايته عن يونس، سمع من ابن أبي

عروبة قبل اختلاطه، قدري، مات سنة 189 روى له الجماعة.

"عَنْ دَاوُدَ عَنْ عَامِرٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" هذه
تامة لأبي معاوية عن نفس الشيخ وهو داود، وليس فيها واسطة متابعة 

بين الشعبي وعبد الله بن عمرو كرواية أبي معاوية أيضًا.

قال الحافظ: "وصلها عثمان بن أبي شيبة في مسنده" انتهى.

وقد تابعهما على روايتهما له عن داود بدون واسطة: سفيان بن عيينة،
وعبد الوهاب بن عطاء، فصاروا أربعة، يخالفون واحدًا.

أخرجه الحميدي في مسنده "قَالَ: ثنا سُفْيَانُ، قَالَ: ثنا دَاوُدُ بْنُ أَبِي هِنْدَ،
قَالَ: سَمِعْتُ الشَّعْبِيَّ، يَقُولُ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو وَأَنَا عِنْدَهُ"
قَالَ: ثُمَّ  يَدَيْهِ،  بَيْنَ  جَلَسَ  حَتَّى  النَّاسِ  رِقَابَ  يَتَخَطَّى  "فَجَعَلَ  -تصريح- 
تُحَدِّثْنِي وَلَلا  عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  اللهُ  اللَّهِ صَلَّى  بِشَيْءٍ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ  حَدِّثْنِي 
عَنِ الْعَدْلَيْنِ، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ." فذكر الحديث.

قوله "وَأَنَا عِنْدَهُ" واضحة أن الشعبي سمع من عبد الله بن عمرو.

ورواية عبد الوهاب بن عطاء عن داود أخرجها تمّام في فوائده مختصرة
الله بن الشعبي عن عبد  المهاجر، وتابعهما جمعٌ على روايته عن  بذكر 
عمرو من غير واسطة، يعني مروي من طرق عن الشعبي عن عبد الله
داود حمّلوا  لما  الظاهر  لكن  أصلًلا؛  شبهة  فيه  ما  فالأمر  عمرو؛  بن 

المخالفة ليست من داود. أن  يبيّن  أن  البخاري  أراد  المخالفة 

أخرجه ما  الحديث  هذا  في  الشعبي  عن  رويت  التي  الطرق  هذه  من 
البخاري في كتاب الرقاق، قال: حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْمٍ: حَدَّثَنَا زَكَرِيَّاءُ، عَنْ عَامِرٍ
السماع لأتى لك يثبت لك  أن  أراد  عَمْرٍو -لو  بْنَ  اللهِ  عَبْدَ  قَالَ: سَمِعْتُ 

www.alqayim.net33Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



الحديث. وَسَلَّمَ. وذكر  عَلَيْهِ  اللهُ  النَّبِيُّ صَلَّى  قَالَ  يَقُولُ:  بهذه- 

بأن داود قد خالف، إليه من قال  المعارضة كما ذهب  ولو قلنا بصحة 
وقلنا بأن إسماعيل لم يُتابَع، فداود لا يقارن بإسماعيل، إسماعيل أحفظ،
كيف توبع؟!  وقد  كيف  مقدم،  فإسماعيل  الشعبي،  في  خصوصية  وله 
وداود لم يخالف أصلًلا في الرواية الراجحة عنه؟! إذًا ما عاد في إشكال

الحمد لله.

قال عبد الله: قَالَ أبي: دَاوُد بن أبي هِنْد البَصرِي -لاحظ كيف موضوع
الأئمة من  السلف  عند  بينهم  مقارنة  يوجد  وكيف  وإسماعيل  دواد 
الحفاظ، هذا مما يؤكد لك أن البخاري أراد هذا الأمر خاصة في رواية
يَقُولُونَ كَانُوا  البَصرِي  هِنْد  أبي  دَاوُد بن  أبي:  "قَالَ  الله:  داود- قال عبد 
إِن أَصله خراساني، فَقلت أَيهمَا أعجب إِلَيْك إِسْمَاعِيل بن أبي خَالِد، أَو
دَاوُد -يَعْنِي بن أبي هِنْد- فَقَالَ: إِسْمَاعِيل أحفظ عِنْدِي مِنْهُ، قَالَ: قلَّ مَا

اخْتُلف عَن إِسْمَاعِيل وَدَاوُد يخْتَلف عَنهُ" انتهى.

لم وإسماعيل  وإسماعيل،  داود  بين  حاصل  الخلاف  أن  قدّرنا  لو  هذا 
فيه فالحديث صحيح لا إشكال  بينهما؛  الحكم في الاختلاف  يتابع؛ فهذا 

البخاري. أعلم مراد  لي، والله  الظاهر  الله؛ لكن هذا  بحمد 

أن أراد  قال  بعضهم  السماع،  إثبات  فقط  أراد  قال  العلماء  بعض  طبعًا 
هو من  الصحابي  الله"  عبد  "حدثني  قال:  لما  الحديث  في  المهمل  يبين 

رأيتها قوية. أقوال ما  يعني  يُذكر من هو،  لم  الله هذا؟  عبد 

أخرج لكن  الخير؛  أبي  رواية  من  الله  رحمه  مسلم  أخرجه  الحديث 
يَقُولُ: الْعَاصِ  بْنِ  عَمْرِو  بْنَ  اللهِ  عَبْدَ  أَنَّهُ سَمِعَ  الخير  أبي  رواية  شطره، 
خَيْرٌ؟ الْمُسْلِمِينَ  أَيُّ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  اللهِ صَلَّى  رَسُولَ  سَأَلَ  رَجُلًلا  »إِنَّ 

وَيَدِهِ.« لِسَانِهِ  مِنْ  الْمُسْلِمُونَ  مَنْ سَلِمَ  قَالَ: 

وتوبع عليه الشعبي أيضًا؛ فلم يتفرد به، تابعه جماعة عليه بلفظه ومعناه،
وله شواهد عن غير عبد الله بن عمرو، المتابعات والشواهد عند مسلم

www.alqayim.net34Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



وأحمد وفي السنن وغيرها، والله أعلم.

قال المؤلف رحمه الله: "بَابٌ: أَيُّ الْلإِسْلَلامِ أَفْضَلُ"

قَالَ: أَبِي  حَدَّثَنَا  قَالَ:  الْقُرَشِيُّ،  سَعِيدٍ  بْنِ  يَحْيَى  بْنُ  سَعِيدُ  حَدَّثَنَا   -  11
حَدَّثَنَا أَبُو بُرْدَةَ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي بُرْدَةَ، عَنْ أَبِي بُرْدَةَ، عَنْ أَبِي مُوسَى
رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: »قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الْلإِسْلَلامِ أَفْضَلُ؟ قَالَ:

مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ"«

أن يريد  الله-  المؤلف -رحمه  بوّب  أَفْضَلُ" هكذا  الْلإِسْلَلامِ  أَيُّ  "بَابٌ: 
الإيمان أي  أَفْضَلُ"  الْلإِسْلَلامِ  "أَيُّ  يتفاضل،  الإيمان  أن  هذا  من  يبين 
الإسلام والتفاضل في خصاله، فأي خصال  تفاضل،  إذًا هناك  أفضل، 

أيضًا. إذًا هو خصال، ومتفاضلة  أفضل؟ 

"حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ الْقُرَشِيُّ": سعيد بن يحيى بن سعيد بن
أبَان بن سعيد بن العاص الأموي أبو عثمان البغدادي، يروي عن أتباع

التابعين، ثقة، ربما أخطأ، مات 249، روى له الجماعة إلا ابن ماجه.

العاص، بن  سعيد  بن  أبان  بن  سعيد  بن  يحيى  أَبِي":  حَدَّثَنَا  "قَالَ: 
أتباع الجمل، من  لقبه  بغداد،  نزيل  الكوفي،  أيوب  أبو  الأموي،  القرشي، 
عن روايته  من  ليس  -هذا  الأعمش  عن  يغرب  صدوق،  التابعين، 

الجماعة. له  ثمانين سنة، روى  الأعمش- مات 194 وبلغ 

البخاري يروي لأربعة يقال لهم يحيى بن سعيد، اثنان من طبقة، واثنان
من طبقة أعلى مباشرة، قال ابن حجر: "وَيَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ الْمَذْكُورُ اسْمُ
الْلأُمَوِيُّ أُمَيَّةَ  بْنِ  الْعَاصِ  بْنِ  سَعِيدِ  بْنِ  الْعَاصِ  بْنِ  سَعِيدِ  بْنُ  أَبَانُ  جَدِّهِ 
وَنَسَبَهُ الْمُصَنِّفُ قُرَشِيًّا بِالنِّسْبَةِ الْلأَعَمِّيَّةِ يُكَنَّى أَبَا أَيُّوبَ" بالنسبة الأعميّة
سَعِيدٍ بْنُ  يَحْيَى  طَبَقَتِهِ  "وَفِي  قال:  القرشيين،  من  الأمويون  الأعم،  يعني 
لَهُ ابنٌ أَكْثَرُ مِنْ حَدِيثِ الْلأُمَوِيِّ، وَلَيْسَ  الْقَطَّانُ وَحَدِيثُهُ فِي هَذَا الْكِتَابِ 
يَرْوِي عَنْهُ يُسَمَّى سَعِيدًا فَافْتَرَقَا" -يمكن أن تفرق بينهما بابنه، هذا ليس

www.alqayim.net35Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



له ابن يروي عنه- "وَفِي الْكِتَابِ مِمَّنْ يُقَالُ لَهُ يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ اثْنَانِ أَيْضًا
الْلأَنْصَارِيُّ سَعِيدٍ  بْنُ  يَحْيَى  وَهُمَا:  هَذَيْنِ،  طَبَقَةِ  فَوْقَ  طَبَقَةٍ  مِنْ  لَكِنْ 
بالنيات، تقدم الْكِتَابِ" حديث الأعمال  أَوَّلَ  الْلأَعْمَالِ  السَّابِقُ فِي حَدِيثِ 
أَبُو التَّيْمِيُّ  سَعِيدٍ  بْنُ  "وَيَحْيَى  قال:  الأنصاري،  بن سعيد  يحيى  هذا  معنا 

انتهى. الْمُوفق"  وَالله  بِالْكُنْيَةِ  الْلأَنْصَارِيِّ  عَنِ  وَيَمْتَازُ  حَيَّانَ 

"قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو بُرْدَةَ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي بُرْدَةَ": بُريد بن عبد الله بن أبي
التابعين، أتباع  من  الكوفي،  بردة  أبو  الأشعري،  موسى  أبي  بن  بردة 

الجماعة. له  له مناكير، روى  صدوق 

في ومختلف  بكنيته،  مشهور  الأشعري،  موسى  أبي  بن  بُرْدَةَ":  أَبِي  "عَنْ 
اسمه لعله عامر، تابعي ثقة من أهل الكوفة، مات سنة 104، وقيل غير

ذلك، جاوز الثمانين، روى له الجماعة.

"عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ": الصحابي الجليل صاحبي النبي صلى الله عليه وسلم،
إلى نسبة  الأشعري،  أبو موسى  بن حضّار،  بن سليم  قيس  بن  الله  عبد 
قبيلة الأشعريين، وهي قبيلة يمنية، صحابي فقيه مشهور واستعمله النبي
صلى الله عليه وسلم على زَبِيد وعدن -مدينتان في اليمن-، واستعمله عمر على الكوفة،
قال له النبي صلى الله عليه وسلم: (يا أبا موسى! لقد أُعطيت مزمارًا من مزمار آل داود)
الأهواء أهل  به  يستدل  موسيقى،  مزمار  ليس  حسن،  صوت  مزمار: 

كَيْلَةٍ! وَسُوءَ  أَحَشَفًا  يقول لك: مزمار: موسيقى،  والبدع! 

ودعا النبي صلى الله عليه وسلم له، قال: (اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْسٍ ذَنْبَهُ، وَأَدْخِلْهُ يَوْمَ
الْقِيَامَةِ مُدْخَلاً كَرِيمًا) هنيئًا له على هذا الدعاء، مات سنة 50 وقيل

بعدها، روى له الجماعة.

هذا الإسناد كله كوفيون.

الإسناد: بنفس  اللهِ" في رواية في صحيح مسلم  رَسُولَ  يَا  قَالُوا:  "قَالَ: 
الحديث، وفي رواية بنفس أبو موسى راوي  "قال: قلت:" فالسائل نفسه 

الإسناد خارج الصحيحين: "سألنا رسول الله صلى الله عليه وسلم"

www.alqayim.net36Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000



المسلمين "أي  مسلم:  صحيح  في  رواية  وفي  أَفْضَلُ؟"  الْلإِسْلَلامِ  "أَيُّ 
أيُّ أي:  أفضل،  الإسلام  ذوي  أيُّ  أي:  حذف،  فيه  فيكون  أفضل؟" 
مسلم، رواية  تؤيده  ما  هذا  أفضل،  الإسلام  أهل  أو  الإسلام  أصحاب 
في المعنى  مؤدى  أفضل؟  الإسلام  أيُّ خصال  المعنى:  آخرون:  وقالوا 
الإسلام أمور  أيُّ  السؤال:  معنى  يكون  الأخير  هذا  وعلى  واحد،  النهاية 

وخصاله أفضل؟

وَيَدِهِ"« فيكون الإيمان خصالًلا، لِسَانِهِ  مِنْ  الْمُسْلِمُونَ  »"قَالَ: مَنْ سَلِمَ 
هذا ويدل  منها،  خَصلة  وهذه  بعض،  من  أفضل  الخصال  هذه  بعض 
أخرجه عليه،  متفق  الحديث  وهذا  وينقص،  يزيد  الإيمان  أن  على  أيضًا 
عليه البخاري  مسلم  فتابع  بإسناده؛  مباشرة  البخاري  شيخ  عن  مسلم 
إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعِيدٍ متابعة تامة، ورواه أيضًا مسلم من طريق أخرى: عن 

الْجَوْهَرِيُّ، عن أبي أُسَامَةَ قَالَ: حَدَّثَنِي بُرَيْدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، بِه.

الصحاح أصحاب  من  جمع  بريد  عن  طريقين  من  الحديث  وأخرج 
بريد أبي موسى من غير طريق  الحديث عن  والمسانيد، وروي  والسنن 
أعلم. أنها معلّة، والله  يدل على  البزار وذكر ما  بردة، أخرجها  أبي  عن 

نكتفي بهذا القدر، والحمد لله، نسأل الله القبول لنا ولكم وأن ينفعنا بما
سمعنا.

www.alqayim.net37Tue, 13 Jan 26 18:46:22 +0000


