
تفريغ صحيح البخاري4- الحديث 7 حديث أبي سفيان مع هرقل، للشيخ
أبي الحسن علي الرملي

الدرس الرابع: بتاريخ: 21/11/1444ه – 10/06/2023

الحمد لله، الحمد لله حمدًا كثيرًا كما يحب ربنا ويرضى، أما بعد:

فوقفنا عند الحديث السابع من باب "بدء الوحي" من صحيح البخاري.

تململ من  العلم  طلبة  من  رأيته  لما  ونظرًا  الرابع،  الدرس  هو  الدرس  وهذا 
على القدرة  عدم  بعضهم  وأبدى  ساعتين،  لمدة  الدرس  متابعة  عن  وضعف 
الدرس ساعة مدة  الله  شاء  إن  معلومة سنجعل  لأسباب  المدة  لهذه  الاستمرار 

المدة. هذه  تحمل  القدرة على  ذلك  بعد  ننظر  ثم  ونصف، 

الله محمد بن إسماعيل أبو عبد  الحافظ  السابع، قال الإمام  الحديث  وقفنا عند 
البخاري: "حدثنا أبو اليمان الحكم بن نافع، قال: أخبرنا شعيب، عن الزهري،
قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود: أن عبد الله بن عباس

أخبره: أن أبا سفيان بن حرب أخبره..." فذكر الحديث.

اليمان الحمصي، مشهور بكنيته، ثقة ثبت ممن أبو  "الحكم بن نافع البهراني": 
يروي عن أتباع التابعين، مات سنة (222ه) روى له الجماعة.

قد روى عنه الإمام البخاري في صحيحه في مواضع كثيرة، وخاصة روايته عن
شعيب.

قال: "أخبرنا شعيب": شعيب بن أبي حمزة الأموي مولاهم، واسم أبيه دينار، أبو
بشر الحمصي، ثقة، ثبت، عابد، وصفه الخليلي والذهبي بالحافظ، قال ابن معين:
التابعين، مات سنة (162ه) أو بعدها، أتباع  "من أثبت الناس في الزهري"، من 

روى له الجماعة.

اختلف العلماء في أخذ الحَكَم حديثَ شعيب كيف كان؟ أي كيف تحمل الحَكَم
حديثَ شعيبٍ؟ هل هو بالسماع، أم بالمناولة، أم بالإجازة؟ حصل خلاف بينهم

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



في هذا:

قال إجازة،  وقالوا  واحدًا،  حديثًا  منه  وسمع  مناولة،  أكثره  بعضهم:  فقال 
الحَكَم. الأئمة عن  رواها  نسخة شعيب  الخليلي: 

وتابع أبا اليمان عليُّ بن عياش الحمصي وهو ثقة، وقال الذهبي في ذكر ترجمة
الحكم: ثبت في شعيب عالم به؛ فروايته عنه صحيحة، حتى لو كانت مناولة فهي

صحيحة، وقد قبلها العلماء واحتجوا بها.

"الزهري": محمد بن مسلم بن شهاب، تقدم، وهو إمام، حافظ، فقيه، من
التابعين.

فقيه، إمام،  ثقة،  مسعود":  بن  عتبة  بن  الله  عبد  بن  الله  عبيد  "أخبرني  قال: 
السبعة. المدينة  فقهاء  أحد  تقدم، وهو  فاضل،  تابعي، 

"أن عبد الله بن عباس أخبره": ابن عباس: صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم وابن عمه،
تقدم.

"أن أبا سفيان بن حرب أخبره": أبو سفيان: صخر بن حرب بن أمية بن عبد
شمس بن عبد مناف، القرشي، الأموي، سيأتي أنه يلتقي مع النبي صلى الله عليه وسلم في النسب
من كان  شهير  صحابي  عنهما،  الله  رضي  معاوية  والد  وهو  مناف،  عبد  في 
أشراف قريش في الجاهلية، كان يقال: من أفضل قريش في الجاهلية رأيًا، أسلم
عام الفتح وحسن إسلامه، شهد حنينًا والطائف مع النبي صلى الله عليه وسلم ، مات سنة (32ه)

في خلافة عثمان رضي الله عنه، روى له الجماعة سوى ابن ماجه.

"أن أبا سفيان أخبره أن هرقل أرسل إليه في ركب من قريش": هرقل: ملك
الروم، اسمه هرقل، ولقبه قيصر.

ملك ومن  المؤمنين،  أمير  له  يقال  المسلمين  ملك  من  كل  إن  العلم:  أهل  قال 
ومن كسرى،  الفرس:  ملك  ومن  قيصر،  الروم:  ملك  ومن  النجاشي،  الحبشة: 
ومن العزيز،  مصر:  ملك  ومن  فرعون،  القبط:  ملك  ومن  خاقان،  الترك:  ملك 

تُبَّع. اليمن:  ملك 

هرقل هذا قالوا بأنه أقام في الملك إحدى وثلاثين سنة، وفي ملكه مات النبي
صلى الله عليه وسلم.

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



"أرسل إليه في ركب من قريش": ركْب: جمع راكب، وهم أصحاب الإبل
العشرة فما فوقها.

والمعنى: أرسل هرقل إلى أبي سفيان حال كونه من جماعة من قريش، وخصه
لأنه كان كبيرهم.

الشام؟ إلى  بهم  أتى  الذي  ما  أي  تجارًا،  كانوا  وهم  أي  بالشام":  تجارًا  "وكانوا 
بالهمز والشأم،  الشام  لها:  يقال  والشام  للتجارة،  الشام  في  فهم  تجارًا،  كانوا 
والتخفيف، وحَدّ الشام: من عريش مصر وبحر الشام، بحر الشام الذي يسمى
اليوم: البحر الأبيض المتوسط من جهة الشام، وبحر الشام من تلك الناحية، هذا
الشام التي من جهة  الجهة  أما  الروم،  المتوسط كان يسمى بحر  البحر الأبيض 
الأعلى، إلى  الشام، فمن جهة من عريش مصر وأنت صاعد  بحر  كانت تسمى 
من جهة بحر الشام إلى نهر الفرات وأنت ذاهب شرقًا، فمن البحر إلى النهر -
نهر الفرات ليس نهر الأردن- هذه كلها شام، ومن طرسوس وأَدَنة -هذه اليوم
إلى جبلي جنوبًا  إلى  ومنطيا  ومرعش،  أَدَنة-  هي  أضنة،  أَدَنة:  تسمى  تركيا  في 

الشام. كلها  هذه  طي، 

قال: "وكانوا تجارًا بالشام في المدة التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم مادّ فيها أبا
سفيان وكفار قريش":

المدة: القطعة من الزمان، ومادّ فيها: هو الاتفاق على مدة، وهذه المدة هي صلح
الحديبية، وكانت في سنة (6ه)، وكانت مدة الصلح عشرة سنوات؛ لكن قريش

نقضت العهد؛ فغزاهم النبي صلى الله عليه وسلم في السنة الثامنة وفتح مكة.

قريش: هم ولد النضر بن كنانة، وقيل: هم ولد فهر بن مالك بن النضر؛ فنسبهم
جميعًا يرجع إلى رجل واحد.

أنه عباس  ابن  أخبر  سفيان  أبا  أن  تقدم:  الذي  الكلام  هذا  من  المقصود  يعني 
أبو للتجارة،  الشام  الشام، كانوا في  بينما هو وكان معه جماعة من قريش في 
سفيان وجماعة من قريش، فبينما هم في الشام أرسل إليه هرقل ليكلمه، لماذا
أرسل إليه هرقل ليكلم أبا سفيان ومن معه؟ سبب ذلك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسل
هرقل إلى  رسالة  كتابًا،  معه  أرسل  وسيأتي-  صحابي  -وهو  الكلبي  دحية  مع 
يدعوه فيه إلى الإسلام، فلما وصل إليه كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قال -يعني هرقل:-
إليه فأرسل  نعم،  قالوا:  نبي؟  أنه  يزعم  الذي  الرجل  هذا  قوم  من  أحد  هنا  هل 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



الأمور. يستفسر عن بعض  النبي صلى الله عليه وسلم،  في شان  يكلمه  إليه كي  يدعوه 

قال: "فأتوه وهم بإيلياء فدعاهم في مجلسه، وحوله عظماء الروم"

إيليا وأليا على وزن عَليا: اسم مدينة بيت المقدس، أتوه لما "إيلياء": ويقال لها 
إلى مجلسه، دعاهم في حال كونه المقدس، فدعاهم  إلى بيت  أتوه  دعاهم هرقل 

في مجلسه، وللبخاري في رواية ستأتي إن شاء الله.

قال أبو سفيان: "فوجدنا رسول قيصر ببعض الشأن فانطلق بي وبأصحابي حتى
قدمنا إيلياء، فأدخلنا عليه، فإذا هو جالس في مجلس ملكه -يعني هرقل- وعليه

التاج، وإذا حوله عظماء الروم، هذه تفسر المعنى الذي ذكر.

وحوله عظماء الروم، عظماء: جمع عظيم، والروم من ولد عيص بن إسحاق بن
إبراهيم عليه السلام، فعيص أخو يعقوب، يعقوب هو إسرائيل، عيص أخوه، كذا
قال أهل العلم بالأنساب والتاريخ، قالوا: الروم جيل من الناس معروف، كالعرب
بن عيص  بن  روم  ولد  من  الفرنج،  الشام:  أهل  يسميهم  الذين  وهم  والفرس، 

للقبيلة. أبيهم فصار كالاسم  اسم  عليهم  إسحاق، غلب 

قال: "ثم دعاهم ودعا بترجمانه" أي قبل الدخول عليه دعاهم للدخول عليه.

تعالوا عندي للدخول عليه، قال:  الثانية  إليه ودعاهم في  للمجيء  فدعاهم الأولى 
إلى بيت المقدس، فلما جاؤوا إلى بيت المقدس داعهم للدخول عليه في قصره.

"ودعا بترجمانه" الترجمان: هو الذي يترجم الكلام، أي: ينقله من لغة إلى لغة
أخرى.

على الترجمان  قال  نبي؟"  أنه  يزعم  الذي  الرجل  بهذا  نسبًا  أقرب  أيكم  "فقال: 
لسان هرقل: أيكم أقرب نسبًا بهذا الرجل، النسب: القرابة، على خلاف ما ينطقها
الناس اليوم، الناس يقولون النسب يعني المصاهرة، النسب هي القرابة، يعني:

أيكم أكثر قربًا منه من حيث النسب.

قال العلماء: إنما خص هرقل الأقرب لأنه الأحرى أو أحرى بالاطلاع على أموره
الظاهرة والباطنة أكثر من غيره، فيكون أكثر معرفة به من غيره، ولأن الأبعد لا

يؤمن أن يقدح في نسبه بخلاف الأقرب.

قال: "الذي يزعم أنه نبي" وفي رواية: يدعي، والزعم: بمعنى القول، يزعم: يقول،
www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



قال الأزهري: وأكثر ما يكون الزعم فيما يُشك فيه ولا يتحقق.

لأنه كما نسبًا  أقرب  أبو سفيان  نسبًا" كان  أقربهم  أنا  فقلت  أبو سفيان:  "فقال 
تقدم من بني عبد مناف، وعبد مناف هذا هو الأب الرابع للنبي صلى الله عليه وسلم، وكذا لأبي
سفيان أيضًا، هو الأب الرابع لأبي سفيان، اسم النبي صلى الله عليه وسلم محمد بن عبد الله بن
عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، وأبو سفيان كما تقدم أبو سفيان بن حرب
الذين الجماعة  -هؤلاء  بينهم  يكن  ولم  مناف،  عبد  بن  شمس  عبد  بن  أمية  بن 
"أنا أقرب البخاري قال:  دعاهم هرقل- من هو أقرب نسبًا منه، ففي رواية عند 
إليه نسبًا، قال: ما قرابة ما بينك وبينه؟ فقلت: هو ابن عمي، وليس في الركب

يومئذ أحد من بني عبد مناف غيري" انتهى.

"فقال: أدنوه مني" قال هرقل: قربوه مني "وقرِّبوا أصحابه فاجعلوهم عند ظهره"
أي: عند ظهر أبي سفيان، يعني من خلفه، لماذا قال لهم ذلك؟ حتى لا يستحيوا

أن يواجهوه بالتكذيب إن كذب.

"ثم قال لترجمانه: قل لهم إني سائل هذا عن هذا الرجل" إني سائل هذا: إني
سائل أبا سفيان، عن النبي صلى الله عليه وسلم

خلاف قال  بأن  صلى الله عليه وسلم  النبي  عن  الكذب  لي  نقل  إن  يعني  فكذبوه":  كذبني  "فإن 
وقولوا كذب. منه  تستحيوا  فلا  الواقع 

"قال أبو سفيان: فوالله لولا الحياء من أن يأثروا علي كذبًا لكذبت عنه": لولا
الحياء من أن ينقلوا عني الكذب في بلادي أي يقولوا كذب أبو سفيان؛ فأُعاب به
الواقع، بخلاف  ووصفته  عنه،  الحديث  في  لكذبت  أي  عنه،  لكذبت  قومي  عند 
انظر جاهلي كان كافر ومع ذلك يسترفع عن الكذب، فلا يكذب حتى لا يقال أبو
سفيان كذب، لا تمسك عليه كذب، ويوصف بهذا؛ فلا يُصدّق بعد ذلك عندهم،
لأنهم كذب؛  لو  يكذبوه  لن  أنهم  منهم  واثقًا  كان  سفيان  أبو  أشرافهم،  من  وهو 
جميعًا أعداء للنبي صلى الله عليه وسلم فهم يشتركون في هذه العداوة؛ لكنه ترك الكذب استحياء

وأنفة من أن يتحدثوا بذلك بعد أن يرجعوا، فيصير عندهم كذابًا.

"ثم كان أول ما سألني عنه أن قال: كيف نسبه فيكم؟" هرقل كما سيأتي قال: 
رجل صاحب علم، قرأ الكتب وتعلم، وهو كاهن أيضًا كما سيأتي، فهذه الأسئلة
التي سيطرحها ليست عبثًا، كلها جاءت بسبب ما تعلمه، وله هدف، غاية من كل

سؤال كما سيأتي، سيفسر هو أسئلته ما سببها.
www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



فكان أول سؤال: كيف نسبه فيكم، أنساب العرب منها ما هو شريف، ومنها ما
هو وضيع، وهو يسأل الآن من أي النسب هو فيكم؟ ما حال نسبه فيكم؟ أهو من

أشرافكم أم لا؟

"قلت: هو فينا ذو نسب" صاحب نسب عظيم شريف "قال: فهل قال هذا القول
منكم أحد قط قبله؟ قلت: لا"

سأل هرقل أبا سفيان: هل ادعى النبوة من قومكم -يعني من قريش- أحد قبله؟
قال أبو سفيان: لا، ما ادعاها أحد.

"قال: فهل كان من آبائه مِن مَلِك؟ قلت لا" في رواية: مِن مَلِك، وفي رواية: مَلِك،
هل كان من آبائه مَلِكٌ؟ وفي رواية: مَن ملَكَ، مَن: الموصولة، ومَلَكَ: فعل ماض،

هذه روايات ثلاث لكن المعنى واحد.

وأهل كبارهم  الناس:  أشراف  ضعفاؤهم؟"  أم  يتبعونه  الناس  فأشراف  "قال: 
والمكان والمجد  الحسب  علو  فالشرف  فيهم،  والمعظمون  فيهم،  الأحساب 

العالي.

"فقلت: بل ضعفاؤهم" هذا على الغالب، نظرًا إلى غالب أتباعه، وإلا ففي أتباعه
الصديق، بكر  كأبي  السؤال،  هذا  قبل  أسلموا  كانوا  قريش  أشراف  من  هم  من 

الجواب. هذا  هو  الغالب  إلى  بالنظر  لكن  الفاروق، وحمزة وغيرهم،  وعمر 

"قال: أيزيدون أم ينقصون؟ قلت: بل يزيدون، قال: فهل يرتد أحد منهم سخطة
لدينه بعد أن يدخل فيه؟ قلت: لا" سخطة: يعني كراهة وعدم رضا، يعني ممكن
ارتد كمن  عنهم،  يسأل  ما  هؤلاء،  أخرج  هو  ممكن،  نعم  السبب؟  هذا  لغير  يرتد 
مكرهًا، أو لغرض دنيوي، طمع في شرف أو في مال، في جاه أو في مال مثلًلا
أو غير ذلك، المهم أنه ليس سخطة للدين، لا يبغض الدين، قال أبو سفيان: لا، لا

يوجد.

"قال: فهل كنتم تتهمونه بالكذب" -الكذب على الناس- "قبل أن يقول ما قال؟
قلت: لا" اتهموه بالكذب في النبوة لما قال هو نبي من عند الله، لكن قبل ذلك ما

كانوا يتهمونه بالكذب؛ لذلك قال: قبل أن يقول ما قال.

"قلت: لا. قال: فهل يغدر؟ قلت: لا" الغدر: هو نقض العهد، وعدم الوفاء به، وهو
مذموم عند جميع الناس.

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



قال أبو سفيان وانظروا ما يقول: "ونحن منه في مدة لا ندري ما هو فاعل فيها"
يعني صالحناهم على ترك القتال مدة، قلنا أن هذه الحادثة حصلت بعد أن انعقد
إذا يغدر  هل  له:  يقول  فهنا  النبي صلى الله عليه وسلم صلح،  وبين  بينهم  وكان  الحديبية،  صلح 
أعطاكم عهد في أمر؟ قال: لا، لكن هنا في أمر، نحن منه في مدة لا ندري ما هو

فاعل فيها.

قال -يعني أبو سفيان -: "ولم تُمْكِنِّي كلمةٌ أُدخِل فيها شيئًا غير هذه الكلمة"
يعني ما استطعت أن أنتقصه وأتكلم فيه أو أشكك في أمره إلا بهذه الكلمة.

أبو سفيان كان يعلم من أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم الوفاء بالعهد والصدق، وأنه يفي بما
إلى ينسب  لا  المستقبل  الأمر  في  لأنه  مستقبلي،  بشيء  أتى  لكن  عليه،  عاهدهم 
الكذب لأنه ما حصل بعد، فلذلك أورده بالتردد "ونحن منه في مدة لا ندري ما

هو فاعل فيها" هذه الكلمة التي حاول أن ينتقص فيها النبي صلى الله عليه وسلم.

يريد حقائق، لماذا؟ لأن هرقل  إليها،  ينظر  بها ولم  يبال  لم  بها هرقل؟  ماذا فعل 
يريد شيء واقع، لا يريد أيش سيحصل في المستقبل.

"قال: فهل قاتلتموه؟ قلت: نعم" حصل بينهم قتال في غزوة بدر وغزوة أحد
وغيرها.

"قال: فكيف كان قتالكم إياه؟" يعني من كان ينتصر في هذه الحروب.

السجال السجال،  فسر  منه"  وننال  منا  ينال  سِجَال،  وبينه  بيننا  الحرب  "قلت: 
يعني ينال:  منه"  وننال  منا  "ينال  هنا:  قال  لهؤلاء، وهو  لهؤلاء ومرة  معناه: مرة 
يصيب منا ونصيب منه، أشار أبو سفيان بقوله الحرب بيننا وبينه سجال إلى ما
أحد يوم  في  أبو سفيان  بذلك  وقد صرّح  أحد،  بدر وغزوة  في غزوة  بينهم  وقع 
بقوله: "يوم بيوم بدر" -يعني يوم أحد بيوم بدر- "يوم بيوم بدر والحرب سجال".

شيئًا، به  تشركوا  ولا  وحده  الله  اعبدوا  يقول:  قلت:  يأمركم؟  ماذا  "قال: 
النبي إليه  يدعوهم  ما  الجاهلية كفار قريش  فَهِمَ كفار  آباؤكم"  يقول  واتركوا ما 
صلى الله عليه وسلم أم لم يفهموا؟ هؤلاء عرب أقحاح، لما يقول لهم النبي صلى الله عليه وسلم: (قولوا: لا إله إلا
الله، تفلحوا) فهموا المقصود، يعني اعبدوا الله وحده واتركوا عبادة ما سواه،
هذا الذي كان يدعوكم إليه آباؤكم، يقولون لكم تمسكوا بالأوثان واعبدوا الأوثان،
وجاء النبي صلى الله عليه وسلم وقال لهم: اتركوا عبادة الأوثان واعبدوا الله وحده لا شريك له،

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



كفار فهمه  ما  يفهم  لم  الإسلام  يدعي  ممن  كثير  اليوم  واستوعبوه،  هذا  فهموا 
الإسلام يدعي  من  بعض  من  الكلمة  هذه  بمعنى  أعلم  الجاهلية  فكفار  الجاهلية، 
اليوم، هذا واقع، لذلك تجد من يقول لا إله إلا الله محمد رسول الله ويعبد غير
كفار لا،  للتوحيد،  محقق  أنه  نفسه  ويظن  يدري،  لا  وهو  يقول  ما  ينقض  الله، 
قريش كانوا يفهمون، إذا قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله يكون فاهمًا أيش
المقصود من هذا ويلتزم به، خلاص، لا يشرك، وهذا الفرق في العلم بينهم وبين

كثير ممن يدعي الإسلام اليوم.

اعبدوا الله وحده: لا تعبدوا معه غيره، ولا تشركوا به شيئًا: يعني لا تجعلوا أي
شيء معه شريكًا في عبادتكم، كما فسر النبي صلى الله عليه وسلم الشرك: (أن تجعل لله ندًا وهو
خلقك) ند: مثيل، إذا عبدت الصنم أو الولي أو الرجل الصالح أو القبر، صرفت

إليه عبادتك فقد جعلته ندًا لله، يعبد كما يعبد الله.

"ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف والصلة" الإنسان بفطرته لما يسمع هذا
يعرف أنها دعوة حق.

هكذا في نسخة في صحيح البخاري، وفي كثير من كتب السنن والمسانيد وفي
في وجاء  "الصدق"،  بدل  "الصدقة"  رواية  وفي  "الزكاة"،  زيادة  للبخاري  نسخة 

والصدقة". والصدق  "بالصلاة  رواية: 

وأراد بالصلاة: الصلاة المعهودة التي تفتتح بالتكبير وتختتم بالتسليم، الصدق:
ولا يحل  لا  عما  الكف  والعفة:  المحارم،  عن  الكف  العفاف:  للكذب،  المقابل 
بالبر وذلك  يوصل،  أن  وتعالى  تبارك  الله  به  أمر  ما  كل  هي  والصلة:  يجمل، 
والإكرام وحسن المراعاة، ويقال المراد بالصلة هنا: صلة الأرحام، وكل هذا قد

أمرنا النبي صلى الله عليه وسلم به.

"فقال هرقل للترجمان: قل له:" -أي لأبي سفيان- "سألتك عن نسبه" الآن يريد
هرقل أن يفسر لنا ما أسباب هذه الأسئلة التي سألها وما علاقتها بصدق النبي

صلى الله عليه وسلم في نبوته.

في تُبعث  الرسل  فكذلك  نسب،  ذو  فيكم  أنه  فذكرتَ  نسبه  عن  سألتك  "قال: 
نسب قومها" أي تبعث في أشراف بيوت قومها، والحكمة من ذلك أن من شرف
نسبه كان أبعد عن انتحال الباطل وعن الدعوى الفاسدة والأكاذيب، وكان انقياد

الناس إليه أقرب.
www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



قال أهل العلم: "الظاهر أن إخبار هرقل بذلك بالجزم كان عن العلم المقرر عنده
أشراف في  تبعث  الأنبياء  أن  علم  الماضية  للكتب  استقراء  السالفة"  الكتب  في 

قومها.

قال: "وسألتُك هل قال أحد منكم هذا القول، فذكرتَ أن لا، فقلتُ: لو كان أحد
قال هذا القول قبله، لقلتُ: رجل يأتسي بقول قيل قبله" يأتسي: أي يقتدي ويتبع،
وفي رواية من روايات صحيح البخاري: يتأسى، والمعنى واحد، يعني لما تسمع
أو جدي  مثل  أكون  أن  أريد  تقول  النبوة  يدعي  أو  نبيًا  كان  قومك  من  واحد 

هذا. قال  أحد  في  ما  لكن  الباب؛  هذا  يكون من  فربما  قال  قريبي، 

"وسألتُك هل كان من آبائه مِن مَلِك، فذكرتَ أن لا، قلتُ: فلو كان من آبائه من
كما لنفسه،  أبيه  ملك  يستعيد  أن  يحاول  أي  أبيه"  مُلْك  يطلب  رجل  قلت  ملك، 
يسترجع أن  جاهدًا  يحاول  أبيهم،  ملك  يزول  الذين  الملوك  أبناء  من  كثير  يفعل 

ذلك. بها  يظن  الملوك حتى  أبناء  أيضًا من  ليس  ولكنه  ملكه؛ 

فقد لا،  أن  فذكرتَ  قال،  ما  يقول  أن  قبل  بالكذب  تتهمونه  كنتم  هل  "وسألتُك 
أعرفُ أنه لم يكن ليذر الكذب على الناس ويكذب على الله" أي لم يكن ليدع
الكذب على الناس، يترك الكذب على الناس ويكذب على الله، فمن المعلوم عند
كل أحد أن الكذب على الله أقبح وأشد من الكذب على الناس، فمن تورع عن
الكذب على الناس فهو أولى أن يتورع عن الكذب على الله تبارك وتعالى، كيف
الله في هذا ﴿ومن الله أرسله ولم يرسله، كذب على  أن  يزعم  الله  يكذب على 

أظلم ممن افترى على الله كذبًا﴾ هذا عظيم عند الله.

اتبعوه، ضعفاءَهم  أن  فذكرتَ  ضعفاؤُهم،  أم  اتبعوه  الناس  أشراف  "وسألتُك 
وهم أتباع الرسل" لماذا أتباع الرسل يكونون من الضعفاء لا من الأشراف عادة

-في الغالب طبعًا-؟

-1  لأن الأشراف عادة يمنعهم طمعهم في الرئاسة والملك من الخضوع للحق،
وملكهم رئاستهم  أن  النبوة  لدعوة  استجابوا  إذا  أنهم  تلقائيًا  يظنون  لأنهم 

يستجيبون. لا  لذلك  سيزول، 

يريدون أن يكونوا هم والضعفاء سواء، فيمتنعون أنهم لا  أمر آخر:  وكذلك    2-
عن الإجابة.

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



"وسألتُك أيزيدون أم ينقصون، فذكرتَ أنهم يزيدون، وكذلك أمر الإيمان حتى
النبي صلى الله عليه وسلم قلة، كما حصل مع  إليه  والداعين  به  القائمين  الإيمان  أهل  يبدأ  يتم" 
ومع الأنبياء من قبله، يبدأ النبي وحده ثم الثاني والثالث والرابع يكونون معه، ثم

يزدادون، ويعني بتمام الإيمان قوة أهله وتمكنهم من إظهاره والدعوة إليه.

وكذلك لا،  أن  فذكرتَ  فيه،  يدخل  أن  بعد  لدينه  سخطة  أحد  أيرتد  "وسألتُك 
منهم أحد  يرتد  هل  الردة،  عن  يسأل  القلوب"  بشاشته  تخالط  حين  الإيمان 
سخطة؟ هذا قيد مهم، فمن دخل على بصيرة في أمر محقق لا يرجع عنه بغضًا
أنها سيكتشف  الأباطيل  في  دخل  من  بخلاف  صحيح،  الشيء  هذا  كان  إذا  له 

ويتركها. أباطيل 

بشاشة الإيمان: انشراح الصدر به، والفرح والسرور، وأصلها: اللطف بالإنسان
عند قدومه وإظهار السرور برؤيته وتأنيسه.

قال أهل العلم: "فشبه الإيمان إذا ورد على القلب ففرح به القلب وانشرح الصدر
له شبهه بذلك".

قال الشراح: "فإن قلت: قد ارتد كثير ممن آمن به فما وجهه؟ -ارتد كثير ممن
لأن وإما  حينئذ  أحد  يرتد  لم  لأنه  إما  قلت:  القول-  هذا  فكيف  بالنبي صلى الله عليه وسلم  آمن 

انتهى. ونحوه"  الرياسة  لحب  بل  الدين،  لبغض  يكن  لم  الارتداد 

وهذا الثاني هو الأرجح، وهرقل سأل عن من يرتد سخطة لدينه خاصة، وهذا لم
يحصل.

أنهم فأخبروه  اتباعه  على  ودوامهم  أتباعه  زيادة  عن  "سألهم  العلم:  أهل  قال 
يزيدون ويدومون، وهذا من علامات الصدق والحق، فإن الكذب والباطل لا بد

أن ينكشف في آخر الأمر فيرجع عنه أصحابه ويمتنع عنه من لم يدخل فيه".

"وسألتُك هل يغدر، فذكرتَ أن لا، وكذلك الرسل لا تغدر" لأن الرسل لا يريدون
حظًا من الدنيا متى وجدوا هذا الشيء غدروا، لأن من يريد هذه الدنيا ووجده لا
الغدر خصلة إن  ثم  بالوفاء،  الله  وأمره  الآخرة  من طلب  بخلاف  بالغدر،  يبالي 

الأنبياء. تخرج من  لا  ذميمة  قبيحة 

"وسألتُك بما يأمركم، فذكرتَ أنه يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا،
في انظر  والعفاف"  والصدق  بالصلاة  ويأمركم  الأوثان،  عبادة  عن  وينهاكم 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



السابق أيش قال: عما يدعوهم إليه آباؤهم، هنا فسرها هرقل بهذا، عبادة الأوثان،
لأن هذا ما كان يدعوهم إليه آباؤهم، أو ما يقول آباؤهم، لأن ما يقوله آباؤهم هو

الأمر بعبادة الأوثان، هكذا فهمها هرقل وهي كما فهمها.

"فإن كان ما تقول حقًا فسيملك موضع قدمي هاتين" عرف هرقل أنه نبي وأن
هذا النبي سيمكن الله له.

موضع قدمي هاتين أي: أرض بيت المقدس، أو أرض ملكه كله.

وفي رواية للبخاري قال: "إن يك ما تقول فيه حقًا فإنه نبي" وفي رواية: "هذه
صفة نبي".

"وقد كنت أعلم أنه خارج" علم ذلك من أين؟ من التوراة والإنجيل والله أعلم.

"لم أكن أظن أنه منكم" كان يستبعد أن يأتي نبي من العرب، كما كانت اليهود
تستبعد ذلك وتظن أنه سيخرج منهم وسيقاتلون العرب معه.

-يعني لقاءه"  "لتجشمت  إليه-  أصل  -يعني  إليه"  أخلص  أني  أعلم  أني  "فلو 
عن "لغسلت  النبي صلى الله عليه وسلم-  -عند  عنده"  كنتُ  "ولو  لألقاه-  إليه  الوصول  لتكلفت 

قدمه" وفي رواية: "عن قدميه"، وهذا مبالغة في الخدمة والإكرام والاحترام له.

قال البعض: وفي كلامه هذا إيماء إلى أنه علم بنبوته، لكنه خشي خلع قومه له،
يعني أن يزيله قومه عن الملك على ما جاء مفسرًا في البخاري، فأصر على كفره

بعد علمه به فكان أشد في الحجة عليه.

"ثم دعا بكتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي بعث به دحية إلى عظيم بصرى، فدفعه إلى
أبو سفيان: ثم أمر هرقل رجاله أن يحضروا هرقل، فقرأه، فإذا فيه" يعني قال 
عن الكلبي  دحية  مع  إليه  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  أرسله  الذي  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  كتاب 

طريق عظيم بصرى.

دحية: هو ابن خليفة بن فروة الكلبي، صحابي مشهور، كان يُضرب به المثل في
حسن الصورة، وكان جبريل عليه السلام ينزل على صورته.

وبصرى مدينة بين المدينة ودمشق، وقيل: هي حوران، وعظيم بصرى يعني
أميرها.

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



في الكتاب: "بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل
عظيم الروم" وفيه إشارة إلى أن رسل الله وإن كانوا أكرم الخلق على الله فهم

مع ذلك مقرون بأنهم عبيد الله.

"من محمد عبد الله ورسوله" هما وصفان فيهما نفي للإفراط والتفريط، عبد من
يقوله الذي  كالغلو  ذلك،  من  شيء  ولا  الله،  ابن  ولا  الله،  هو  فلا  الله  عباد 
عليهم يتميز  فهو  العبيد،  كبقية  عبدًا  وليس  الله  وهو رسول  وغيرهم،  النصارى 
بالرسالة، فنعطيه حقه بأنه رسول من عند الله، فنؤمن بذلك ونتبعه ولا نغلو فيه،

ونعتقد أنه عبد من عباد الله.

وفي مخاطبة هرقل بعظيم الروم قال أهل العلم: "هذا عدول عن ذكره بالملك أو
الإمِرة لأنه في حكم الإسلام معزول فليس بملك ولا أمير" لكن لم يخله من إكرام
لمصلحة التأليف، ولكن أيضًا بحق لا بباطل، فقال: عظيم الروم، هذا أدعى لأن
لا، باطل؟  الروم  عظيم  قوله  في  هل  لكن  فيها،  لما  ويستجيب  الرسالة  يتقبل 

عليها، وهذا حق حاصل. للرياسة  وتقدمه  الروم  تعظمه  الروم هو من  فعظيم 

في هذا الحديث: أن السنة أن يبدأ المرسل الكتاب بالبسملة، ويبدأ بنفسه وهو
قول الجمهور وهذا ما فعله النبي صلى الله عليه وسلم.

بدأ ورسوله"  الله  عبد  محمد  "من  بالبسملة  البدء  الرحيم"  الرحمن  الله  "بسم 
الرسالة. إليه  أرسلت  بمن  بدأ  "إلى هرقل"  بنفسه 

فإذا تأملت في كتب النبي صلى الله عليه وسلم تجدها تبدأ بالبسملة وما فيها حمد، بينما الخطب
تبدأ بالحمد والثناء وليس فيها بسملة.

الكافر، فهل هذا من السلام نهينا عن السلام على  اتبع الهدى"  "سلام على من 
على الكافر؟ لا، قال: سلام على من اتبع الهدى؛ فإذا اتبع الهدى فقد أسلم، وإذا
يبلغه لم  الهدى  يتبع  لم  وإذا  الهدى،  يتبع  لم  يسلم  لم  وإذا  السلام،  بلغه  أسلم 
إذًا السلام ليس عليه فلا إشكال، وقد رأى بعض أهل العلم أن السلام السلام، 

على أهل الكفر والبدع هكذا يكون.

أهل البدع على قسمين: بدعة مكفرة وغير مكفرة.

المكفرة: حكمه حكم الكافر، سواء كان كتابيًا أو غير كتابي في السلام، لا يُبدأ
بالسلام.

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



البدع، أهل  رؤوس  من  كان  إن  الحالة  هذه  ففي  مكفرة:  غير  بدعته  كانت  وإذا 
البدع كان فالواجب الهجر، فما في سلام أصلًلا، وإذا لم يكن من رؤوس أهل 

من عامتهم فيسلم عليه كما يسلم على أي مسلم.

قال: "أما بعد" هذه كلمة يؤتى بها للانتقال من المقدمة إلى الموضوع، هذا أصح
من قولهم: الانتقال من أسلوب إلى أسلوب، لأن المتأمل في هذه يجدها تستعمل

في هذا، أنهم ينتقلون بها من المقدمة إلى الموضوع.

دعاية إلى  أدعوك  فإني  "إلى"  بمعنى:  هنا  "الباء"  الإسلام"  بدعاية  أدعوك  "فإني 
كلمة وهي  الإسلام  دعوة  إلى  أدعوك  يعني  الدعوة،  بمعنى  والدعاية  الإسلام، 
رسول محمدًا  أن  وأشهد  الله  إلا  إله  لا  أن  أشهد  بالشهادة،  تنطق  أن  الشهادة، 

بمعناها. ويلتزم  بها  ينطق  الإسلام،  دعوة  هذه  الله، 

"أسلم تَسلَم" أي: ادخل في دين الإسلام تسلم في الدنيا من الخزي، وفي الآخرة
من العذاب.

"يؤتك الله أجرك مرتين" أي إن أسلمت يؤتك الله أجرك مرتين، باتباعك لدين
عيسى عليه السلام، وباتباعك لدين محمد صلى الله عليه وسلم تأخذ أجرين، وللبخاري في كتاب

الجهاد: "أسلم أسلم"، بتكرار أسلم.

في للدخول  الأول  الأمر  يكون  أن  ويحتمل  التأكيد،  فيحتمل  العلم:  أهل  قال 
واستمر على إسلامك. أسلم  عليه،  للدوام  والثاني  الإسلام، 

"فإن توليت فإن عليك إثم الأَرِيسيِّين" أي إن أعرضت عن الإجابة إلى الدخول
في الإسلام فعليك إثم الأريسيين: أي الفلاحين.

قال أبو عبيد: المراد بالفلاحين أهل مملكته جميعًا، لأن كل من كان يزرع فهو
إثم عليك  إن  فمعناه:  بغيره،  أو  بنفسه  ذلك  يلي  كان  سواء  فلاح،  العرب  عند 
لأنهم الرعايا  على جميع  بهؤلاء  ونبه  بانقيادك،  وينقادون  يتبعونك  الذين  رعاياك 

امتنعوا. امتنع  وإذا  أسلموا  أسلم  فإذا  انقيادًا  أسرع  ولأنهم  الأغلب، 

قال أهل العلم: فحذّره صلى الله عليه وسلم إذ كان رئيسًا متبوعًا مسموعًا منه أن يكون عليه إثم
الكفر وإثم من عمل به واتبعه عليه، قد قال النبي صلى الله عليه وسلم (من دعا إلى ضلالة كان

عليه إثمها وإثم من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا).

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



"و ﴿يا أهل الكتاب﴾" أهل الكتاب: هم اليهود والنصارى، والكتاب: التوراة
والإنجيل.

وبينكم﴾" "﴿بيننا  عدل  كلمة  سواء﴾"  كلمة  "﴿إلى  وهلموا  أقبلوا  "﴿تعالوا﴾" 
أي كلمة عدل نستوي نحن وأنتم فيها، ونجتمع عليها، ثم فسر الكلمة فقال: "﴿ألا
نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا﴾" فالكلمة العدل هي أن نوحد الله فلا نعبد غيره
معه، ونبرأ من كل معبود سواه، فلا نشرك به شيئًا لا وثنًا ولا صليبًا ولا صنمًا

ولا طاغوتًا ولا شجرًا ولا حجرًا ولا نارًا ولا شيء.

اليهود يفعل  كان  كما  الله﴾"  دون  من  أربابًا  بعضًا  بعضنا  يتخذ  "﴿ولا 
الله؟ كانوا أربابًا من دون  النصارى رهبانهم وأحبارهم  اتخذ  والنصارى، كيف 
اتخذوهم بهذا  الحلال حرموه،  عليهم  وإذا حرموا  أحلوه،  الحرام  لهم  أحلوا  إذا 
أربابًا مع الله يحلون ويحرمون لهم ما يشاؤون؛ فنهاهم الله سبحانه وتعالى عن

ذلك.

"﴿فقولوا قلت  ما  يقبلوا  ولم  إليه  دعوتهم  عما  أعرضوا  فإن  تولوا﴾"  "﴿فإن 
مسلمون بأنا  اشهدوا  صلى الله عليه وسلم  محمد  أمة  يا  أنتم  فقولوا  مسلمون﴾"  بأنا  اشهدوا 

بالتوحيد. مخلصون 

"قال أبو سفيان: فلما قال ما قال، وفرغ من قراءة الكتاب، كثر عنده الصخَب"
الصخب: الذي هو اللغط، وهو: اختلاط الأصوات في المخاصمة.

حين لأصحابي  "فقلت  المكان  من  أخرجوهم  وأُخرجنا"  الأصوات،  "وارتفعت 
يعني أمِر:  الأصفر"  بني  مَلِك  يخافه  إنه  كَبْشَة،  أبي  ابن  أَمْرُ  أَمِرَ  لقد  أخرجنا: 
عظم، أمِر أمْره: شأنه، عظم شأن محمد صلى الله عليه وسلم، سماه ابن أبي كبشة، أراد به النبي

صلى الله عليه وسلم.

وعادة أجداده،  أحد  هذا  كبشة  أبا  بأن  فقيل:  بهذا،  لماذا سماه  العلماء  اختلف 
العرب إذا انتقصت شخصًا نسبته إلى جد غامض غير مشهور، وقيل غير ذلك.

لقد عظم أمر النبي صلى الله عليه وسلم حتى إن ملك بني الأصفر: هم الروم، قيل أنهم نسبوا إلى
الأصفر بن الروم بن عيص بن إسحاق بن إبراهيم عليه السلام، وقيل غير ذلك
في تسميتهم، البعض قال بالنسبة إلى لونهم يميل إلى الصفار وغير ذلك، المهم
يخافه أن  إلى  النبي صلى الله عليه وسلم  أمر  عظم  يعني  هرقل،  هو  ملكهم  الروم،  هم  المقصود 

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



الدول من  يملك،  ما  الوقت  ذاك  في  القوة  من  يملك  الذي  الملك  كهذا  ملك 
الوقت. ذاك  في  كانت  التي  العظمى 

قال أبو سفيان بعدما رأى ما رأى، وسمع ما سمع: "فما زلت موقنًا" ما عنده
الله أدخل  "حتى  وتنتشر دعوته  يعني سينتصر  "أنه سيظهر"  الأمر هذا  شك في 
وينتشر ويظهر  سينتصر  محمدًا  أن  أيقنت  الحين  ذلك  فمنذ  أي  الإسلام"  علي 

وأسلمت. الإسلام  الله علي  أدخل  دينه حتى 

"وكان ابن الناظور -صاحب إيلياء وهرقل- سُقُفًّا على نصارى الشأم، يَحدِّث
أن هرقل حين قدم إيلياء، أصبح يومًا خبيث النفس" ابن الناظور هو رجل كان
أميرًا على بيت المقدس، مملكة هرقل ومستقره ما كان في بيت المقدس، كان
الناظور، ابن  هو  الأمير  وهذا  لهرقل،  أمير  عليه  المقدس كان  بيت  في حمص، 
إيلياء هذا وصف لابن الناظور، أي إيلياء، صاحب  وكان ابن الناظور صاحب 
هو أمير إيلياء، وإيلياء التي هي بيت المقدس، وهو صاحب هرقل، فهنا صاحب
كان أو صاحبه  المقدس،  بيت  على  له  أمير  لأنه  له  تابع  أنه صاحبه  إما  هرقل 

له. صديقًا 

"وكان ابن الناظور صاحب إيلياء وهرقل" هذا تعريف به، ابن الناظور من هو؟
أو له  أمير  أنه  إما  هرقل  صاحب  وهو  عليها،  الأمير  يعني  إيلياء  صاحب  هو 
ابن "وكان  قوله:  الشام"  نصارى  على  "سُقُفًّا  الناظور  ابن  كان  له،  صديق 
والتقدير: المتقدم،  الإسناد  على  معطوفة  الجملة  هذه  هنا؟  القائل  من  الناظور" 
الزهري: قال  ثم  الخبر،  وآخر  الإسناد  آخر  إلى  الله  عبيد  أخبرني  الزهري  عن 
"وكان ابن للزهري:  الكلام  للزهري، من هنا  الكلام لمن؟  الناظور"  ابن  "وكان 

الناظور".

ويقال له الناظور والناظور بالظاء، معناه بالعربية: حارس البستان، وفي رواية:
ابن ناطورة، إذًا هنا الخبر هذا يقتصه علينا الزهري.

بعض الشراح ظن أن هذا معلقًا؛ لكن ليس كذلك، هو من كلام الزهري بالإسناد
المتقدم.

ثانية، بألفاظ  أخرى  روايات  وفي  أُسْقُفًا،  رواية:  وفي  سُقُفًّا"  الناظور  ابن  "كان 
أي: مقدمًا على نصارى الشام، لكونه كان رئيس دينهم، أو كان عالمهم أو هو

قيِّم شريعتهم.
www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



هم والنصارى  النصرانية،  الديانة  في  عالية  رتبة  هي  النصارى  عند  فالأسقف 
بالنصارى إلى دين عيسى عليه السلام، وكتابهم الإنجيل، سموا  ينتسبون  الذين 
أنصار نحن  الحواريين  لقول  قال:  بعضهم  وأقوال،  خلاف  فيه  للعلماء  هذا  في 
الله، والبعض قال: هم نزلوا قرية يقال لها الناصرة في الشام في شمال فلسطين
لا زالت موجودة ومعروفة إلى الآن، وقيل لنصرة بعضهم بعضًا، المهم يسمون

نصارى.

ولا يصح تسميتهم المسيحيين هذا خطأ، لأن هذه النسبة إلى عيسى عليه السلام
المسيح، والمسيح منهم براء.

"يُحدِّث أن هرقل حين قدم إيلياء" عند غلبة جنوده على جنود فارس وإخراجهم،
المسلمين وبلغ  الحديبية  النبي صلى الله عليه وسلم عمرة  فيها  اعتمر  التي  السنة  في  ذلك  وكان 

نصرة الروم على فارس ففرحوا، في ذاك اليوم قدم إيلياء هرقل.

"أصبح يومًا خبيث النفس" يعني رديء النفس غير طيب، نفسه غير طيبة،
مهموم.

"فقال بعض بطارقته" البطارقة، جمع بطريق أي قائد وأحد خواص دولته، وأهل
الرأي والشورى منهم.

"قد استنكرنا هيئتك" قال له هذا الرجل من قومه: قد استنكرنا هيئتك يا هرقل،
والحالة السمت  الهيئة:  وطبيعتها،  عادتها  على  ليست  لكونها  حالتك  أنكرنا  أي 

والقلق. والانزعاج  الهم  عليه علامات  رأوا  يعني  والشكل، 

"قال ابن الناظور: وكان هرقل حزّاءً" الحزاء الكاهن، كان هرقل كاهنًا.

"ينظر في النجوم" هذه إما أن تكون خبرًا ثانيًا، فيكون كأنه يقول: وكان هرقل
حَزّاءً وكان هرقل ينظر في النجوم، أو أن تكون تفسيرًا للحزّاء، أي الكاهن الذي
ينظر في النجوم؛ لأن الكهانة تكون بالنظر في النجوم وغير ذلك، يوجد لها طرق

أخرى، على كل حال هو كان كاهنًا ينظر في النجوم، هذا الذي نريد الآن.

"فقال لهم حين سألوه: إني رأيت الليلة حين نظرت في النجوم مَلِك الختان قد
ظهر"

قد غلبت أنه  الليلة  والمعنى رأيت في  الختان،  مُلْك  أيضًا  الختان، وضُبط  ملك 

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



وملكت طائفة جماعة، هم أهل الختان وصار الملك لهم.

الختان معروف: قطع الجلدة التي تواري الحشفة، من الذي كان يختتن وقتها؟
كان اليهود والعرب؛ لكن حاشيته لم يكونوا يعرفون أن العرب يختتنون.

"ملك الختان قد ظهر" قد ظهر هذه قد فسرها العلماء بمعنيين، معنيان لغويان،
الظهور: بمعنى الغلبة، ظهر الرجل على عدوه يعني غلبهم وتمكن منهم، والظهور
بهذا، وفسروها  بهذا  فسروها  ووجد،  خرج  يعني  والخروج،  الوجود  بمعنى: 

أنه خرج ووجد. أقرب،  الثاني  المعنى  أن  أعلم  والله  والظاهر 

"فمن يختتن من هذه الأمة؟" أي من يختتن من أهل هذا العصر وهذا الزمن.

أن تعرفه  ما  هذا  يعرفونه، حاشية هرقل  ما  هذا  اليهود"  إلا  يختتن  ليس  "قالوا: 
بإيلياء كانوا  واليهود  يختتنون،  العرب  أن  يعرفون  لا  اليهود،  هم  يختتون  الذين 

الوقت عندهم. ذاك  في  كانوا  ما  العرب  بخلاف  النصارى،  مع  الذلة  تحت 

"فلا يهمنك شأنهم" لا تهتم بهم، كانوا ذليلين عندهم يفعلون بهم ما يشاؤون من
قتل وأسر وغير ذلك، فأمرهم لا يقلق، هم أحقر من أن تهتم لهم أو تبالي بهم.

"واكتب إلى مداين ملكك" مدائن جمع مدينة، هي المدن التي هي تحت حكمك.

"فيقتلوا من فيهم من اليهود، فبينما هم على أمرهم" أي بينما هم في مشورتهم،
أي بينما هم يتشاورون في هذا الأمر "أُتي هرقل برجل أرسل به ملك غسان" ملك
هذا الشام،  في  كانت  العرب،  قبائل  من  قبيلة  غسان  الغساسنة،  ملك  غسان، 
صاحب بصرى التي هي المدينة التي ذكرناها، كان ملكًا عليها، كان تحت حكم

هرقل.

"أتي هرقل برجل أرسل به ملك غسان يخبر عن خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم"

أخبر بخبر النبي صلى الله عليه وسلم، جاء بالرسالة التي بعثها النبي صلى الله عليه وسلم "فلما استخبره هرقل"
أي سأل هرقل الرجلَ الذي بعثه ملك غسان عن أخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره
عنها، هذا الرجل أخبر هرقل عن خبر النبي صلى الله عليه وسلم وكان قد أُرسل من ملك غسان.

خبر النبوة  خبر  رآه  الذي  هو  هل  لا؟"  أم  هو  أمختَتِن  فانظروا  اذهبوا  "قال: 
يتأكد الآن، انظروا هذا الرجل الذي جاء وهو رجل عربي، أهو الملك؟ يريد أن 

مختتن أم لا.
www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



"فنظروا إليه، فحدثوه أنه مختتن، وسأله" يعني سأل هرقل الرجل "عن العرب"
يعني سأله هل يختتن العرب أم لا، أم هو حالة خاصة فيك أنت؟

النبي إشارة إلى  "فقال: هم يختتنون، فقال هرقل: هذا مَلِك هذه الأمة قد ظهر" 
صلى الله عليه وسلم، ويعني بالأمة العرب، "قد ظهر" يعني خرج بدأ، أو سيغلب وهما متلازمان.

"ثم كتب هرقل إلى صاحب له بِرُوميَّة" يريد أن يتأكد هرقل الآن من معلوماته،
فله صاحب برومية أرسل إليه يسأله عن الخبر الذي وصل إليه، وعن صحة ما

وصل إليه من خلال ما رأى وسمع من ظهور النبي صلى الله عليه وسلم ومن نبوته.

وروميَة بتخفيف الياء مثل أنطاكية، وبتشديدها أيضًا فيقال روميَّة، والظاهر أنها
روما نفسها التي هي عاصمة إيطاليا اليوم، وهي عاصمة النصارى الدينية.

"وكان نظيره في العلم" أي كان هرقل مثل هذا الرجل في العلم "وسار هرقل إلى
زمنهم في  وكانت  هرقل،  ملك  دار  حمص  وكانت  الشام،  في  حمص  حمص" 
أعظم من دمشق، فتحها أبو عبيدة ابن الجراح بعد هذه القصة بعشر سنين "فلم
يَرِم حمص حتى أتاه كتاب من "فلم  يَرِم حمص" أي فلم يفارق هرقل حمص 
أن على  يدل  هذا  نبي"  وأنه  النبي صلى الله عليه وسلم،  خروج  على  هرقل  رأي  يوافق  صاحبه 

ذلك. يستمر على  لم  لكن هرقل  نبينا صلى الله عليه وسلم،  بنبوة  أقرّا  هرقل وصاحبه 

اختلف العلماء في إسلامه، البعض قال: أسلم وبقي مسلمًا سرًا، والبعض قال:
هو الثاني  أن  الظاهر  وهذا  صلى الله عليه وسلم،  النبي  قاتلوا  الذين  هم  جنوده  وأن  يسلم  لم 

الأصوب.

كالقصر بناء  الدسكرة:  بحمص"  له  دَسْكَرَة  في  الروم  لعظماء  هرقل  "فأَذِن 
بدخولها. أمر  أي  والحشم،  للخدم  ومنازل  بيوت  حواليه 

دخول في  الروم  لعظماء  هرقل  أذن  المعنى  اطَّلع"  ثم  فغُلِّقَت،  بأبوابها  أمر  "ثم 
وأذن حوله،  التي  البيوت  أبواب  وفتح  أغلقه  ثم  القصر  دخل  كأنه  الدسكرة، 
اطلع عليهم، أي خرج من حرمه ثم  بعد دخولهم،  أغلقها  ثم  للروم في دخولها، 
وظهر للناس، أي اطلع عليهم من مكان فيه عالٍ خوفًا على نفسه، فصار مغلقًا
عليهم، قد جمعهم وهو في منطقة أعلى منهم ومحجوب عنهم، بعيد عنهم يعني،

هم يرونه، لكنه بعيد عنهم أعلى منهم، كأنه كان يخشاهم على نفسه.

"فقال: يا معشر الروم، هل لكم في الفلاح والرشد، وأن يَثبُت مُلككم، فتبايعوا
www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



هذا النبي؟"

المعشر: الجماعة، والفلاح: الفوز والنجاة، والرشد: ضد الغي، أي إصابة الخير،
هذا أردتم  إن  ملككم؟  يبقى  وأن  الخير  وإصابة  والفوز  الفلاح  تريدون  هل  أي 
لذهاب سببًا  كان  الإيمان  وعدم  الكفر  على  تمادوا  إن  لأنهم  النبي صلى الله عليه وسلم،  فبايعوا 

السابقة. الأخبار  ذلك من  ملكهم كما عرف هرقل 

"فحَاصُوا حَيْصَة حُمُر الوحش إلى الأبواب، فوجدوها قد غُلِّقت" نفروا كنفور
الإنسية، البهائم  نفرة  من  أشد  نفرتها  لأن  بالوحوش  شبههم  تنفر،  لما  الحمير 
جمع وحمر  أشد،  الوحشي  الحمار  نفرة  الإنسي،  والحمار  الوحشي  الحمار 
حمار، وشبههم بالحمر دون غيرها من الوحوش لمناسبة الجهل وعدم الفطنة؛

بل هم أضل.

"فلما رأى هرقل نَفرَتَهم، وأيس من الإيمان، قال: ردوهم علي" رجعوهم جيبوهم،
خلاص هو قنط من إيمانهم، النفرة: الذهاب والفرار، والأيس: من القنوط، فلما

رأى نفرة قومه من الإسلام ويئس من إيمانهم

"قال" -لجنده- "ردوهم علي، وقال: إني قلت مقالتي آنفًا أختبر بها شدتكم على
أنه على  الموضوع  أظهر  يعني  عنه"  ورضوا  له  فسجدوا  رأيتُ،  فقد  دينكم، 

قريبًا. يعني  وآنفًا:  لهم،  واختبار  امتحان 

أي: قلت مقالتي التي قلتها لأمتحن بها شدتكم ورسوخكم في دينكم، فقد رأيت
شدتكم "فسجدوا له ورضوا عنه"

"فكان ذلك آخر شأن هرقل" قال ابن رجب: قوله: "فكان ذلك آخر شأن هرقل"
الظاهر أنه من كلام الزهري، ومراده أن هذا آخر ما بلغه من خبره والله أعلم.

هذا الحديث "رواه" -يعني حديث هرقل- "صالح بن كيسان، ويونس، ومعمر،
عن الزهري".

أي روى حديث هرقل هذا: صالح بن كيسان، ويونس بن يزيد الأيلي، ومعمر بن
راشد عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله، عن ابن عباس، عن أبي سفيان.

فقيه حافظ  ثقة  العزيز،  عبد  بن  عمر  ولد  مؤدب  المدني،  كيسان":  بن  "صالح 
البخاري أخرجها  الزهري  عن  هرقل  لحديث  روايته  الجماعة،  له  روى  تابعي 

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000



ومسلم وغيرهما.

"ويونس": هو ابن يزيد الأيلي: ثقة له مناكير، تقدم، من أثبت الناس في الزهري،
روايته عن الزهري أخرجها البخاري وغيره.

ومسلم البخاري  أخرجها  الزهري  عن  روايته  تقدم،  ثقة  راشد":  بن  "ومعمر 
بعضه وأخرج  مختصرة،  الآخر  البعض  ورواية  تامة،  بعضهم  رواية  وغيرهما، 

الزهري. رواية عقيل عن  أيضًا من  البخاري 

الزهري أصحاب  جهابذة  وهؤلاء  الزهري،  عن  طرق  من  مروي  والحديث 
الحديث. هذا  يروون  منهم  والحفاظ 

وله شاهد مرسل من رواية عبد الله بن شداد وهو تابعي عند سعيد بن منصور
وغيره.

على حاصل  والاتفاق  أعلم،  والله  فيه  علة  ولا  عليه  غبار  لا  صحيح  والحديث 
صحته.

فهذه أحاديث سبعة في هذا الباب كلها صحيحة ليس فيها حديث منتقد، مجمع
ساقها التي  والأسانيد  الطرق  في  النظر  خلال  من  رأيتم  وقد  صحتها،  على 
البخاري، والخلافات التي حصلت في بعضها كيف إن الصواب كان فيما يفعله
البخاري رحمه الله، وهذا يظهر قوته العلمية ودقته رحمه الله، قد شهد له بذلك
قالوه لما  أكثر  نفسك  تطمئن  عليه  تقف  عندما  هذا  لكن  الأمة وحفاظها؛  علماء 
والفضل، العلم  من  به  عليه  الله  منّ  وما  الرجل  قدر  وتعلم حقيقة  الله  رحمهم 

أعلم. والله 

مناسبة هذا الحديث للباب: قال أهل العلم: "ووجه مناسبة ذكر هذا الحديث في
فيها يعني  إليه"  يوحى  من  أوصاف  من  جُمل  ذكر  على  مشتمل  أنه  الباب  هذا 
أوصاف النبي صلى الله عليه وسلم التي هي أوصاف نبوة، من ينزل عليه الوحي، وموضوعنا في
قصة فإن  وأيضًا  الوحي،  بدء  كيفية  في  والباب  قالوا:   " به  يتعلق  وما  الوحي، 

لله. والحمد  أعلم،  والله  الأمر"  ابتداء  في  كيفية حاله صلى الله عليه وسلم  هرقل متضمنة 

نكتفي بهذا القدر اليوم، نسأل الله أن يوفقنا وإياكم لما يحب ويرضى.

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:46:05 +0000


