
تفريغ شرح صحيح البخاري3- الحديث 3,4,5,6 للشيخ أبي الحسن علي
الرملي

الدرس الثالث: بتاريخ: 14/11/1444ه – 03/06/2023

الحمد لله، أما بعد:

فهذا المجلس الثالث من مجالس شرح صحيح البخاري، أسأل الله أن ينفع بها
وأن يتقبل منا ومنكم.

وصلنا عند الحديث الثالث من أحاديث باب: "بدء الوحي".

الإمام البخاري رحمه الله بدأ بكيفية نزول الوحي وما يتعلق بذلك؛ لأن الشريعة
بالوحي، البخاري  بدأ  فلذلك  الوحي،  أمرها  فأول  الوحي،  طريق  عن  جاءت 

به. يتعلق  وما  نزوله،  وكيفية 

كلمة ومِنه  العباد،  على  واجب  أول  لأنه  "الإيمان"؛  بكتاب  ثنّى  ذلك  بعد  ثم 
التوحيد، فتكلّم أو كتب رحمه الله في تعريف الإيمان وذكر فيه أبوابًا للرد على

المرجئة.

ثم ثلّث بكتاب "العلم"؛ لأن الشريعة لا يُعمَل بها عملًلا مقبولًلا عند الله إلا بالعلم،
فطاعتنا لله تبارك وتعالى يجب أن تكون على ما شرع الله تبارك وتعالى، وهذا لا

يُعرَف إلا بالعلم فلذلك ذكره الإمام البخاري رحمه الله بعد كتاب الإيمان.

ثم بعد ذلك ربّع بكتاب "الطهارة"؛ لأن الركن الثاني من أركان الإسلام بعد ركن
لذلك مقدَّمة؛  فهي  بالطهارة،  إلا  تصح  لا  والصلاة  الصلاة،  ركن  هو  التوحيد 
قدمها رحمه الله، ثم بعد ذلك تابع الكتب على ما سيأتي إن شاء الله تعالى، وهو
والحفظ والصلاح  العلم  بين  جمع  الذي  الإمام  هذا  من  نفيسٌ  علميٌّ  ترتيب 

والإمامة.

معنا اليوم الحديث الثالث من أحاديث بدء الوحي.

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



القارئ: أحسن الله إليكم شيخنا، الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،
وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه، أما بعد:

ولشيخنا قدره  ورفع  له  وغفر  تعالى  الله  -رحمه  البخاري  المؤلف  قال  فقد 
وللحاضرين والسامعين:- "حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عن عُقَيْلٍ،
عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ، عَنْ عَائِشَةَ أُمِّ المُؤْمِنِينَ أَنَّهَا قَالَتْ: أَوَّلُ
فِي الصَّالِحَةُ  الرُّؤْيَا  الوَحْيِ  مِنَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى  اللَّهِ  رَسُولُ  بِهِ  بُدِئَ  مَا 
إِلَيْهِ الخَلَلاءُ، ثُمَّ حُبِّبَ  إِلَّلا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصُّبْحِ،  النَّوْمِ، فَكَانَ لَلا يَرَى رُؤْيَا 
بِغَارِ حِرَاءَ فَيَتَحَنَّثُ فِيهِ -وَهُوَ التَّعَبُّدُ- اللَّيَالِيَ ذَوَاتِ العَدَدِ قَبْلَ أَنْ وَكَانَ يَخْلُو 
لِمِثْلِهَا، حَتَّى جَاءَهُ فَيَتَزَوَّدُ  إِلَى خَدِيجَةَ  يَرْجِعُ  ثُمَّ  لِذَلِكَ،  وَيَتَزَوَّدُ  أَهْلِهِ،  إِلَى  يَنْزِعَ 
الحَقُّ وَهُوَ فِي غَارِ حِرَاء، فَجَاءَهُ الملَكُ فَقَالَ: اقْرَأْ، قَالَ: »مَا أَنَا بِقَارِئٍ«، قَالَ:
أَنَا مَا  قُلْتُ:  اقْرَأْ،  فَقَالَ:  أَرْسَلَنِي،  ثُمَّ  الجَهْدَ  مِنِّي  بَلَغَ  حَتَّى  فَغَطَّنِي  فَأَخَذَنِي 
اقْرَأْ، فَقَالَ:  أَرْسَلَنِي،  ثُمَّ  الجَهْدَ  مِنِّي  بَلَغَ  حَتَّى  الثَّانِيَةَ  فَغَطَّنِي  فَأَخَذَنِي  بِقَارِئٍ، 
فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّالِثَةَ ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: ﴿اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ
بِهَا فَرَجَعَ  [العلق: 2]  الأَكْرَمُ﴾  وَرَبُّكَ  اقْرَأْ  عَلَقٍ.  مِنْ  الإِنْسَانَ  الَّذِي خَلَقَ. خَلَقَ 
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فُؤَادُهُ، فَدَخَلَ عَلَى خَدِيجَةَ بِنْتِ خُوَيْلِدٍ
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، فَقَالَ: »زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي« فَزَمَّلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، فَقَالَ
لِخَدِيجَةَ وَأَخْبَرَهَا الخَبَرَ: »لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي« فَقَالَتْ خَدِيجَةُ: كَلَّلا وَاللَّهِ مَا
وَتَقْرِي المعْدُومَ،  وَتَكْسِبُ  الكَلَّ،  وَتَحْمِلُ  الرَّحِمَ،  لَتَصِلُ  إِنَّكَ  أَبَدًا،  اللَّهُ  يُخْزِيكَ 
بْنَ وَرَقَةَ  بِهِ  أَتَتْ  حَتَّى  خَدِيجَةُ  بِهِ  فَانْطَلَقَتْ  الحَقِّ،  نَوَائِبِ  عَلَى  وَتُعِينُ  الضَّيْفَ، 
الجَاهِلِيَّةِ، فِي  تَنَصَّرَ  امْرَأً  وَكَانَ  خَدِيجَةَ  عَمِّ  ابْنَ  العُزَّى  عَبْدِ  بْنِ  أَسَدٍ  بْنِ  نَوْفَلِ 
أَنْ اللَّهُ  شَاءَ  مَا  بِالعِبْرَانِيَّةِ  الإِنْجِيلِ  مِنَ  فَيَكْتُبُ  العِبْرَانِيَّ،  الكِتَابَ  يَكْتُبُ  وَكَانَ 
يَكْتُبَ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا قَدْ عَمِيَ، فَقَالَتْ لَهُ خَدِيجَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ، اسْمَعْ مِنَ ابْنِ
أَخِيكَ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ أَخِي مَاذَا تَرَى؟ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ خَبَرَ مَا رَأَى، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللَّهُ عَلَى مُوسَى، يَا
اللَّهِ صَلَّى رَسُولُ  فَقَالَ  قَوْمُكَ،  يُخْرِجُكَ  إِذْ  حَيًّا  أَكُونُ  لَيْتَنِي  جَذَعًا،  فِيهَا  لَيْتَنِي 
اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: »أَوَ مُخْرِجِيَّ هُمْ«، قَالَ: نَعَمْ، لَمْ يَأْتِ رَجُلٌ قَطُّ بِمِثْلِ مَا جِئْتَ
أَنْ يَنْشَبْ وَرَقَةُ  لَمْ  ثُمَّ  أَنْصُرْكَ نَصْرًا مُؤَزَّرًا.  يَوْمُكَ  يُدْرِكْنِي  إِلَّلا عُودِيَ، وَإِنْ  بِهِ 

تُوُفِّيَ، وَفَتَرَ الوَحْيُ"

الشيخ: قال رحمه الله:

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



أبو مولاهم،  المخزوميّ  بكير  بن  الله  عبد  بن  يحيى  هو  بُكَيْرٍ":  بْنُ  يَحْيَى  "حَدَّثَنَا 
زكريا المصري، يُنسَب إلى جدّه مباشرةً من غير ذِكر أبيه لشهرته بذلك، فتجده
عندما ينفعك  هذا  بكير،  بن  عبدالله  بن  يحيى  لكنه  بكير،  بن  يحيى  الأسانيد:  في 
تبحث عن الرجل في كتب الرجال وتكون هذه الكتب مرتبة على حروف الهجاء:
موضعه في  تجده  فلا  بكير  بن  يحيى  عن  فتبحث  والثالث،  والثاني  الأول  الاسم 
تكون لذلك  بكير،  بن  الله  عبد  بن  يحيى  هو  الحقيقي  اسمه  فيه، لأن  تظنه  الذي 
أشهر، إليه  النسبة  لأن  جدّه  إلى  يُنسب  فهذا  الأسماء،  هذه  لمثل  ومنتبهًا  حذرًا 
ويحيى بن بكير هذا ضعيفٌ إلا في روايته عن الليث بن سعد، قال ابن عَدِيّ: "هو

أثبت الناس فيه" يعني في الليث بن سعد، انتهى.

وتكلَّمُوا أيضًا في سماعه من مالك.

مات سنة إحدى وثلاثين ومئتين (231هـ) وله سبعٌ وسبعون سنة.

الليث عن  البخاري  له  روى  ما  وغالب  ماجه،  وابن  ومسلم  البخاري  له  روى 
الشيوخ. بعض  انتقاءً عن  رواياته  وانتقى من  معنا،  التي  كهذه 

هنا مثل هذا سيمرّ معنا أكثر من مرة.

بعض الرجال قد تكلَّم فيهم علماء الحديث بكلام يُضعِّفهم لأن الجرح فيهم يكون
مُفسَّرًا، كيحيى هذا.

بعض أهل العلم ذهب إلى قاعدة: أن كل من أخرج له البخاري وسلم فقد تجاوز
القنطرة ويُحتَجُّ به.

لبعض بإخراجه  أقرّ  نفسه  فمُسلِم  ضعيف،  القول  هذا  مُسلَّم،  غير  الكلام  هذا 
البخاري ضَعْفُهم لهم حتى  الذين أخرج  يفعل في هذا؟! وبعض  الضعفاء، كيف 
بيّنٌ واضحٌ ظاهرٌ، إلا أن البخاريَّ ومُسلمًا قد انتقيا من رواية أمثال هؤلاء انتقاءً،
إما أن يكون هذا الراوي لم يتفرد بالحديث أصلًلا وقد تابعه غيره كما فعل مسلم
لها "عندي  قال:  الضعفاء  من  لهم  أخرج  من  بعض  عليه  انتقدوا  لما  هذا  وذكر 
هذا روايات  من  انتقيا  قد  مسلم  أو  البخاري  يكون  أن  أو  صحيحة"،  أصول 

انتقاءً. الضعيف 

أنتم تعلمون أن بعض الرجال لا يكون ضعيفًا من كل وجه، مثل يحيى بن بكير
الروايات هذه  مثل  فينتقون  قوية،  سعد  بن  الليث  عن  روايته  هنا،  معنا  الذي 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



ويخرجونها في كتبهم، وهُم أئمة حُفّاظ يعرفون ما أخطأ فيه الراوي وما أصاب،
كهذا راوٍ  سنده  وفي  ومسلم  البخاري  أخرجه  الذي  الحديث  نضعّف  لا  فلذلك 

لماذا؟ الضعيفة،  رواياته  وإن كان ضعيفًا من  حتى 

الحديثُ، انتُقِد  إن  إلا  انتقاءً  انتقيا من روايته  قد  البخاريَّ ومسلمًا  أن  نعلم  لأننا 
عندئذٍ نرجّح بالأدلة والقواعد العلمية التي تعلمناها، وستأتي أمثلة على ذلك من

خلال دروسنا هذه إن شاء الله.

هذا -يحيى بن بكير- الذي معنا الآن:

أولًلا: روايته عن الليث بن سعد وهي رواية صحيحة فلا إشكال.

ثانيًا: هو مُتابَعٌ، لم يتفرد بهذا الحديث من هذه الطريق.

فقيه المصريّ،  الحارث  أبو  الفَهْمِيُّ،  الرحمن  عبد  بن  سعد  ابن  هو  و"اللَّيْثُ": 
المصريّين في وقته، ثقةٌ ثبْتٌ حافظٌ إمامٌ مشهورٌ من أئمة أهل السنة والجماعة،

كان أحد أئمة وقتِه.

فالليث بن سعد كان في مصر في عهد أتباع التابعين كما كان مالك في المدينة،
في الثوري  وسفيان  مكة،  في  عيينة  بن  وسفيان  الشام،  في  الأوزاعي  وكان 
الكوفة، وعبد الله بن المبارك في خراسان، هؤلاء كانوا أئمة الإسلام في وقتهم
رحمهم الله، وكلهم من أهل السنة والجماعة من أئمة السلف رضي الله عنهم،

وهو من أتباع التابعين.

مات في شعبان سنة خمسٍ وسبعين ومئة (175هـ).

روى له الجماعة، أي: البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنَّسائي وابن
ماجه.

الليث بن سعد يروي "عن عُقيل".

و "عُقَيْلٌ" هذا هو ابن خالد، عُقَيْلُ بنُ خَالِدٍ بن عَقِيل، الأول بضم العين والثالث
بفتح العين، عُقَيْلُ بنُ خَالِدٍ بن عَقِيل الأَيْلِيُّ، نسبة إلى مدينة "أَيلة" على بحر القُلزُم
الساحل في  العقبة،  مدينة  في  اليوم  "أيلة"  و  الأحمر،  البحر  اليوم:  يسمى  الذي 
الأردني اليوم، هو اليوم الساحل الأردني، لكن على الخريطة القديمة هذا لم يكن
من الأردن، لأننا عندما نتحدث عن الخرائط لا تتصور الخرائط الموجودة اليوم،

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



هذه الحدود وضعها المستَدمِر الذي جاء ودمّر بلاد الإسلام (فرنسي – بريطاني
إلى شرقها  ومن  جنوبها  إلى  شمالها  من  واحدة  كانت  الشام  وغيرهم...)   –

غربها.

هو أبو خالد الأموي، مولى عثمان بن عفّان، ثقةٌ حافظٌ حجّةٌ مِن أثبت الناس في
الزهري، سكن المدينة ثم الشام ثم مصر، مات سنة أربعٍ وأربعين ومئة (144ه)،

روى له الجماعة.

عُقيل يروي عن "ابْنِ شِهَابٍ": وهو أبو بكر، مُحَمَّدُ بنُ مُسْلِمِ بنِ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ
اللهِ بنِ شِهَابِ القُرشيّ الزُّهريّ، هذا أيضًا يُنسَب إلى جدّ جدّه لشهرته، يقال له

ابن شهاب

الزُّهْرِيُّ: نسبة إلى جدّه الأعلى: زُهرة بن كلاب وهو من رَهْطِ آمنة أم النبي صلى الله عليه وسلم.

ثقةٌ حافظٌ فقيهٌ إمامٌ، اتفقوا على إتقانه وإمامته وجلالته، من أئمة التابعين، توفي
سنة خمسٍ وعشرين ومئة (125هـ)، روى له الجماعة.

وابن شهابٍ روى عن "عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ بن العوام": ثقةٌ فقيهٌ تابعيٌّ، تقدم، وهو
مِن أثبتِ من روى عن عائشة رضي الله عنها.

عن "عَائِشَةَ أُمِّ المُؤْمِنِينَ": رضي الله عنها، تقدم ذكرها.

"أَنَّهَا قَالَتْ: أَوَّلُ مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الوَحْيِ الرُّؤْيَا
الصَّالِحَةُ".

"مِن": بيانيّة، أي لبيان ما بُدئ به، أَوَّلُ مَا بُدِئَ بماذا؟ أو تتحدث حول ماذا؟ من
الوحي؛ تبيّنُ لك ما الذي تتحدث عنه، فــ "مِن" بيانية، أو تبعيضية: أي من أنواع

الوحي، الوحي أنواع كما سيأتي: منه الرؤيا الصالحة وهذه التي بُدئ بها.

هذا المربوطة،  بالتاء  تُكتَب  بالعين  والرؤية  بالألف،  تُكتَب  المنام  في  "الرؤيا": 
تاءً تُنطَقُ  الثانية  الوصل،  عند  بها  النطق  عند  لذلك  الكتابة،  في  بينهما  الفرق 

لا. والأولى 

قالت: "الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ": يعني الصادقة كما في رواية أخرى، وهي التي ليس
فيها خلطٌ وكذبٌ ولَبسٌ.

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



فِي لَهُ  مُهِّدَ  ثُمَّ  لِلْيَقَظَةِ،  وَتَوْطِئَةً  تَمْهِيدًا  لِيَكُونَ  بِذَلِكَ  صلى الله عليه وسلم  "بُدِئَ  العلم:  أهل  قال 
تمهيد. ذلك" هي مقدمات،  عليه وغير  الْحَجَرِ  بسَلَلامَ  أَيْضًا  الْيَقَظَةِ 

قال ابن القيم رحمه الله: "هَذَا شَأْنُهُ -سُبْحَانَهُ- أَنْ يُقَدِّمَ بَيْنَ يَدَيِ الْلأُمُورِ
الْعَظِيمَةِ مُقَدِّمَاتٍ تَكُونُ كَالْمَدْخَلِ إِلَيْهَا"

قالت: "فِي النَّوْمِ" هذا لزيادة الإيضاح أو لإخراج رؤية العين.

"فَكَانَ لَلا يَرَى رُؤْيَا إِلَّلا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصُّبْحِ" تريد أنها واضحة وضوح
الشمس.

وفلق الصبح: ضوء الصبح، وشُبّه به لظهوره الواضح الذي لا خفاء فيه.

"ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الخَلَلاءُ": الخلاء: المكان الخالي، ويراد به الخلوة، ففي الخلوة
فراغ القلب لما يريده العبد وانقطاع المشاغل فلا يقطعه شيء عما هو فيه.

"وَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاءٍ": الغار: هو نَقْبٌ في الجبل، حفرة كبيرة في الجبل، و
"حراء": جبل معروف بمكة.

"فَيَتَحَنَّثُ فِيهِ": هذه الكلمة جاءت مفسّرة في الحديث فقال: "وَهُوَ التَّعَبُّدُ": تفسيرٌ
الحِنثِ من  به  يتخلص  فعلًلا  يفعل  أن  هو  الأصل:  في  التحنّث  حقيقة  للتحنّث، 

بالعبادة. نفسه  الإثم عن  يلقي  المتعبّد  فكأن  الإثم،  هو  والحِنث:  ويتجنبه، 

وقوله: "وَهُوَ التَّعَبُّدُ" هذا مُدرَجٌ في الخبر، أخذتم الإدراج وعرفتم معناه، وهذا من
كتاب في  التفسير،  في  البخاري  رواية  الإدراج  هذا  على  دلَّ  المتن،  في  الإدراج 
التفسير ستأتي إن شاء الله، ففيها قال: "التحنث التعبد"، أوضحت هذه أن هذا

جاء للتفسير.

"اللَّيَالِيَ": أي يتحنث الليالي مع أيامهن، يتعبد في الغار.

"ذَوَاتِ العَدَدِ": صواحب العدد، يعني يبقى في الغار يتعبد أيامًا وليالٍ، كم
عددها؟ الله أعلم.

الشُّرّاح عندما يشرحون الأحاديث أحيانًا يخوضون في:

-1  مسائل لا فائدة من الخوض فيها.

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



-2  وأحيانًا يخوضون في مسائل لا دليل عليها وإنما هي اجتهادات، ولسنا
مضطرين للوقوف عليها.

-3  وأحيانًا يخوضون في مسائل لا دليل عليها ولكننا بحاجة إلى معرفتها، هذه
لا بد أن يكون في الشرع ما يشير إليها، فاجتهاداتهم تُظهِر لك ذلك وتبينه.

هذه الثالثة هي التي تهتم بها وتركز عليه، أما الأولى والثانية فلا داعي أن تشغل
نفسك بها وتشغلك عما هو أهم، لا بأس من الاطّلاع عليها لو كان عندك وقت،
لكن إذا ما كان عندك وقت لا تشغل نفسك بها، فتجدهم يسوّدون صفحات في
البحث عن مسألة لا يوجد ما يدلهم عليها في الشرع، ولسنا بحاجة إليها أصلًلا.

قالت: "قَبْلَ أَنْ يَنْزِعَ إِلَى أَهْلِهِ" أي: قبل أن يرجع إلى أهله، "يَنْزِعَ" هي بمعنى
يرجع.

"وَيَتَزَوَّدُ لِذَلِكَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى خَدِيجَةَ فَيَتَزَوَّدُ لِمِثْلِهَا" أي: يأخذ معه زادًا يكفيه
لمثل تلك الليالي.

التزوّد: هو استصحاب الزاد، يعني تأخذ معك زادًا.

بنِ العُزَّى  عَبْدِ  بنِ  أَسَدِ  بنِ  خُوَيْلِدِ  بنت  خديجة  المؤمنين  أم  هي  "خَدِيجَة":  و 
قُصَيِّ، تلتقي مع النبي صلى الله عليه وسلم في قصي، القُرَشِيَّةُ، الأَسَدِيَّةُ، زوج النبي صلى الله عليه وسلم، هي أول

من آمن بالله ورسوله من النساء وآزرَته على أمره.

قيل: تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو ابن خمس وعشرين سنة وكان عمرها حينئذٍ
أربعين سنة؛ هكذا قالوا والله أعلم، وأقامت معه أربعًا وعشرين سنة، والله أعلم.

كلُّ أولاد النبي صلى الله عليه وسلم منها إلا إبراهيم، إبراهيم من ماريَة القِبطيّة، ومارية هذه كانت
قبط مصر،  حاكم  كان  هذا  والمقوقِس  صلى الله عليه وسلم،  للنبي  المقوقِس  أهداها  جارية 
الأقباط، كان كافرًا، أهدى مارية للنبي صلى الله عليه وسلم فأنجب منها إبراهيم، كانت أَمَةً سُرِّيّةً
له يتسرّى بها؛ ملك يمين ولم تكن زوجة، نركّز على هذا لأنهم اليوم -بعض دعاة
أن النبي صلى الله عليه وسلم مع  يجعلوها من زوجات  أن  يحاولون  أمرَهم-  لمن  تبعًا  الضلالة 
هذا بالاتفاق ليس صحيحًا، ولا قال به أحد من علماء الإسلام سابقًا فيما نعلم،
ما الذي يريدونه من هذا؟ يريدون إنكار الرّقّ في الإسلام، وهذا باطل، الرق ثابت
في الكتاب والسنة وإجماع الأمة، ومن أنكره يكفر، وهذه مارية كانت ملك يمين،
حرة، النبي صلى الله عليه وسلم صارت  موت  بعد  للنبي صلى الله عليه وسلم،  زوجة  كانت  ولا  حرة  كانت  ما 

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



الله. إن شاء  مناسبة خاصة  لها  يأتي  ولعله 

سلّم عليها رب العزة تبارك وتعالى -أي على خديجة- وجبريل، (وأُمِرَ النبي صلى الله عليه وسلم
أَنْ يُبَشِّرَهَا بِبَيْتٍ فِي الجَنَّةِ مِنْ قَصَبٍ، لَلا صَخَبَ فِيْهِ وَلَلا نَصَبَ) توفيت قبل

الهجرة بثلاث سنين، رضي الله عنها وأرضاها.

"حَتَّى جَاءَهُ الحَقُّ وَهُوَ فِي غَارِ حِرَاءٍ": أي الأمر الحق وهو الوحي، جاء النبيَّ
صلى الله عليه وسلم جبريلُ وهو في غار حراء، وفي رواية: "حتى فَجِئَهُ الحق" أي جاءه فجأة

بغتة.

"فَجَاءَهُ المَلَكُ" الذي هو جبريل "فَقَالَ:" الملَك للنبي صلى الله عليه وسلم "اقْرَأْ، قَالَ:" النبي صلى الله عليه وسلم
بِقَارِئٍ"« أي لا أحسن القراءة، "قَالَ: " فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي" يعني: ضمّني أَنَا  »"مَا 
وُسعي، غاية  منّي  الغَطُّ  بلغ  أي  الجَهْدَ"  مِنِّي  بَلَغَ  "حَتَّى  وضغَطَني،  وعصَرَني 
أَرْسَلَنِي" يعني "ثُمَّ  ورُوي بالضم والرفع أي: الجُهدُ، أي: بلغ مني الجُهدُ مبلغه، 
بَلَغَ مِنِّي بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّانِيَةَ حَتَّى  أَنَا  "فَقَالَ: اقْرَأْ، قُلْتُ: مَا  أطلقني 
ثُمَّ بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّالِثَةَ  أَنَا  أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: اقْرَأْ، فَقُلْتُ: مَا  ثُمَّ  الجَهْدَ 
أيها اقرأ  خَلَقَ﴾"  الَّذِي  رَبِّكَ  بِاسْمِ  ﴿اقْرَأْ  "فقال:  ثلاثًا  ذلك  قال  فلما  أَرْسَلَنِي" 
الرسول ما يوحيه الله إليك مفتتحًا باسم ربك الذي خلق جميع الخلائق "﴿خَلَقَ
وَرَبُّكَ "﴿اقْرَأْ  نطفةً  كانت  أن  بعد  متجمدةٍ  دمٍ  قطعة  مِن  عَلَقٍ﴾"  مِنْ  الإِنْسَانَ 
بغاية المتصف  الأكرم  وربك  إليك  الله  يوحيه  ما  الرسول  أيها  اقرأ  الأَكْرَمُ﴾" 
تبارك والإحسان  الجود  كثير  فهو  فيه،  نقص  ولا  فوقه  شيء  لا  الذي  الكرم، 

وتعالى.

قال: "فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" رجع بالآيات التي أوحي إليه
قلبُه ويضطرب، يخفِقُ  فُؤَادُهُ"  "يَرْجُفُ  التي حصلت معه  بالقصة  أو رجع  بها، 
زَمِّلُونِي"« »زَمِّلُونِي  فَقَالَ:  عَنْهَا،  اللَّهُ  رَضِيَ  خُوَيْلِدٍ  بِنْتِ  خَدِيجَةَ  عَلَى  "فَدَخَلَ 
الشديد، الخوف  الفزع؛  الرَّوْعُ"  عَنْهُ  ذَهَبَ  حَتَّى  "فَزَمَّلُوهُ  غَطّوني  غَطّوني  يعني 
فغطوه ويهدأ،  يطمئن  حتى  يُغطّوه  أن  وأراد  فدخل  الخوف،  من  فؤاده  يرجف 
»"لَقَدْ خَشِيتُ قال:  الذي حصل معه،  ما  الخَبَرَ"  وَأَخْبَرَهَا  لِخَدِيجَةَ  "فَقَالَ  وهدأ 
عَلَى نَفْسِي"« أي خاف على نفسه الموت بسبب ما رآه، وبسبب ما حصل له في
الخِزيِ: من  أَبَدًا"  اللَّهُ  يُخْزِيكَ  مَا  "وَاللَّهِ  نفيٌ  هذا  كَلَّلا"  خَدِيجَةُ:  "فَقَالَتْ  الغار، 

والهوان الذل  وهو 

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



"إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ": لماذا لا يخزيك الله؟ قالت: "إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ" يعني لأنك
تصل الرحم، الرحم: القرابة، أي تُحسِن إلى قرابتك، والإحسان إليهم على حسب
حال الواصل والموصول إليه، والضابط هو العرف وسيأتي لهذا مبحثٌ خاصٌّ.

أن يستطيع  لا  الذي  تحمل  والمعنى:  بأمره،  يستقلّ  لا  من  وهو  الكَلَّ":  "وَتَحْمِلُ 
يحمل نفسه لتعبه فإنك تحمله، إن كان فقيرًا فبالمال، وإن كان ضعيفًا جسديًّا

فبالمعونة، وهكذا...

"وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ": أي: تعطي الناس ما لا يجدونه عند غيرك.

"وَتَقْرِي الضَّيْفَ": يعني: تكرم الضيف.

"وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الحَقِّ": النوائب: جمع نائبة وهو ما ينوب الإنسان، يعني ما
نازلة، به  ونزلت  حاجة  أصابته  من  تعين  أي  والحوادث،  النوازل  من  به  ينزل 

خُلقه صلى الله عليه وسلم. مِن  عامٌّ  لفظ  وهذا  عليه  وتخفف  أمره  في  تعينه 

معنى كلام خديجة رضي الله عنها: إنك لا يصيبك مكروه لما جعله الله سبحانه
هذا الخلق،  إلى  ولإحسانك  الصفات،  وجميل  الأخلاق،  مكارم  من  فيك  وتعالى 

عنها. الله  معنى جملة كلام خديجة رضي 

وأن الناس  أحوال  إلى  بالنظر  أي  بالاستقراء،  العلماء:  قال  هذا؟  عرفَت  كيف 
وتعالى. الله سبحانه  يخزيه  لا  الصفات  بهذه  إذا كان  الإنسان 

قال أهل العلم: "فِي هَذِهِ الْقِصَّةِ مِنَ الْفَوَائِدِ اسْتِحْبَابُ تَأْنِيسِ مَنْ نَزَلَ بِهِ أَمْرٌ بِذِكْرِ
تَيْسِيرِهِ عَلَيْهِ وَتَهْوِينِهِ لَدَيْهِ".

هذا ما فعلته خديجة رضي الله عنها، وهذا ما يُستحَبّ أن يُفعَل إن نزل بشخصٍ
نازلة وجاءك بها، تهوِّن عليه، تخفِّف عنه، لا تأخذ باللوم والعتاب وما شابه حتى
تزيد عليه الحِمل، بل هوِّن عنه وخفِّف عليه ما استطعت، هذا ما فعلت خديجة

رضي الله عنها.

ثم من نزل به أمر استُحبّ له أن يُطلع عليه من يثق به، يثق بمشورته؛ بنصحه؛
يثق بحكمته في التعامل معه فيما نزل به، هذا أيضًا من الأمور التي تُستفاد من

مِثل هذا.

"فَانْطَلَقَتْ بِهِ خَدِيجَةُ" أي: مضت معه، الباء هنا للمصاحبة، أي اصطحبَته إلى
www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



ورقة، الباء هذه مهمّة، المهم في أمرها معرفة معناها عند دخولها في الجُمَل، لها
في غاية  وهي  "المغني"  في  هشامٍ  ابن  ذكرها  معنىً  عشر  أربعة  المعاني  من 
"جامع في  إليها  فارجع  هشام  ابن  كلام  فهم  عليك  استصعب  وإذا  الأهمية، 

أسهل. بألفاظٍ  كاملة  هناك  ذكرها  للغلاييني،  العربية"  الدروس 

-  من المعاني التي تأتي بها الباء هذه المصاحبة التي هي بمعنى "مع"، تقول:
بعتك الدار بأثاثها، أي: مع أثاثها، مصحوبة بأثاثها.

-  ومن معانيها: السببية، أي يكون ما بعدها سببًا لما قبلها.

العلماء: بعض  قال  بالنيات)  الأعمال  (إنما  في  قيلت  التي  المعاني  أحد  وهو 
للأعمال، المسبِّبة  هي  وكأنها  للعمل  مقوِّمة  فالنيات  السببية،  باء  هذه  الباء 
مصاحبة فالنيات  مع،  بمعنى:  أيضًا،  للمصاحبة  هي  قالوا:  الآخر  والمعنى 

للأعمال.

-  ومن معانيها: الاستعانة، كما هو أحد المعاني للباء التي في بسم الله أو هو
أحد المعاني التي قالها بعض أهل العلم.

في الباء  في  بالنيات)  الأعمال  (إنما  أجملت  لأني  هنا  قليلًلا  فيه  فصّلت  هذا 
الماضي. الدرس 

"فَانْطَلَقَتْ بِهِ خَدِيجَةُ حَتَّى أَتَتْ بِهِ وَرَقَةَ بْنَ نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ العُزَّى ابْنَ عَمِّ
خَدِيجَةَ" فهو ابن عمّها، أبوه وأبوها أَخَوان.

الأوثان وفارق الجَاهِلِيَّةِ" أي صار نصرانيًا وترك عبادة  فِي  تَنَصَّرَ  امْرَأً  "وَكَانَ 
طريق الجاهلية.

والجاهلية: هي الوقت قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، سمُّوا بذلك لما كانوا عليه من فاحش
الإسلام، في  المحكِيّ عنه  قبل دخول  ما  بها  ويراد  الجاهلية  تُطلَق  وقد  الجهالة، 

تكون هذه جاهلية خاصّة.

مِنَ "فَيَكْتُبُ  اليهود  لغة  العبرانية:  العِبْرَانِيَّ"  الكِتَابَ  يَكْتُبُ  ورقة-  -أي  "وَكَانَ 
الإِنْجِيلِ بِالعِبْرَانِيَّةِ" الإنجيل: الذي نزل على عيسى "مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَكْتُبَ، وَكَانَ
شَيْخًا كَبِيرًا قَدْ عَمِيَ" وفي رواية في الصحيحين: "وَكَانَ يَكْتُبُ الكِتَابَ العَرَبِيَّ،
تَمكَّنَ يعني  والكل صحيح،  يَكْتُبَ"  أَنْ  اللَّهُ  شَاءَ  مَا  بِالعَرَبِيَّةِ  الإِنْجِيلِ  مِنَ  وَيَكْتُبُ 

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



من معرفة دين النصارى بحيث إنه صار يتصرّف في الإنجيل فيكتب أي موضع
شاء منه بالعبرانية إن شاء أو بالعربية إن شاء، هذا هو السبب الذي جعل خديجة

تأتي بالنبي صلى الله عليه وسلم إليه، عنده علم بمثل هذه الأمور.

"فَقَالَتْ لَهُ خَدِيجَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ" هذا هو الصواب: يا ابن عم وليس يا عم، وقعت
رواية في صحيح مسلم: "يا عم" وهي وهم، والصواب: "يا ابن عمِّ" "اسْمَعْ مِنِ
ابْنِ أَخِيكَ" هذا على سبيل التوقير لسنه، لأنه أكبر من النبي صلى الله عليه وسلم سنًّا فقالت له
هذا "فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ أَخِي" قال للنبي صلى الله عليه وسلم "مَاذَا تَرَى؟ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ
صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَبَرَ مَا رَأَى، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللَّهُ

عَلَى مُوسَى".

الناموس في اللغة: هو صاحب السر، والمراد بالناموس هنا: جبريل عليه
السلام.

عليه عيسى  رسالة  لأن  قالوا:  عيسى؟  يذكر  ولم  موسى  ذكر  لمَ  العلم:  أهل  قال 
هذا لها،  متمّمٌ  والإنجيل  الأصل  هي  والتوراة  لرسالة موسى  تابعةً  كانت  السلام 

أعلم. والله  قول 

قال: "يَا لَيْتَنِي فِيهَا" أي: في مُدَّة الدعوة "جَذَعًا" الجَذَع: هو الصغير من البهائم،
كأنه تمنى أن يكون عند ظهور الدعوة إلى الإسلام شابًّا ليكون أقوى على نصرة
ولذلك بدعوته،  صلى الله عليه وسلم  النبي  يبدأ  عندما  سيحدث  الذي  ما  يعلم  لأنه  صلى الله عليه وسلم  النبي 
وصفوه بكونه كان كبيرًا أعمى حتى تفهم معنى كلامه هذا، "لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ
يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ" أي: لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا حين يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ من مكة، فقال رسول
والتألّم، والتفجّع  الاستبعاد  وجه  على  استفهام  هُمْ"«  مُخْرِجِيَّ  :»"أَوَ  صلى الله عليه وسلم  الله 
يقتضي سبب  في  كان  ما  لأنه  هذا  صلى الله عليه وسلم  النبي  استبعد  لماذا؟  يخرجوني!  قومي 

إخراجه.

قال ورقة: "نَعَمْ، لَمْ يَأْتِ رَجُلٌ قَطُّ بِمِثْلِ مَا جِئْتَ بِهِ إِلَّلا عُودِيَ" هذه سُنّة الله في
خلقه، وفي رواية عند البخاري: "إلا أوذي" الأذى حاصلٌ ولا بدّ.

ذَكَرَ ورقةُ أن العلَّةَ في ذلك مجيئه لهم بالانتقال عن مألوفهم، ولأنه علم مِن الكُتب
العداوة فتنشأ  ومعاندتهم  منابذتهم  لذلك  يلزمه  وأنه  ذلك،  إلى  يجيبونه  لا  أنهم 

الأمر. هذا  بسبب 

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



فهُم ورثة العلماء  إِلَّلا عُودِيَ" وهكذا دعوة  بِهِ  مَا جِئْتَ  بِمِثْلِ  قَطُّ  رَجُلٌ  يَأْتِ  "لَمْ 
الأنبياء، إذا دعا العالم إلى ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم أوذي ولا بد، فلا بد من الصبر،
نسمع كثيرًا من طلبة العلم عندما يؤذى ويُتكلَّم فيه ويُحارَب يقول: سأجلس في
بيتي وأُغلق على نفسي بابي، مالي ولهذا! هذا يريد أن يفرّ من الزحف لمجرّد أذىً
الأنبياء والرسل؟! الذي أصابك أمام ما أصاب  الله، ما  صغيرٍ أصابه في ذات 
الصبر على الدعوة مقامٌ عظيمٌ، فمن قام هذا المقام وصبر كصبر أهل الإيمان
لا هذه  والعزة،  الرفعة  نال  الدين  هذا  أئمة  من  اتبعهم  ومن  والرسل  الأنبياء  من 

تُنال من غير أذى؛ من غير ابتلاء، الابتلاء لا بد منه، هذا ما يفيده ما قاله ورقة.

مُؤَزَّرًا" يعني: يوم إخراجك أكون حيًّا نَصْرًا  أَنْصُرْكَ  يَوْمُكَ  يُدْرِكْنِي  "وَإِنْ  قال: 
في ذاك اليوم ويدركني هذا اليوم سأنصرك نصرًا قويًّا، لكن "لَمْ يَنْشَبْ" يعني لم
يلبث "وَرَقَةُ أَنْ تُوُفِّيَ، وَفَتَرَ الوَحْيُ" فتوفي ورقة ولم يدرك بلالًلا وهو يعذّب، فما

ورد في السيرة من أنه أدركه وهو يعذب وكلمه ضعيف لا يثبت.

هذه مثل  تأويل  في  يأخذون  أنهم  الشروح  بعض  في  تجده  الذي  الغريب  من 
من وهذا  الصحيح،  في  ما  على  السيرة  في  ما  يقدم  بعضهم  حتى  أو  الأخبار 

العجب!

في لما  مناقضة  أخبار  وفيها  تثبت،  لا  ضعيفة  كثيرة  أخبار  فيها  السيرة 
الأخبار على  ويقدّم  صحيح،  له  إسناد  لا  خبر  إلى  يُنظر  فلا  الصحيحين، 
الصحيحة الثابتة، خلاص هنا دل هذا الحديث على أن ورقة مات قبل أن يُعذَّب

بلالٌ، إذًا انتهى، إذًا ما هو في السيرة خطأ، انتهى الموضوع، بس.

فتور الوحي: يعني انقطاعه، يعني انقطع الوحي مدة قبل أن يرجع وينزل مرة
أخرى.

قال أهل العلم: هذا الانقطاع كان ليذهب ما كان صلى الله عليه وسلم وجده من الخوف الشديد
والفزع، وليحصل له التشوق إلى العَود، فقد روى المؤلف في التعبير من طريق

مَعمر ما يدل على ذلك.

الزُّهريّ: أثبت أصحاب  مِن  هم  ثلاثة  البخاري ومسلم عن  أخرجه  الحديث  هذا 
مَعمَر وعُقيل ويونس، وله طرقٌ عنهم، وهو حديث صحيح متفق عليه لا إشكال

فيه ولا علة له بفضل الله سبحانه وتعالى.

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



القارئ: قال رحمه الله: "قَالَ ابْنُ شِهَابٍ: وَأَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ ابْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ،
فِي فَقَالَ  الوَحْيِ،  فَتْرَةِ  عَنْ  يُحَدِّثُ  وَهُوَ  قَالَ:  الأَنْصَارِيَّ،  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنَ  أَنَّ جَابِرَ 
حَدِيثِهِ: "بَيْنَا أَنَا أَمْشِي إِذْ سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ، فَرَفَعْتُ بَصَرِي، فَإِذَا المَلَكُ
مِنْهُ، فَرُعِبْتُ  وَالأَرْضِ،  السَّمَاءِ  بَيْنَ  كُرْسِيٍّ  عَلَى  جَالِسٌ  بِحِرَاءٍ  جَاءَنِي  الَّذِي 
فَرَجَعْتُ فَقُلْتُ: زَمِّلُونِي" فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا المُدَّثِّرُ. قُمْ فَأَنْذِرْ﴾ [المدثر:

2] إِلَى قَوْلِهِ: ﴿وَالرجْزَ فَاهْجُرْ﴾ [المدثر: 5]. فَحَمِيَ الوَحْيُ وَتَتَابَعَ".

الزُّهْرِيِّ، عَنِ  رَدَّادٍ،  بْنُ  هِلَلالُ  وَتَابَعَهُ  وَأَبُو صَالِحٍ،  يُوسُفَ،  بْنُ  اللَّهِ  عَبْدُ  "تَابَعَهُ 
بَوَادِرُهُ" وَمَعْمَرٌ:  يُونُسُ،  وَقَالَ 

الشيخ: هذا الحديث الرابع.

"قَالَ ابْنُ شِهَابٍ" الزهري الإمام، تقدم.

"وَأَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ" بن عوف الزهري المدني، اسمه كنيته، ثقة
فقيه بحر إمام حافظ كثير الحديث، تابعي، كان مولده سنة بضع وعشرين، توفي

بالمدينة سنة أربع وتسعين أو مئة وأربع، روى له الجماعة.

قول ابن شهاب الزهري: "وَأَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ" لماذا أتى بحرف العطف هنا
"وَأَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ"؟

توهّم كما  معلّقًا  ليس  الإسناد  فهذا  قبله،  ما  على  هذا معطوفٌ  أن  لك  يبين  كي 
حدثني الحديث:  هذا  في  يقول  الله  رحمه  الزهري  كأن  يعني  العلم،  أهل  بعض 
عروة بكذا وأخبرني أبو سلمة بكذا بنفس الإسناد الذي تقدم عند البخاري رحمه
أَخْبَرَنِي الليث عن عقيل عن ابن شهاب قال:  الله الذي هو: يحيى بن بكير عن 
وسيأتي معلّقًا،  ليس  الخبر  فهذا  الإسناد  تقدير  هذا  الرَّحْمَنِ،  عَبْدِ  بْنُ  سَلَمَةَ  أَبُو 

به. الليث عن عقيل  يوسف عن  بن  الله  عبد  البخاري موصولًلا عن  عند 

حَرَامٍ بنِ  عَمْرِو  بنِ  اللهِ  عَبْدِ  بنُ  جَابِرُ  هو  الأَنْصَارِيَّ":  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنَ  جَابِرَ  "أَنَّ 
الأنصاري السَّلِمِيُّ، صحابي ابن صحابي، شهد العقبة الثانية مع أبيه وهو صغير،
ولم يشهد العقبة الأولى، وفي شهوده غزوة بدرٍ روايتان، وغزا مع النبي صلى الله عليه وسلم عدة
غزوات، كان من المكثرين الحُفّاظ للسنن، فقدَ بصره في آخر عُمُره، وتوفي بعد

السبعين وهو ابن أربع وتسعين، روى له الجماعة.

"قَالَ: وَهُوَ يُحَدِّثُ عَنْ فَتْرَةِ الوَحْيِ" أي: في حال التحديث عن المدة التي انقطع
www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



وَفَتَرَ تُوُفِّيَ،  أَنْ  وَرَقَةُ  ينشب  "لم  عائشة:  قالت  كما  النزول،  عن  الوحي  فيها 
عائشة. انتهى حديث  هنا  إلى  الوَحْيُ" 

الآن سيكمل لنا خبر انقطاع الوحي بحديث جابر، فجابر يحدث عن فترة انقطاع
الوحي، ماذا قال؟

أثناء أي  زمان،  ظرف  هذه  بينا  أَمْشِي"  أَنَا  بَيْنَا  حَدِيثِهِ:  فِي  صلى الله عليه وسلم"  النبي  "فَقَالَ" 
الوقت الذي كنت فيه أمشي "إِذْ سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ، فَرَفَعْتُ بَصَرِي، فَإِذَا
المَلَكُ الَّذِي جَاءَنِي بِحِرَاءٍ" لما رفع بصره ماذا رأى؟ رأى الملك الذي جاءه وهو
في غار حراء، من هذا الملك؟ جبريل عليه السلام، رآه "جالسٌ عَلَى كُرْسِيٍّ بَيْنَ
السَّمَاءِ وَالأَرْضِ" قال: "فَرُعِبْتُ مِنْهُ" خفت خوفًا شديدًا "فَرَجَعْتُ فَقُلْتُ: زَمِّلُونِي
فَأَنْذِرْ﴾ قُمْ  المُدَّثِّرُ.  أَيُّهَا  ﴿يَا  تَعَالَى:  اللَّهُ  "فَأَنْزَلَ  غطوني  غطوني  أي:  زَمِّلُونِي" 
أَيُّهَا ﴿يَا  فنزلت  أي:   "[5 [المدثر:  فَاهْجُرْ﴾  ﴿وَالرُّجْزَ  قَوْلِهِ  إِلَى   [2 [المدثر: 

بثيابه. المتغطي  المُدَّثِّرُ﴾: 

عذاب خوِّفهم  أي:  غيره،  وعبدوا  بالله  أشركوا  الذين  القوم  أنذر  فَأَنْذِرْ﴾:  ﴿قُمْ 
وتعالى تبارك  الله 

دون حاجاتك  في  إليه  والرغبة  بعبادته  فعظّم  محمد  يا  وربك  فَكَبِّر﴾:  ﴿وَرَبَّكَ 
والأنداد. الآلهة  غيره من 

﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّر﴾: طهّر نفسك من الإثم.

﴿وَٱلرُّجزَ فَٱهجُر﴾: الأوثان؛ اهجر عبادتها واترك خدمتها، هذا وإن كان لم يكن
حاصلًلا من النبي صلى الله عليه وسلم لكنه أمر للبقاء على ما هو عليه من ترك ذلك، وهو أمر

لأمته أيضًا وللناس جميعًا.

هذا يدل على أن هذه الآية ليست هي أول ما نزل من القرآن، لكنها أول بالنسبة
من نزل  ما  أول  ذلك  قبل  لكن  نزلت  آية  أول  هي  الانقطاع  بعد  أي  للانقطاع، 

القرآن مطلقًا هي ﴿اقرأ﴾.

روايات بعض  في  بكثرة،  وجاء  واشتد  قوي  أي  وَتَتَابَعَ"  الوَحْيُ  "فَحَمِيَ  قال: 
تخلف. بعضًا من غير  بعضه  يتلو  الشيء  التواتر: مجيء  "وتواتر"  البخاري: 

"تَابَعَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ، وَأَبُو صَالِحٍ" تابعه: الضمير يرجع إلى من؟ الضمير

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



يعود على يحيى بن بُكير، فيكون الرواة عن الليث ثلاثة: يحيى بن بكير يرويه عن
الليث، وعبد الله بن يوسف يرويه عن الليث، وأبو صالح يرويه أيضًا عن الليث.

"عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ" التِّنِّيسيّ: ثقة تقدم.

ذكرنا أن من تقدم من الرواة نقتصر على قولنا ثقة إن كان ثقة ونمشي، نقتصر
على قولنا ضعيف ونمشي، التفصيل تقدم في البداية، انتهى الأمر.

وثقة هذه أطلقها عليه سواء كان حافظًا أو ثقة أو صدوقًا، أقول ثقة وأمشي، أما
الضعيف فأقول فيه ضعيف، والتفصيل عند الحاجة فقط.

أبو مولاهم،  الجُهنيّ  مسلم  بن  محمد  بن  صالح  بن  الله  عبد  هو  صالح":  "أبو 
الله بن صالح كاتب الليث بن سعد، عبد  بأنه كاتب  صالح المصري، معروف 
الليث بن سعد، الراجح أنه ضعيف، يصلح في الشواهد والمتابعات، لا يرتقي إلى

الاحتجاج به، ولا يقال فيه كذاب أو متروك، قيل فيه كل هذا والله أعلم.

أخرج له البخاري تعليقًا، وأبو داود والترمذي وابن ماجه أخرجوا له.

تابع عقيلًلا، فتكون تابع من؟  الزُّهْرِيِّ" هلال  رَدَّادٍ، عَنِ  بْنُ  هِلَلالُ  "وَتَابَعَهُ  قوله: 
تامة متابعة  هذه  الزهري،  عن  عقيلًلا  تابع  رداد  بن  هلال  التامة،  المتابعات  من 
لعقيل، أما إذا كان الضمير عائدًا إلى يحيى بن بكير تكون المتابعة هنا حاصلة

أين؟ في الزهري، تابعه في الزهري، يعني التقى معه في الزهري.

"هلال بن رداد": شامي مجهول الحال، تفرّد بالرواية عنه ابنه، ولكن الذهلي أثنى
عليه من وجه، وعلّق له البخاري، قال فيه الذهبي: "مجهول" وقال مرة: "لا يُدرى
من أحد  له  يخرج  لم  فلا،  وإلا  توبع،  إن  أي  "مقبول"  حجر:  ابن  وقال  هو"  من 

أعلم. والله  فقط،  هنا في صحيحه  ذكره  والبخاري  الستة،  الكتب  أصحاب 

ذكره تخريجها،  تقدّم  التي  المعلقات  من  وغيرها  هلال-  -رواية  التعليق  هذا 
ابن حجر في شرحه فلا داعي للإطالة بذكر ذلك، لا داعي أن نقول لك الحافظ 
مثلًلا: رواية هلال أخرجها فلان ورواية عقيل أخرجها فلان إلى آخره...، لا داعي
أرادها فمن  يوسف،  بن  الله  عبد  رواية  صالح،  أبي  رواية  هلال،  رواية  لهذا، 
مخرّجة وموصولة يرجع إلى "تغليق التعليق" للحافظ ابن حجر أو "فتح الباري"

وصلها هناك وبيّن من أخرجها موصولة.

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



الحديث هذا  روَوا  الزهري  أن أصحاب  أي  بَوَادِرُهُ"  وَمَعْمَرٌ  يُونُسُ،  "وَقَالَ  قال: 
هذه فؤاده"  "يرجف  قال:  عقيل  عنه  فروى  اختلفوا  لكنهم  عليه،  عقيلًلا  فوافقوا 
وقالا: ومعمر  يونس  عنه  وروى  رداد،  بن  هلال  ذلك  على  وتابعه  عقيل،  رواية 
"ترجف بوادره"، الآن دقّة الإمام البخاري رحمه الله في هذا تبيّن لك أين اتفقوا

وأين اختلفوا.

وهذه والعُنق،  المنكب  بين  التي  اللحمة  وهي  بادرة:  جمع  بوادره":  و"ترجف 
التعبير المعنى واحد لا إشكال، كله المقصود منه  تضطرب عند فزع الإنسان، 

عن الخوف الشديد، لكن الدقة هذه في الرواية.

"يونس": هو ابنُ يَزِيْدَ بنِ أَبِي النَّجَادِ الأَيْلِيُّ، مولى معاوية بن أبي سفيان، ثقة، له
منكرات، وهو من أثبت الناس في الزهري، من أتباع التابعين، مات سنة بضع

وخمسين ومئة، روى له الجماعة.

دخل لما  اليمن،  سكن  البصري،  مَوْلَلاهُم،  الأَزْدِيُّ  رَاشِدٍ  ابنُ  هو  "ومَعْمَرُ": 
قيِّدوه رجل:  لهم  فقال  أظهُرِهم  بين  من  يخرج  أن  صنعاء  أهل  كره  صنعاء 
فزوّجوه، هذا هو القيد، يعني ربطوه عندهم بالزواج، وهذا يدل على حرص أهل
اليمن في ذاك الوقت على العلم، كانوا يعرفون قدر أهل العلم، وهو ثقة ثبت فقيه
وكذلك ضعف،  فيها  عنه  البصريين  رواية  الزهري،  في  الناس  أثبت  من  ورع، 
روايته عن أهل العراق، قال أحمد في رواية الأثرم: "حديث عبد الرزاق عن معمر
من إلي  "أحب  الصنعاني  الرزاق:  عبد  البصريين،  هؤلاء"  من حديث  إلي  أحب 
"وكان اليمن  في  يعني  وينظر"  كتبه  يتعاهد  "كان  البصريين،  يعني  هؤلاء"  رواية 
من البصرة  أهل  "سماع  شيبة:  بن  يعقوب  وقال  البصرة"،  في  بالخطأ  يحدثهم 
معمر حيث قدم عليهم فيه اضطراب لأن كتبه لم تكن معه" وقال أبو حاتم: "ما
حدّث معمر بن راشد بالبصرة ففيه أغاليط، وهو صالح الحديث" وقال أبو بكر
العراقيين عن  معمر  حدّثك  إذا  يقول:  معين  بن  يحيى  "سمعت  خيثمة:  أبي  بن 
عنهما حديثه  فإن  طاووس  وابن  الزهري  عن  إلا  "فخَفه  نسخة:  وفي  فخالفه" 
من ليسوا  طاووس  وابن  الزهري  فلا"  البصرة  وأهل  الكوفة  أهل  فأما  مستقيم، 
فأما العراقيين،  العراقيين وغير  رواية  بين  الفرق  لك  يبين  هذا  العراقيين طبعًا، 
أهل الكوفة وأهل البصرة فلا، وما عمل في حديث الأعمش شيئًا، ومعمر أثبت
في الزهري من ابن عيينة، قال ابن معين: "وحديث معمر عن ثابت وعاصم بن

أبي النَّجود وهشام بن عروة وهذا الضرب مضطرب كثير الأوهام"

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



من أتباع التابعين، مات سنة أربع وخمسين ومئة، روى له الجماعة.

يعني باختصار رواية معمر قبل أن تصححها لا بد أن ترجع إلى ترجمته وتنظر
ما الذي أصاب فيه وما الذي أخطأ.

"فَالرِّوَايَتَانِ بوادره":  "ترجف  ورواية:  فؤاده"  "يرجف  رواية:  في  حجر  ابن  قال 
الْفَزَعِ" عَلَى  دَالٌّ  مِنْهُمَا  كُلًّلا  لِلأَنَّ  الْمَعْنَى  أَصْلِ  فِي  مُسْتَوِيَتَانِ 

وهذا الحديث متفق عليه من حديث الزهري وقد رواه عنه جمع في الصحيحين
وغيرهما وتوبع الزهري عليه عند مسلم وغيره.

بْنُ مُوسَى  "حَدَّثَنَا  الله:  رحمه  المؤلف  قال  شيخنا،  إليكم  الله  أحسن  القارئ: 
إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ أَبِي عَائِشَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا
لِتَعْجَلَ لِسَانَكَ  بِهِ  تُحَرِّكْ  تَعَالَى: ﴿لا  قَوْلِهِ  فِي  عَبَّاسٍ،  ابْنِ  عَنِ  جُبَيْرٍ،  بْنُ  سَعِيدُ 
بِهِ﴾ قَالَ: »كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُعَالِجُ مِنَ التَّنْزِيلِ شِدَّةً، وَكَانَ
اللهِ رَسُولُ  كَانَ  كَمَا  لَكُمْ  أُحَرِّكُهُمَا  فَأَنَا  عَبَّاسٍ:  ابْنُ  فَقَالَ  شَفَتَيْهِ  يُحَرِّكُ  مِمَّا 
صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحَرِّكُهُمَا، وَقَالَ سَعِيدٌ: أَنَا أُحَرِّكُهُمَا كَمَا رَأَيْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ
يُحَرِّكُهُمَا، فَحَرَّكَ شَفَتَيْهِ فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿لا تُحَرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ * إِنَّ
فَاتَّبِعْ قَرَأْنَاهُ  ﴿فَإِذَا  وَتَقْرَأَهُ:  صَدْرِكَ  فِي  لَهُ  جَمْعُهُ  قَالَ:  وَقُرْآنَهُ﴾  جَمْعَهُ  عَلَيْنَا 
تَقْرَأَهُ، أَنْ  عَلَيْنَا  إِنَّ  ثُمَّ  بَيَانَهُ﴾  عَلَيْنَا  إِنَّ  ﴿ثُمَّ  وَأَنْصِتْ  لَهُ  فَاسْتَمِعْ  قَالَ  قُرْآنَهُ﴾ 
فَإِذَا اسْتَمَعَ،  جِبْرِيلُ  أَتَاهُ  إِذَا  ذَلِكَ  بَعْدَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  اللهِ صَلَّى  رَسُولُ  فَكَانَ 

قَرَأَهُ."« كَمَا  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  النَّبِيُّ صَلَّى  قَرَأَهُ  جِبْرِيلُ  انْطَلَقَ 

الشيخ:

"حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ": المِنقريّ مولاهم، التَّبُوْذَكِيُّ، أبو سلمة البصري،
مشهور باسمه وكنيته، ثقة ثبت حافظ من أتباع التابعين، مات سنة ثلاث

وعشرين ومئتين، روى له الجماعة.

"حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ": الوضاح بن عبد الله اليشكري البزّاز الواسطي، مشهور
بكنيته، ثقة ثبت، وكان كتابه في غاية الإتقان، قال ابن عبد البر: "أجمعوا على أنه
ثقة ثبت حجة فيما حدث من كتابه، وكان إذا حدّث من حفظه ربما غل"، انتهى.

من أتباع التابعين، مات سنة خمس أو ست وسبعين ومئة، روى له الجماعة.

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



الهَمْدَانِيُّ الهَمَذانيّ،  وليس  الهَمْدَانِيُّ  الهَمْدَانِيُّ،  عَائِشَةَ":  أَبِي  بْنُ  مُوسَى  "حَدَّثَنَا 
نسبة إلى قبيلة همدان في اليمن وما حول اليمن قبيلة كبيرة، هَمَذان: مدينة في

خراسان النسبة إليها: الهَمَذاني.

الهَمْدَانِيُّ مولاهم، أبو الحسن الكُوْفِيُّ.

هو الذي يُذكَر عنه أنه قال: "ما أمر الله عباده بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان: إما
إلى غلو وإما إلى تقصير"

وهو ثقة عابد، من صغار التابعين، روى له الجماعة.

"قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ": بن هشام الأسَديّ الوَالِبِيُّ مَوْلَلاهُم، الكوفي، تابعي
من أصحاب ابن عباس، قتله الحجّاج بن يوسف صبرًا، قتله صبرًا: يعني كان
أسيرًا عنده وقتله، وهذا كي يفرّقوا بينه وبين من قُتِل في المعارك، سنة خمس
وتسعين، ثقة ثبت حافظ فقيه عابد،كان ينهى عن مجالسة أهل البدع، قال أيوب:
قال: لا له؟  فما  بلى،  قلت:  قال:  أرك مع طلق؟!  "ألم  بن جبير:  لي سعيد  »قال 
تجالسه فإنه مرجئ"، قال أيوب: وما شاورته في ذلك -ما سألته عن الموضوع
انتهى وينهاه«  يأمره  أن  يكره  ما  أخيه  من  رأى  إذا  للمسلم  يحق  ولكن  يعني- 

الجماعة. له  كلامه. روى 

السلف رضي عند  كانت معروفة  التي  المنهجية  الأثر-على  هذا  يدلك -مثل  هذا 
الله عنهم من أصحاب القرون الثلاثة الأولى، مباشرة رآه مع مبتدع أنكر عليه،

وبيّن له أن هذا مبتدع، قبل أن تختلط الأمور ويظهر منهج التمييع.

عبد بن  هاشم  بن  المطلب  عبد  بن  عباس  بن  الله  عبد  هو  عَبَّاسٍ":  ابْنِ  "عَنِ 
مناف، أبو العباس، ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وُلد قبل الهجرة بثلاث سنين ودعا
له رسول الله صلى الله عليه وسلم بالفهم في القرآن، فقال: (اللَّهُمَّ فَقِّهْهُ فِي الدِّيْنِ، وَعَلِّمْهُ التَّأْوِيْلَ)،
القرآن ترجمان  "نِعم  ابن مسعود:  وقال  لسعة علمه،  والحبر  البحر  فكان يسمى 
في كان  لو  يعني  أحد"  منا  عاشره  ما  أسناننا  عباس  ابن  أدرك  لو  عباس،  ابن 

عُشر علمه. منا  أحد  بلغ  ما  مثلنا  السن 

مات سنة ثمان وستين بالطائف، وهو أحد المكثرين من الصحابة وأحد العبادلة
من فقهاء الصحابة.

والعبادلة أربعة: عبد الله بن عمر، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمرو بن
www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



العاص، وعبد الله بن الزبير

روى له الجماعة، كان إمامًا عالمًا بحرًا حتى إن كبار فقهاء الصحابة كانوا
يعرفون له منزلته وقدره في العلم.

جاءه إذا  صلى الله عليه وسلم  النبي  كان  بِهِ﴾"  لِتَعْجَلَ  لِسَانَكَ  بِهِ  تُحَرِّكْ  ﴿لا  تَعَالَى:  قَوْلِهِ  "فِي 
جبريل بالوحي وشَرع في تلاوته عليه بادره النبي صلى الله عليه وسلم من حرصه عليه الصلاة
والسلام على حفظه قبل أن يفرغ جبريل، فبادر النبي صلى الله عليه وسلم وتلاه مع تلاوة جبريل
إياه، فنهاه الله عن هذا وضَمِن له تبارك وتعالى أنه لا بد أن يحفظه ويقرأه وأن

يجمعه الله له في صدره.

"قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُعَالِجُ مِنَ التَّنْزِيلِ شِدَّةً" المعالجة:
هي محاولة الشيء بمشقة في تحصيله، والتنزيل: يعني تنزيل القرآن، "وَكَانَ مِمَّا
يُحَرِّكُ شَفَتَيْهِ" يحرك شفتيه ليحفظ ما ينزل عليه من القرآن خشية أن ينسى شيئًا
منه، وفي رواية عند البخاري وغيره: "وكان مما يحرك به لسانه وشفتيه" معناه
كَانَ كَمَا  لَكُمْ  أُحَرِّكُهُمَا  "فَأَنَا  عَبَّاسٍ:  ابْنُ  "فَقَالَ  يفعل ذلك،  كان كثيرًا ما كان 
رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحَرِّكُهُمَا، وَقَالَ سَعِيدٌ" بن جبير راويه عن ابن
اللهُ فَأَنْزَلَ  فَحَرَّكَ شَفَتَيْهِ  يُحَرِّكُهُمَا،  ابْنَ عَبَّاسٍ  رَأَيْتُ  أُحَرِّكُهُمَا كَمَا  "أَنَا  عباس 
غايتك أي  بِهِ﴾"  لِتَعْجَلَ  "﴿لِسَانَكَ  بالقرآن  تحرك  لا  بِهِ﴾"  تُحَرِّكْ  ﴿لا  تَعَالَى: 
فِي لَهُ  جَمْعُهُ  قَالَ:  وَقُرْآنَهُ﴾  جَمْعَهُ  عَلَيْنَا  "﴿إِنَّ  بحفظه  تعجل  أن  ومقصودك 
لَهُ فَاسْتَمِعْ  قَالَ  قُرْآنَهُ﴾  فَاتَّبِعْ  قَرَأْنَاهُ  "﴿فَإِذَا  تنساه  ولا  أي:  وَتَقْرَأَهُ"  صَدْرِكَ 

تَقْرَأَهُ". أَنْ  عَلَيْنَا  إِنَّ  ثُمَّ  بَيَانَهُ﴾  عَلَيْنَا  إِنَّ  وَأَنْصِتْ ﴿ثُمَّ 

تعمل كنت  كما  وشفتيك  لسانك  بالقرآن  الرسول  أيها  تحرك  لا  الآيات:  معنى 
لتأخذه على عجلة مخافة أن يتفلّت منك، فإن علينا أن نجمعه لك حتى نثبته في
قلبك، ﴿فإذا قرأناه فاتبع قرآنه﴾ أي: إذا كمّل جبريل قراءة ما أوحى الله إليك
فحينئذ اتبع ما قرأ واقرأه، ﴿ثم إن علينا بيانه﴾ أي: بيان معانيه، فوعده بحفظ
لفظه وحفظ معانيه، وهذا أعلى ما يكون، وهو الحاصل والحمد لله، مهما حاول

أهل الضلال تحريفه فلن يُحرَّف، فهو محفوظ لفظًا ومعنى.

يبادر لا  أن  العلم،  لأخذ  أدب  الآية  هذه  "وفي  الله:  رحمه  السعدي  الشيخ  قال 
المتعلم المعلمَّ قبل أن يفرغ من المسألة التي شرع فيها، فإذا فرغ منها سأله عما
أشكل عليه، وكذلك إذا كان في أول الكلام ما يوجب الرد أو الاستحسان، أن لا

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



يبادر برده أو قبوله، حتى يفرغ من ذلك الكلام، ليتبين ما فيه من حق أو باطل".

من تفهم  ربما  بالكلام  الشخص  يبدأ  عندما  فأنت  الله،  رحمه  قال  كما  وهذا 
الكلام معنى غير الذي يريده فإذا أكمل كلامه اتضح الأمر فاصبر ولا تستعجل.

قال: "وليفهمه فهمًا يتمكن به من الكلام عليه، وفيها: أن النبي صلى الله عليه وسلم كما بيّن للأمة
ألفاظ الوحي، فإنه قد بيّن لهم معانيه" انتهى كلامه رحمه الله.

قال: "فَكَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ ذَلِكَ إِذَا أَتَاهُ جِبْرِيلُ اسْتَمَعَ،
فَإِذَا انْطَلَقَ جِبْرِيلُ قَرَأَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا قَرَأَهُ" القائل هنا هو ابن

عباس: "فَكَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ ذَلِكَ..." إلى آخر ما قال.

أي استمع لقراءة جبريل، "فإذا انطلق" أي ذهب وانصرف من عنده "قرأه النبي
صلى الله عليه وسلم كما قرأه" جبريل، فامتثل صلى الله عليه وسلم لأدب ربّه فكان إذا تلا عليه جبريل القرآن بعد

هذا أنصت له فإذا فرغ قرأه.

هذا الحديث صحيح متفق عليه من رواية موسى بن أبي عائشة عن سعيد به، لا
بعضه خارج على  توبع موسى  وقد  لله،  والحمد  له  علة  ولا  في صحته،  إشكال 

أعلم. والله  الصحيحين، 

أَخْبَرَنَا قَالَ:  عَبْدَانُ،  "حَدَّثَنَا  الله:  إليكم شيخنا، قال رحمه  الله  القارئ: أحسن 
قَالَ: مُحَمَّدٍ،  بْنُ  بِشْرُ  وَحَدَّثَنَا  (ح).  الزُّهْرِيِّ  عَنِ  يُونُسُ،  أَخْبَرَنَا  قَالَ:  اللهِ،  عَبْدُ 
أَخْبَرَنِي قَالَ:  نَحْوَهُ،  الزُّهْرِيِّ  وَمَعْمَرٌ، عَنِ  يُونُسُ  أَخْبَرَنَا  قَالَ:  اللهِ،  عَبْدُ  أَخْبَرَنَا 
عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ اللهِ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: »كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ أَجْوَدَ النَّاسِ، وَكَانَ أَجْوَدُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ
عَلَيْهِ اللهُ  اللهِ صَلَّى  فَلَرَسُولُ  الْقُرْآنَ،  فَيُدَارِسُهُ  رَمَضَانَ  مِنْ  لَيْلَةٍ  كُلِّ  فِي  يَلْقَاهُ 

الْمُرْسَلَةِ."« الرِّيحِ  مِنَ  بِالْخَيْرِ  أَجْوَدُ  وَسَلَّمَ 

الشيخ:

العَتَكِيُّ الأَزْدِيُّ  روّاد  أبي  بن  جَبَلَةَ  بنِ  عُثْمَانَ  بنُ  اللهِ  عَبْدُ  عَبْدَانُ":  "حَدَّثَنَا 
الرحمن عبد  أبو  به،  معروفٌ  وهو  له  لقبٌ  هذا  بعبدان،  معروف  مَوْلَلاهُمْ، 
له روى  (221ه)،  ومئتين  وعشرين  إحدى  سنة  مات  حافظ،  ثقة  المَرْوَزِيُّ، 

ماجه. ابن  الجماعة سوى 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



"قَالَ: أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ" بنُ المُبَارَكِ بنِ وَاضِحٍ المَرْوَزِيُّ مولى بني حنظلة، قال
الله أن  أعلم  ولا  المبارك،  ابن  مثل  الأرض  "ما على وجه  بن عياش:  إسماعيل 
انتهى المبارك"  بن  الله  عبد  في  جعلَها  وقد  إلا  الخير  من خصال  خلق خصلةً 
كلامه، قال ابن مهدي -هو عبد الرحمن بن مهدي وهو إمام معروف بعلم الجرح
والتعديل- قال: "الأئمة أربعة: مالكٌ والثوريُّ وحمّاد بن زيد وابن المبارك" وقال

أبو إسحاق الفزاري -من أئمة أهل الشام:- "ابن المبارك إمام المسلمين".

أتباع من  والجماعة،  السنة  أهل  أئمة  من  إمامٌ  مجاهدٌ  جوادٌ  فقيهٌ  مأمونٌ  ثقةٌ 
سبقه "ما  الرجل:  هذا  إمامة  وصف  في  مبالغةً  بعضهم  قال  حتى  التابعين، 
عظيمًا؛ صفات مبلغًا  الصفات  من  بلغ  قد  كان  الصحبة"  بشرف  إلا  الصحابة 
وله (181ه)،  ومئة  وثمانين  إحدى  سنة  مات  والحفظ،  والتقوى  والزهد  العلم 

الجماعة. له  (118ه)، روى  ومئة  ثماني عشر  ولد سنة  ثلاثٌ وستون سنة، 

"قَالَ: أَخْبَرَنَا يُونُسُ" هو ابن يزيد الأَيْلِيُّ، ثقةٌ له منكرات، مِن أثبت الناس في
الزهري، تقدم.

"عَنِ الزُّهْرِيِّ": محمد بن مسلم بن شهاب، إمامٌ حافظٌ كبيرٌ، تقدم.

"ح": يعني تحويل الإسناد والرجوع إلى أول الإسناد من جديد.

الشيخ البخاري، هذا  مُحَمَّدٍ": فيكون بشر بن محمد هذا شيخ  بْنُ  بِشْرُ  "وحَدَّثَنَا 
الثاني له لأننا رجعنا إلى الإسناد من البداية فصار للبخاري شيخان.

"وحَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ مُحَمَّدٍ" أبو محمد المروزي السّختياني، وهو ممن انفرد
البخاري بالرواية عنه عن سائر الكتب الستة، ذكره ابن حبان في ثقاته وقال:

"كان مرجئًا" وقال ابن خلفون: "وقال أبو جعفر النحاس: بشر بن محمد
المروزي ثقة" انتهى، مات سنة أربعٍ وعشرين ومئتين (224ه)، وهو هنا متابَعٌ.

"قَالَ: أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ" إذًا الآن اتحد المَخرَج في "عبد الله بن المبارك"، إذًا هما
الله البخاري يروي الحديث عن عبدان وبشر بن محمد عن عبد  شيخان، يعني 

بن المبارك، لكن ما قال هكذا البخاري وفرّق بينهما لما سيأتي.

قَالَ: "أَخْبَرَنَا يُونُسُ" بن يزيد، "وَمَعْمَرٌ": وهو ابن راشد ثقة، تقدم.

يونس عن  عبدان،  به  حدّثه  المبارك  بن  الله  عبد  أن  أي  نَحْوَهُ":  الزُّهْرِيِّ  "عَنِ 

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



وحده، وحدّث به بشر بن محمد عن يونس ومعمر معًا، هذا الفرق بين الأمرين،
أما باللفظ فعن يونس وأما بالمعنى فعن معمر.

"قال" الزهري "أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ" بن عتبة بن مسعود الهُذَليُّ، جدّه
اللَّهِ بن عتبة بن مسعود، عبد بْنُ عَبْدِ  اللَّهِ  الله بن مسعود، عُبَيْدُ  عتبة أخو عبد 
ثقةٌ فقيهٌ ثبتٌ حافظٌ المدني،  الله  أبو عبد  أبيه،  له هنا عمّ  الله بن مسعود يكون 
عبد بن  عمر  معلِّمُ  وهو  للعلم،  جامعٌ  السبعة،  المدينة  فقهاء  أحد  صالحٌ،  إمامٌ 
العزيز، تابعي، مات سنة أربعٍ وتسعين وقيل ثمانٍ وتسعين، وقيل غير ذلك، روى

له الجماعة.

الفقهاء السبعة تقدم ذكرهم وهم المجموعون في قول القائل:

إذا قيل من في العلم سبعة أبحر ... روايتهـــــم ليست عن العلم خارجـة

فقــــــــل هم عبيــد الله عروةُ قاسمٌ ... سعيدٌ أبو بكر سليمانُ خارجـــــــــــهْ

سعيد بن المسيب، عروة بن الزبير، القَاسِمِ بنِ مُحَمَّدِ، خارجة بن زيد، أَبُو بَكْرٍ
بنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بنِ الحَارِثِ بنِ هشام، وسليمان بن يسار، وصاحبنا الذي معنا

الآن: عُبَيْدُ اللهِ بنُ عَبْدِ اللهِ بنِ عُتْبَةَ بن مسعود.

"عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ": صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم وابن عمّه، تقدم،
صحابي.

قال ابن عباس: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدَ النَّاسِ" أي أكثر
الناس جودًا، هو أجود الناس على الدوام.

بماله الناس  أجود  فكان صلى الله عليه وسلم  المحمودة،  الصفات  من  وهو  الكرم  هو  والجود: 
الخلقَ. ينفع  ما  كلِّ  وفي  وبدنه وعلمه ودعوته ونصيحته 

يَلْقَاهُ حِينَ  رَمَضَانَ  فِي  يَكُونُ  مَا  أَجْوَدُ  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  "وَكَانَ 
يلقاه جبريل. في رمضان حين  أوقاته وقتَ كونه  أجود  أي: وكان  جِبْرِيلُ" 

جبريل يلقاه  حين  رمضان  في  صلى الله عليه وسلم  جوده  زيادة  في  الحكمة  العلم:  أهل  قال 
والقرآن النَّفْسِ،  غِنَى  بِمَزِيدِ  الْعَهْدَ  لَهُ  تُجَدِّدُ  الْقُرْآنِ  مُدَارَسَةَ  أَنَّ  القرآن  فيدارسه 
خُلُقُه صلى الله عليه وسلم -كما قالت عائشة رضي الله عنها-يأتمر بأوامره وينتهي عن نواهيه،
بأنه الله  وصفه  وقد  والكرم،  الجود  وزيادة  الْخَيْرَاتِ  مَوْسِمُ  فَرَمَضَانُ  وَأَيْضًا 

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



القرآن. فيه  أُنزِل  الذي 

القرآن، وهو  به  والمنزول  رمضان،  وهو  الفاضل  الوقت  من  ذُكر  ما  فمجموع 
والنازل به وهو جبريل، ومدارسته معه حصل المزيد في الجود بكل ذلك والله

أعلم.

تقرأ المدارسة: هي أن  القُرْآنَ"  فَيُدَارِسُهُ  رَمَضَانَ  مِنْ  لَيْلَةٍ  كُلِّ  فِي  يَلْقَاهُ  "وَكَانَ 
على غيرك مقدارًا معلومًا ثم يقرأ عليك أو يقرأ قدره مما بعده وهكذا.

"فَلَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدُ بِالخَيْرِ" هذا اسم جامع لكل ما يُنتفَع
به؛ الخير.

"مِنَ الرِّيحِ المُرْسَلَةِ" المرسلة: أي المُطلقة، يعني أنه في الإسراع بالجود أسرع
السريعة الريح  من  أسرع  إنه  حتى  به  ويجود  الخير  إلى  فيسارع  الريح  من 

العاصفة.

قال أهل العلم: "عَبَّرَ بِالْمُرْسَلَةِ إِشَارَةً إِلَى دَوَامِ هُبُوبِهَا بِالرَّحْمَةِ وَإِلَى عُمُومِ النَّفْعِ
بِجُودِهِ كَمَا تَعُمُّ الرِّيحُ الْمُرْسَلَةُ جَمِيعَ مَا تَهُبُّ عَلَيْهِ".

وَقَعَ عِنْدَ أَحْمَدَ فِي آخِرِ هَذَا الْحَدِيثِ: "لَلا يُسْأَلُ شَيْئًا إِلَّلا أَعْطَاهُ" َثَبَتَتْ هَذِهِ
الزِّيَادَةُ فِي الصَّحِيحِ مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ: "مَا سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

شَيْئًا فَقَالَ لَلا".

الْجُودِ فِي كُلِّ وَقْتٍ - الْحَثُّ عَلَى  وقال أهل العلم: في هذا الحديث فوائد منها: 
الصَّلَلاحِ، بِأَهْلِ  الِلاجْتِمَاعِ  وَعِنْدَ  رَمَضَانَ،  فِي  الزِّيَادَةُ  وَمِنْهَا  الكرم-  الحث على 
يكرهه، لا  الْمَزُورُ  كَانَ  إِذَا  ذَلِكَ  وَتَكْرَارُ  الْخَيْرِ  وَأَهْلِ  الصُّلَحَاءِ  زِيَارَةُ  وَفِيهِ 
سَائِرِ مِنْ  أَفْضَلَ  وَكَوْنُهَا  والتدبر،  رَمَضَانَ،  فِي  الْقِرَاءَةِ  مِنَ  الْلإِكْثَارِ  وَاسْتِحْبَابُ 

الْلأَذْكَارِ، إِذْ لَوْ كَانَ الذِّكْرُ أَفْضَلَ أَوْ مُسَاوِيًا لَفَعَلَلاهُ -أي النبي صلى الله عليه وسلم وجبريل.-

رَمَضَانَ شَهْرِ  فِي  كَانَ  الْقُرْآنِ  نُزُولِ  ابْتِدَاءَ  أَنَّ  إِلَى  إِشَارَةٌ  "وَفِيهِ  ابن حجر:  قال 
لِلأَنَّ نُزُولَهُ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا جُمْلَةً وَاحِدَةً كَانَ فِي رَمَضَانَ كَمَا ثَبَتَ من حَدِيث
مِنْ عَلَيْهِ  نَزَلَ  بِمَا  فَيُعَارِضُهُ  سَنَةٍ،  كُلِّ  فِي  يَتَعَاهَدُهُ  جِبْرِيلُ  فَكَانَ  عَبَّاسٍ،  ابن 
كَمَا مَرَّتَيْنِ،  بِهِ  عَارَضَهُ  فِيهِ  تُوُفِّيَ  الَّذِي  الْعَامُ  كَانَ  فَلَمَّا  رَمَضَانَ،  إِلَى  رَمَضَانَ 
ثَبَتَ فِي الصَّحِيحِ عَنْ فَاطِمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، وَبِهَذَا يُجَابُ مَنْ سَأَلَ عَنْ مُنَاسَبَةِ

إِيرَادِ هَذَا الْحَدِيثِ فِي هَذَا الْبَابِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ"
www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000



الشيخين وغيرهما، ومنهم من الزهري عند  رواه جمع عن  عليه  متفق  الحديث 
قيل فيه إنه أثبت الناس في الزهري، يعني: ممن رواه عن الزهري من قيل فيه:

إنه أثبت الناس في الزهري.

الحديث صحيح لا علّة له ولا إشكال فيه والحمد لله.

نكتفي بهذا إذًا والحمد لله.

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:46:16 +0000


