
شرح صحيح البخاري1- المقدمة

الدرس الأول: بتاريخ: 30/10/1444ه – 20/05/2023
هذه وإلى  المستوى  هذا  إلى  وصلنا  بأن  وتفضل  علينا  من  الذي  لله  الحمد 
برنامج من  وتعالى  تبارك  بفضله  انتهينا  أن  بعد  التعلم،  مراحل  من  المرحلة 
التعلم، الله وقوته بمرحلة جديدة من مرحلة  اليوم بحول  التأصيل العلمي، نبدأ 
فمن أنهى معنا دروس التأصيل يكون قد بنى القواعد والأساسات التي تمكنه من

فهم ما سيأتي من معلومات بإذن الله تعالى.
هذه المرحلة هي مرحلة دراسة كتب السنة.

العلم يبدأ بأصوله، وتلك الأصول التي درستموها هي مرحلة تخدم هذه المرحلة
الله كتاب  فهم  هي  دراستنا  من  والغاية  واستيعابها،  فهمها  على  الطالب  وتعين 
وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما القرآن قد عقدنا له دروسًا في التفسير -نسأل الله أن
ينفع بها- والآن نبدأ في كتب السنة نسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفقنا وإياكم

وأن يتقبل منا، وأن ينفعنا بهذه المجالس.
وكما هو معلوم فإن أصح كتاب بعد كتاب الله هو صحيح البخاري، وهذا أمر
عليه أكثر أهل العلم، والخلاف فيه قليل، ولذلك سنبدأ بإذن الله تعالى بصحيح

البخاري.
اليوم معنا مقدمة بين يدي دروس هذا الكتاب، فائدة هذه المقدمة:

-1  إزالة بعض الشبه حول السنة، وحول صحيح البخاري، لكنني لن أذكر
الشبهة، شبه ساذجة ضعيفة، لا تستحق حتى الذكر، ولكن من درس
هذه المقدمة وعلمها، وعلم المعلومات التي فيها، سيعرف كيف يرد

هذه الشبه إذا طرأت عليه.
نسخ في  الموجودة  الرموز  فهم  هي  المقدمة:  هذه  من  الثانية  الفائدة    2-
البخاري التي بين أيدينا. إذا فتحت صحيح، البخاري تجد رموزًا في
هوامشه، هذه الرموز تذكر فروقا في النسخ، فهذه المقدمة تعينك على

فهم هذه الرموز، وكيف جاءت
بعضها تصلها  إلينا،  الأحاديث  اتصال  سلسلة  تصل  الثالثة:  الفائدة    3-
ببعض، كيف وصلنا صحيح البخاري؟ هذه الأحاديث التي فيه ما هي

أسانيدها؟

www.alqayim.net1Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



بداية أقول: السنة وحي من الله، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وما ينطق عن الهوى.
إن هو إلا وحي يوحى﴾ وهي بيان لكتاب الله، قال تبارك وتعالى: ﴿وأنزلنا إليك
الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم﴾ فهذه السنة فيها بيان للكتاب، لذلك قال عليه

الصلاة والسلام: (صلوا كما رأيتموني، أصلي) وقال: (خذوا عني مناسككم).
على الشبهة  هذه  بعضهم  عرض  السنة  عن  الاستغناء  شبهة  بادرة  بدرت  ولما 
أين تجد له:  بماذا؟ قال  النبي صلى الله عليه وسلم فاحتج عليه الصحابي  مسامع أحد أصحاب 
ثلاثًا، والمغرب  أربعًا.  والعصر  ركعات،  أربع  الظهر  صلاة  الله  كتاب  في 
وهكذا... أشار في جوابه هذا إلى أن السنة مبينة للكتاب، ولا يمكنك الاستغناء
عنها بالكتاب، فلا يغني الكتاب عن السنة، ولا السنة عن الكتاب، فهما وحي الله

وهما دينه.
هدم السنة  أنكر  من  لأن  السنة،  أنكر  من  كفر  على  الإسلام  علماء  أجمع  لذلك 
إلى انتهى. كيف سيصلي؟ كيف سيصوم؟ كيف سيزكي؟ كيف سيحج؟  الدين، 
بيان فالسنة  الدين.  هدم  فهو  بالسنة،  يأخذ  لم  إذا  شيء،  عنده  ليس  آخره... 

للكتاب.
جاء أثر عن أحد السلف رضي الله عنهم وهو مطرف بن عبد الله بن الشخير،
يقول أيوب بن أبي تميمة السختياني: "جاء رجل إلى مطرف، فقال: لا تحدثونا إلا
له فقال  القرآن،  في  بما  إلا  تحدثونا  "لا  قديمة،  الشبهة  شفتوا!  القرآن"  في  بما 
مطرف: إنا والله ما نريد بالقرآن بدلًلا، ولكن نريد من هو أعلم بالقرآن منا" من

يفسر لنا القرآن؟ هي السنة.
السامع أفهم  ما  الله عنهم وطريقتهم،  السلف رضي  أئمة  إلى جواب  انظر  لكن 
تزهيدًا بالقرآن ولا قدر أنملة، لا، عرّفه المكانة للقرآن عندنا في نفوسنا. لكن بيّن

له مع ذلك أننا بحاجة إلى السنة كي نفهم القرآن، وهذا من تعظيم القرآن أيضًا.
وقال حسان بن عطية: "كان جبريل ينزل على النبي صلى الله عليه وسلم بالسنة كما ينزل عليه

بالقرآن" وحي كله من الله سبحانه وتعالى.
وعن الأوزاعي قال: قال أيوب السختياني: "إذا حدثت الرجل بالسنة فقال دعنا
لك تبين  سلفية  آثار  هذه  مضل"  أنه ضال  فاعلم  القرآن،  من  وحدثنا  هذا،  من 

القوم. عند  السنة  منزلة 
بذلك، ربنا  أيضًا  آمرًا  الله  كتاب  في  هذا  وجاء  بالسنة،  بالأخذ  النبي صلى الله عليه وسلم  وأمر 
فقال تبارك وتعالى: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا﴾ وقال:
ذنوبكم﴾ وقال عليه لكم  ويغفر  الله  يحببكم  فاتبعوني  الله  تحبون  إن كنتم  ﴿قل 
الصلاة والسلام: (خذوا عني خذوا عني) و (عليكم بسنتي) إلى آخر ذلك...، هذا

www.alqayim.net2Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



للتذكير ولا الأصل أنكم قد درستم هذا كله فيما تقدم.
أحدكم ألفين  (لا  والسلام:  الصلاة  عليه  فقال  مخالفتها،  من  صلى الله عليه وسلم  النبي  وحذر 
متكئًا على أريكته، يأتيه الأمر من أمري، مما أمرت به أو نهيت عنه، فيقول: لا

ندري، ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه) هذا تحذير من مثل هذا.
وقال المقدام بن معد كرب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (ألا إني أوتيت الكتاب

ومثله معه) وهي السنة.
(ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول عليكم بهذا القرآن، فما وجدتم فيه من
حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه) هذا التحذير من النبي صلى الله عليه وسلم من
وإنما الكتاب،  تعظيم  مرادهم  وما  الزمن،  هذا  في  كثروا  الذين  هؤلاء  أمثال 
مرادهم الطعن في السنة، والقضاء على دين الله. فمن يذكر مثل هذا فاعلم أن

النبي صلى الله عليه وسلم قد حذّر منه قبل أكثر من 1400 سنة.
وقال الله سبحانه وتعالى: ﴿فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو

يصيبهم عذاب أليم﴾
وقال عليه الصلاة والسلام: (عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من
بدعة، محدثة  كل  فإن  الأمور،  ومحدثات  وإياكم  بالنواجذ،  عليها  بعدي، عضوا 
السنة، منزلة  هذه  السنة؟  تركنا  إذا  بالسنة  سنتمسك  كيف  ضلالة)  بدعة  وكل 

وتعالى. الله سبحانه  في شرع  ومكانتها 
أوعى من مبلغ  فرب  الغائب،  الشاهد  (فليبلغ  قال:  بتبليغها،  النبي صلى الله عليه وسلم  أمر  وقد 
سامع) وقال: (بلغوا عني ولو آية) وقال: (نّضر الله امرأ سمع منا حديثًا، فحفظه
حتى يبلّغه، فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورب حامل فقه، ليس بفقيه)
وقال لوفد عبد القيس: (احفظوه وأخبروه من ورائكم) وقال لمالك بن الحويرث:
(ارجعوا إلى أهليكم، فأقيموا فيهم، وعلموهم، ومورهم) هذا كله أمر بالبلاغ عنه

صلى الله عليه وسلم، فمن هنا حرصت هذه الأمة على حفظ السنة، وتبليغها.
فكيف بدأت رواية الحديث؟

بدأ الأمر من عهد الصحابة رضي الله عنهم.
فهمك لهذا التسلسل ومعرفتك له يزيل عنك الكثير من الشبهات.

بدأ الأمر من عهد الصحابة رضي الله عنهم في تلقي السنة وحفظها، فمنهم من
كان متفرغًا لحفظها لا يعمل في أمور الدنيا، إنما عمله حفظ سنة النبي صلى الله عليه وسلم عنه،
يحفظ، كان  من  ومنهم  للرزق،  طلبًا  والعمل  العلم  بين  يجمع  كان  من  ومنهم 
هريرة أبو  يكتب  ولا  ويحفظ  متفرغا،  كان  ممن  ويكتب  يحفظ  كان  من  ومنهم 

عنه. الله  رضي 

www.alqayim.net3Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



كل عن  أغنانا  منه  الرد  فكان  هريرة،  أبو  وسمعها  قديمة،  دارت  شبهات  هناك 
قول بعد ذلك فيها، قال: "يقولون: إن أبا هريرة قد أكثر" يعني أكثر من الحديث
عن النبي صلى الله عليه وسلم "والله الموعد" يعني لقاؤنا عند الله سبحانه وتعالى وموعدنا عند
الله للحساب "على ما يقولون. وعلى ما أحدث به". فهو تخويف لهم، وبيان أنه
يتقي الله سبحانه وتعالى، ويخاف هذا اليوم، فلا يكذب على الله سبحانه وتعالى،
مثل يتحدثون  لا  والأنصار  المهاجرين  بال  ما  "ويقولون  صلى الله عليه وسلم  رسوله  على  ولا 
ولا المهاجرون  بها  يحدث  لا  أحاديث  ويجيب  يكثر  الذي  هو  لماذا  أحاديثه؟" 
الأنصار؟ "وسأخبركم عن ذلك" الكلام له رضي الله عنه "إن إخواني من الأنصار
الصفق يشغلهم  كان  المهاجرين  من  إخواني  وإن  أراضيهم،  عمل  يشغلهم  كان 
بالأسواق" يعني الخروج إلى التجارة "وكنت ألزم رسول الله صلى الله عليه وسلم على ملء بطني"
إذا "فأشهد  بس  نفسه  ويقيت  يأكل  أن  من  يجده  ما  على  صلى الله عليه وسلم  النبي  يلزم  يعني 
غابوا، وأحفظ إذا نسوا" "فأشهد إذا غابوا" لأنهم في عملهم وهو متفرغ "وأحفظ
اذا نسوا" لأنه يحفظ عن النبي صلى الله عليه وسلم بجلوسه معه بشكل مستمر "ولقد قال رسول
الله صلى الله عليه وسلم يومًا: (أيكم يبسط ثوبه فيأخذ من حديثي هذا، ثم يجمعه إلى صدره، فإنه
إلى ثم جمعتها  من حديثه،  فرغ  علي حتى  بردة  فبسطت  شيئا سمعه)  ينسَ  لم 
الله في أنزلهما  آيتان  به، ولولا  اليوم شيئًا حدثني  صدري، فما نسيت بعد ذلك 
كتابه ما حدثت شيئًا أبدًا ﴿إن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى﴾ إلى
آخر الآيتين من سورة البقرة" هذا أبو هريرة رضي الله عنه بيّن لكم السبب الذي
جعله يكثر من الأحاديث، ويروي ما لم يروِ غيره. فأزال الشبه وبيّن الأمر جزاه

الله خيرًا.
وممن كان يكتب ويحفظ عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه، قال أبو
هريرة رضي الله عنه: "ما من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أحد أكثر حديثا عنه مني، إلا
يكتب ولا فإنه كان  أكتب"  يكتب ولا  فإنه كان  بن عمرو،  الله  ما كان من عبد 

أكتب.
وممن كان يجمع بين حفظ السنة والعمل طلبًا للرزق: عمر بن الخطاب رضي
الله عنه، يقول عمر: "كنت أنا وجار لي من الأنصار في بني أمية ابن زيد، وهي
وأنزل يومًا  ينزل  الله صلى الله عليه وسلم  رسول  على  النزول  نتناوب  وكنا  المدينة،  عوالي  من 
يومًا، فإذا نزلت جئته بخبر ذلك اليوم من الوحي وغيره، وإذا نزل فعل مثل ذلك"

فهذا عمر رضي الله عنه جمع بين طلب العلم وطلب الرزق.
النبي صلى الله عليه وسلم تعلم سنة  الحفظ، على  النبي صلى الله عليه وسلم يحرصون على  هكذا كان أصحاب 

بهذه الطريقة، وكان غالبهم يحفظ، والكتابة قليلة كما سيأتي إن شاء الله.

www.alqayim.net4Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



وتعالى، تبارك  الله  أمرهم  كما  بلّغوا  صلى الله عليه وسلم  النبي  لسنة  وتحملهم  حفظهم  بعد  ثم 
وكما أمرهم النبي صلى الله عليه وسلم، وقد تقدم قول أبي هريرة رضي الله عنه: "لولا آيتان في
فعل وكذلك  العلم،  كتمان  من  ويخشى  يبلغ،  هو  فكان  حدثت"  ما  الله  كتاب 
أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وأحاديثهم كثيرة مبثوثة، تدل على قيامهم بهذا الواجب، كما

أُمروا.
متى بدأ التأليف؟ في بداية الأمر كان النبي صلى الله عليه وسلم قد نهى عن الكتابة عنه.

النهي أن هذا  الأقوال في ذلك  النهي؛ ولكن أصح  العلماء في سبب هذا  اختلف 
تكتبوا (لا  والسلام:  الصلاة  عليه  فقال  بالكتاب،  السنة  تختلط  أن  خشية  كان 
عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه، وحدثوا عني ولا حرج، ومن كذب علي

متعمدا فليتبوأ مقعده من النار).
فأمر شاه)  لأبي  (اكتبوا  وقال:  عنه،  الكتابة  في  والسلام  الصلاة  عليه  أذن  ثم 
بالكتابة هنا، وكان عبد الله بن عمرو يكتب، وبإذن النبي صلى الله عليه وسلم كما تقدم قول أبي
هريرة رضي الله عنه، وعن عبد الله بن عمرو قال: "كنت أكتب كل شيء أسمعه
تكتب كل شيء تسمعه وقالوا:  قريش،  فنهتني  أريد حفظه،  الله صلى الله عليه وسلم  من رسول 
قال: هذا،  عليه  ينكرون  والرضا"  الغضب  في  يتكلم  بشر  صلى الله عليه وسلم،  الله  ورسول 
فيه، إلى  بأصبعه  فأومأ  الله صلى الله عليه وسلم،  لرسول  ذلك  فذكرت  الكتاب،  عن  "فأمسكت 
فقال: (اكتب، فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه إلا حق)" وعن أبي جحيفة رضي
إلا ما في الوحي  الله عنه هل عندكم شيء من  لعلي رضي  "قلت  قال:  الله عنه 
كتاب الله؟ قال: لا، والذي فلق الحبة، وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهمًا يعطيه الله
رجلًلا في القرآن، وما في هذه الصحيفة، قلت: وما في الصحيفة؟ قال: العقل،
عليه وهمَّ  في صحيفة،  مكتوبًا  كان  هذا  بكافر"  مسلم  يُقتل  وألا  الأسير،  وفكاك 
الصلاة والسلام بالكتابة لهم في آخر حياته، فكان أكثر اعتماد الصحابة رضي

الله عنهم على الحفظ، لا على الكتابة:
-  لأنهم بداية نهوا عن الكتابة.

-  ولأن من يعرف الكتابة فيهم قليل.
-  ولأن حفظهم كان قويًا بحيث يغنيهم عن الكتابة.

كثرت التابعين  عهد  وفي  عنهم،  الله  رضي  الصحابة  عهد  في  الحال  كان  هذا 
بين فيجمعون  الأمرين،  كلا  على  يعتمدون  المحدثون  ذلك  بعد  فصار  الكتابة، 
حفظ الصدر وحفظ الكتاب، فمنهم من يكتب، ومنهم من لا يكتب، عامر الشعبي
"ما كتبت سوداء في بيضاء" ما كان يكتب، لكن قال:  التابعين،  أئمة  مثلًلا من 
كان يحفظ حفظ عجبًا، حتى قال بعض حفاظ ذاك الزمان ما أذكر هو نفسه، ما

www.alqayim.net5Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



أدري هو عامر أو غيره، قال: كلما مر بأغنية أحدهم يغني، يغلق أذنيه بأصبعيه،
خشية أن تعلق الأغنية في ذهنه.

الصفحة أو  الكتاب  قرأ  إذا  كان  أنه  الحفاظ  بعض  تراجم  في  معنا  وسيأتي 
حفظها بس من مرة واحد، سيأتي، ومر معكم أيضًا ما ذُكر عن الإمام البخاري
رحمه الله من حفظه للخطأ الذي ذكروه له من مرة واحدة، حتى صار الحفاظ
فأنت قديمًا،  كانوا  وهكذا  موجود،  هذا  نحن،  من حفظه، حفاظ! مش  يعجبون 
عندما تأتي وتتكلم عن هؤلاء الأئمة، لا تقس هؤلاء الجهابذة على نفسك، فالحفظ
العصور تلك  تفهم  فلما  الأمور،  هذه  كل  والدين،  العلم  كذلك  ويقل  يضعف، 

تكلم. عندئذ  وتعرف حالهم، 
وصلنا إلى التابعين، وقلنا المحدثون بعد هذا كانوا يعتمدون على الحفظ؛ حفظ
الصدر، وحفظ الكتاب، فمنهم من يكتب، ومنهم من لا يكتب، ومنهم من يجمع

بين الحفظ والكتابة، وكثرت الكتابة فيهم.
القلوب في  والضبط  الحفظ  على  أولًلا  اعتمادهم  "وكان  الأثير:  ابن  قال 
والخواطر، غير ملتفتين إلى ما يكتبونه" الاهتمام ليس فيما يكتب، الكتابة كانت
زيادة توثيق. قال: "ولا معوِّلين على ما يسطرونه محافظة على هذا العلم كحفظهم
واتسعت الإسلام  انتشر  "فلما  السنة  يحفظون  كانوا  هكذا  وجل"  عز  الله  كتاب 
الصحابة، معظم  ومات  الفتوح،  وكثرت  الأقطار،  في  الصحابة  وتفرقت  البلاد، 
الضبط" "وقلَّ  يقول  إيش  هنا  شوف  الضبط"  وقلَّ  وأتباعهم،  أصحابهم  وتفرق 
بالكتابة، وتقييده  الحديث،  تدوين  إلى  العلماء  "احتاج  قال:  الحفظ،  ضعف 
والقلم يهمل،  والذكر  يغيب،  والذهن  يغفل،  الخاطر  فإن  الأصل،  إنه  ولعمري 

انتهى كلامه. ينسى"  ولا  يحفظ، 
التوثيق لزيادة  معًا  والكتابة  الحفظ  على  يعتمدون  ذلك  بعد  المحدثون  فكان 
العزيز رضي عبد  بن  عمر  عهد  في  كتبٍ  في  الأحاديث  بجمع  وبدؤوا  والتثبت، 

عنه. الله 
كتب عمر بن عبد العزيز إلى أبي بكر ابن حزم: "انظر ما كان في حديث رسول
إلا حديث تقبل  ولا  العلماء،  وذهاب  العلم،  دروس  فإني خفت  فاكتبه،  الله صلى الله عليه وسلم 
النبي صلى الله عليه وسلم، ولتفشوا العلم ولتجلسوا حتى يُعلَّم من لا يعلم، فإن العلم لا يهلك حتى

يكون سرًا"
هكذا بدأ التصنيف، وكثرت المصنفات في السنة، من سننٍ ومسانيدَ وجوامع

في عهد التابعين ومن بعدهم.
وإفراد الصحيح،  تأليف  على  وعزم  الله  رحمه  البخاري  الإمام  جاء  حتى 

www.alqayim.net6Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



الضعيفة. الصحيحة عن  الأحاديث 
بن إبراهيم  بن  إسماعيل  بن  محمد  الله  عبد  أبو  هو  البخاري؟  الإمام  هو  فمن 

الجُعفي. بردزبه  ابن  المغيرة 
بردزبه: كلمة فارسية هو اسم الآن، لكن له معنى عندهم بالفارسية هم الزراع كما

يقول أهل بخارى.
الإمام البخاري كان من بخارى، وبخارى هذه: فيما يعرف اليوم بأوزباكستان.

طبعا بردزبه هذا كان فارسيا على دين قومه.
وأما المغيرة ابن بردزبه: فأسلم على يدي يمان والي بخارى، ويمان هذا جُعفي،
الذي أسلم ليمان  النسبة هي أصلًلا  الجعفي، هذه  البخاري  يقال في نسبة  فالآن 
على يديه جد الإمام البخاري، فهذه النسبة نسبة ولاء، هو لم يكن جعفيًا، ولكن
الرجل الذي أسلم على يديه جده كان جعفيًا، وهناك مذهب عند بعض العلماء

أن من أسلم على يد شخص كان ولاؤه له، فصار جعفيًا بالولاء.
وجده إبراهيم: قال الحافظ ابن حجر: "لم أقف على شيء من أخباره"

وأما أبوه إسماعيل فترجم له ابن حبان في الثقات، وقال: "إسماعيل بن إبراهيم
والد البخاري يروي عن حماد بن زيد، ومالك، وروى عنه العراقيون" فأبوه كان

من أهل الحديث.
وأقبل أمه،  فربّته  وهو صغير،  والده  توفي  بخارى،  في   194 سنة  البخاري  ولد 
الفربري، تلميذه  فيما ذكره  نفسه  الصغر، وقد تحدث عن  العلم من  على طلب 
"أُلهمت يقول:  البخاري  سمعت  قال:  البخاري،  وراق  حاتم  أبي  بن  محمد  عن 
حفظ الحديث" هذا توفيق الله سبحانه وتعالى للعبد، إلهام من الله تبارك وتعالى
إذ عليك  أتى  وكم  "قلت:  صغير  وهو  الكتّاب"  في  وأنا  الحديث  حفظ  "أُلهمت 
ذاك؟" كم كان عمرك يعني؟ "قال: عشر سنين أو أقل" إلى أن قال "فلما طعنت
يعني هؤلاء"  كلام  وعرفت  ووكيع،  المبارك  ابن  كتب  حفظت  سنة   16 في 
إلى الحج، فلما طعنت في "ثم خرجت مع أمي وأخي  ثم قال:  الرأي،  أصحاب 
التاريخ بالمدينة 18 سنة، صنفت كتاب قضايا الصحابة والتابعين، ثم صنفت 
عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم" 18 سنة عندنا اليوم ما زال يلعب في الشارع، هذا 18 سنة،
قال: "صنفت كتاب قضايا الصحابة والتابعين، ثم صنفت التاريخ بالمدينة عند
ضوء على  ضوء،  في  يكون  المقمرة"  الليالي  في  أكتبه  وكنت  صلى الله عليه وسلم،  النبي  قبر 
أسماء في  هذا  التاريخ  قصة"  عندي  وله  إلا  التاريخ  في  اسمٌ  "وقلَّ  قال  القمر، 
الرجال، يقول لك أسماء الرجال هؤلاء الذين تراهم في كتاب التاريخ، كل واحد
منهم له عنده قصة "إلا أني كرهت أن يطول الكتاب" هذا حفظ عجيب، اشتغل

www.alqayim.net7Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



وهو صغير في طلب العلم وسماع الحديث، ورحل الى أكثر محدثي الأمصار في
خرسان والشام ومصر والحجاز والعراق، قدم بغداد مرارًا، واجتمع إليه أهلها،
واعترفوا بفضله، وشهدوا بتفرده في علمي الرواية والدراية في وقته، ونُقل عنه
أنه قال: "كتبت عن 1080 نفسًا ليس فيهم إلا صاحب حديث" وقال أيضًا: "لم

أكتب إلا عمن قال: الإيمان قول وعمل" صاحب سنة ما كتب عن المرجئة.
الحفظ، الذاكرة، سريع  قوي  الله  فهي شيء عجب، كان رحمه  قوة حفظه:  أما 
عمن فضلًلا  الحفاظ،  الأذكياء  منه  يتعجب  ما  حاله  على  المطّلعون  عنه  ذكر 
يأخذ كان  إسماعيل،  بن  محمد  مثل  رأيت  "ما  الكلوذاني:  بكر  أبو  قال  سواهم، 
بمرة، الأحاديث  أطراف  عامة  فيحفظ  اطلاعة  عليه  فيطلع  العلماء.  من  الكتاب 
بن محمد  الله  عبد  لأبي  "قلت  البخاري:  وراق  حاتم  أبي  ابن  محمد  وقال 
إسماعيل: تحفظ جميع ما أدخلته في المصنف؟ قال: لا يخفى علي جميع ما فيه"
حديث ألف  مائة  أحفظ  يقول:  البخاري  "سمعت  حمدويه:  بن  محمد  وقال 
السجستاني: الأزهر  بن  محمد  وقال  غير صحيح"  حديث  ألف  ومائتي  صحيح، 
"كنت في مجلس سليمان بن حرب، والبخاري معنا، يسمع ولا يكتب" حفظ فقط
"فقيل لبعضهم: ما له لا يكتب؟ فقال يرجع إلى بخارى، ويكتب من حفظه" وقال
قال إسماعيل،  بن  محمد  علينا  "قدم  البيكندي:  عاصم  بن  الحسين  بن  علي 
إلى أنظر  كأني  يقول:  راهويه  بن  إسحاق  بعضنا: سمعت  فقال  عنده،  فاجتمعنا 
سبعين ألف حديث من كتابي، فقال محمد بن إسماعيل، أو تعجب من هذا؟ لعل
نفسه" به  عنا  وإنما  كتابه،  من  ألف حديث  مائتي  إلى  ينظر  من  الزمان  هذا  في 
وقال أبو جعفر محمد بن أبي حاتم: "سمعت أبا عمر سليمان بن مجاهد، يقول:
يحفظ صبيًا  لرأيت  قبل  جئت  لو  فقال:  البيكندي،  سلام  بن  محمد  عند  كنت 
سبعين ألف حديث، قال فخرجت في طلبه حتى لحقته، قال: أنت الذي يقول إني
الصحابة من  بحديث  أجيئك  ولا  وأكثر،  نعم  قال:  حديث؟  ألف  سبعين  أحفظ 
أروي حديثًا من ولست  ومساكنهم،  ووفاتهم  أكثرهم  مولد  عرفتك  إلا  والتابعين 
حديث الصحابة أو التابعين إلا ولي من ذلك أصل أحفظه، حفظًا عن كتاب الله

وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم"
ولعل من أعجب ما ذُكر من أخبار حفظه رحمه الله هو ما حصل معه عندما
كتب في  القصة  هذه  علمتم  وقد  العراق،  محدثوه  وامتحنه  العراق،  دخل 
المصطلح عندما درستم هناك، قال الحافظ ابن حجر، الحافظ ابن حجر حافظ
"هنا قال:  الحفاظ،  بكلام  نأتيكم  بكلامنا،  نأتيكم  ما  للبخاري"  يُخضع  "هنا  قال: 
حافظًا" كان  فإنه  الصواب،  إلى  الخطأ  رده  من  العجب  فما  للبخاري،  يُخضع 

www.alqayim.net8Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



يعني يحفظ الصواب، ما في مشكلة "بل العجب من حفظه للخطأ على ترتيب ما
الله أوجدهم  قد  أناس  هؤلاء  منه جدًا،  يُتعجب  أمر  واحدة"  مرة  عليه من  ألقوه 

دينه. لحفظ  وتعالى  سبحانه 
من تقدير  موضع  البخاري  كان  الله،  رحمه  البخاري  الإمام  على  العلماء  ثناء 
شيوخه وأقرانه، تحدثوا عنه بما هو أهله، وأنزلوه المنزلة التي تليق به، من غير
إفراط ولا تفريط، فهذا حال أهل الحديث في إنصافهم، في كلامهم على الرجال،
الذهبي الحافظان  مناقبه  جمع  وقد  بعده،  جاء  أو  عاصره  ممن  غيرهم  وكذلك 
وابن حجر في مؤلفين خاصين، كما ذكر ذلك الذهبي في تذكرة الحفاظ، وابن

حجر في تهذيب التهذيب.
نذكر لكم نماذج من ذاك وبعضًا منه، قال أبو عيسى الترمذي: "كان محمد ابن
إسماعيل عند عبد الله ابن منير، فقال له لما قام يا أبا عبد الله؟ جعلك الله زين
هذه الأمة، فاستجاب الله تبارك وتعالى له فيه" يقول الإمام البخاري: "كنت إذا
غلط لنا  بيّن  "يقول:  شيخه  حرب  بن  سليمان  حرب"  بن  سليمان  على  دخلت 
البخاري: وراق  حاتم  أبي  بن  محمد  وقال  هذا،  في  إليه  يرجع  شيخه  شعبة" 
"سمعت يحيى بن جعفر البيكندي، يقول: لو قدرت أن أزيد من عمري في عمر
محمد بن إسماعيل لفعلت، فإن موتي يكون موت رجل واحد، وموت محمد بن
مثل خراسان  أخرجتْ  "ما  حنبل:  بن  أحمد  وقال  العلم"  ذهاب  فيه  إسماعيل 

إسماعيل" بن  محمد 
ولما بلغ علي بن المديني، وأنتم تعرفون من هو علي بن المديني قول البخاري:
المديني بن  علي  قال  المديني"  بن  علي  عند  إلا  أحد  عند  نفسي  استصغرت  "ما 
يعني "هو"  رجاء:  بن  رجاء  وقال  نفسه"  مثل  رأى  ما  قوله،  "دع  أخبره:  لمن 
البخاري "آية من آيات الله، تمشي على ظهر الأرض" وقال الحاكم النيسابوري
صاحب المستدرك: "هو إمام أهل الحديث، بلا خلاف بين أهل النقل" وقال ابن
خزيمة صاحب الصحيح: "ما رأيت تحت أديم السماء، أعلم بحديث رسول الله
في الذهبي  الحافظ  وقال  البخاري"  إسماعيل  بن  محمد  من  له  أحفظ  ولا  صلى الله عليه وسلم، 
تذكرة الحفاظ: "وكان رأسًا في الذكاء، رأسًا في العلم، رأسًا في الورع والعبادة"
ولم ذكاء،  يتوقد  العلم،  أوعية  من  "وكان  الذهبي:-  -يعني  العبر  كتابه  في  وقال 
التهذيب: تقريب  في  ابن حجر  الحافظ  وقال  عليه"  الله  رحمة  مثله  بعده  يخلّف 
"أبو عبد الله البخاري جبل الحفظ، وإمام الدنيا، ثقة الحديث" وقال ابن كثير في
أوانه، في  به  والمقتدى  زمانه،  في  الحديث  أهل  إمام  "هو  والنهاية:  البداية  كتابه 

والمقدم على سائر أضرابه وأقرانه"

www.alqayim.net9Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



الحياء، غاية  في  الله  رحمه  البخاري  كان  :وقد  كثير-"  ابن  -كلام  أيضًا  وقال 
الآخرة في  والرغبة  الفناء،  دار  الدنيا  في  والزهد  والورع،  والسخاء،  والشجاعة، 

كثير. قليل من  هذا  البقاء"  دار 
محنته كيف بدأت؟ وفيما حصلت رحمه الله؟

قبل ذلك تعلمون فتنة القول بخلق القرآن، قد مرت معكم، التي حصلت في زمن
الإمام أحمد، وما الذي حصل فيها من محنة على أهل السنة والجماعة، وكيف
وقف الإمام أحمد رحمه الله في تلك الوقفة التي سطرت إلى آخر الزمان، وكان

لها من نصرة السنة ما هو معلوم، بسببها وجد قول الواقفة، واللفظية.
الواقفة: الذين قالوا نتوقف في خلق القرآن، فلا نقول مخلوق ولا غير مخلوق.

لفظي يقولون:  الذين  النقطة،  هذه  في  هنا  الآن  يهموننا  الذين  وهم  اللفظية: 
بالقرآن مخلوق، كان أئمة السلف يقولون: "من قال: لفظي بالقرآن مخلوق فهو
بالقرآن لفظي  تقول  أن  يجوز  فلا  مبتدع"  فهو  مخلوق  غير  قال:  ومن  جهمي، 
القضية نفهم هذه  أن  بد  يعني لا  بالقرآن غير مخلوق، ليش؟  لفظي  مخلوق، ولا 

حتى نعرف الفتنة التي مرت على الإمام البخاري رحمه الله.
هذه كانت  لذلك  مجملة،  مشتركة  كلمة  هو؟  ما  اللفظ  مخلوق،  بالقرآن  لفظي 
على يطلق  اللفظ:  وباطلًلا،  حقًا،  تحتمل  مخلوق"،  بالقرآن  "لفظي  الجملة: 

الملفوظ. ويطلق على  الفعل،  المصدر 
يعني لما تقول لفظي بالقرآن مخلوق يحتمل أحد أمرين:

·  أن تريد بلفظي: فعلي، حركة لساني، وشفتي صوتي.
·  أو تريد الملفوظ، وهو القرآن.

فعلي، بمعنى  مخلوق"  بالقرآن  "لفظي  قولك:  وهو  حق،  جزء  الكلمة  في  فصار 
وفيها باطل، وهو أن: "القرآن الملفوظ مخلوق" وهذا كفر، هذه الكلمة المشتركة،
استعمل بالباطل،  الحق  ولَبْس  للتلبيس،  القرآن  خلق  فتنة  في  قالها  من  قالها 
اللفظ المجمل، ولا يصلح استعمال الألفاظ المجملة في العقيدة، خاصة في وقت
الأمر الدين،  ويميع  الحق  ويضيع  بالباطل،  الحق  يخلط  لأنه  ليش؟  بها،  الفتنة 
خطير، فلذلك قال على من قال من السلف: "من قال لفظي بالقرآن مخلوق، فهو

جهمي" لأنه يغطي الحق بمثل هذه الألفاظ، هو حقيقة جهمي، لكنه يتستر.
لكن مخلوق،  غير  صحيح  القرآن  مخلوق"  غير  بالقرآن  "لفظي  قال:  من  طيب 
مخلوق؟ مش  فعلك  كيف  فعلك،  وهو  آخر،  أمرًا  تحتمل  بالقرآن،  لفظي  الكلمة 

العلم. أهل  قال بعض  الاتحادية كما  أيضًا، عقيدة  كفر  وهذا 
فلما كانت الكلمة تحتمل هذا وهذا، صارت محرمة ممنوعة، ويشنِّع السلف على

www.alqayim.net10Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



بالقرآن "لفظي  قول:  تحريم  في  خلاف  بينهم  يُعلم  ولا  الكلام،  هذا  يقول  من 
مخلوق"

ماذا قال ابن تيمية رحمه الله؟
أو بالقرآن،  لفظي  أو  مخلوقة،  التلاوة  أو  القراءة  أو  بالقرآن؟  اللفظ  قال  "فمن 
تلاوتي، دخل في كلامه" يعني: المعنى الذي يدل عليه كلامه "نفس الكلام المقروء
المتلو، وذلك هو كلام الله تعالى، وإن أراد بذلك مجرد فعله وصوته كان المعنى
وصوته فعله،  هو  الذي  "هذا"  وغيره"  هذا  يتناول  اللفظ  إطلاق  لكن  صحيحًا، 
لفظي قال  "من  كلامه:  بعض  في  أحمد  قال  "ولهذا  قال:  القرآن،  وهو  "وغيره" 
فعله به  أراد  إذا  عما  احترازًا  جهمي،  فهو  القرآن،  به  يريد  مخلوق  بالقرآن 
ذلك في  دخل  تلاوتي  أو  مخلوق،  غير  بالقرآن  لفظي  قال  ومن  وقال:  وصوته، 
العباد "وأفعال  قال:  مشكلة  مخلوق  غير  عمله  فصار  عمله"  هو  الذي  المصدر 
مخلوقة" فلا يجوز له أن يقول هذا، قال: "ولو قال: أردت به أن القرآن المتلو غير
المعنى حيث  من  كان  إن  بدعة"  هذا  لفظك  قيل:  حركاتي،  نفس  لا  مخلوق، 
مقصودك كان  "وإن  شوف  وإيهام"  إجمال  "وفيه  بدعة  لفظك  لكن  صحيح، 
بالقرآن الكبار إطلاق هذا، وهذا" لا تقول لفظي  السنة  أئمة  صحيحًا، فلهذا منع 

مخلوق، ولا تقول لفظي بالقرآن غير مخلوق "وكان هذا وسطًا بين الطرفين"
طيب ما الذي حصل مع الإمام البخاري؟ هذه استفتاحية من أجل أن نفهم ما

الذي حصل مع الإمام البخاري رحمه الله.
قال محمد بن يحيى، أولًلا نبدأ بمحمد بن يحيى الذهْلي، إمام من أئمة أهل السنة
والجماعة، من أئمة أهل الحديث، حافظو كبير إمام، كان ذا قدر وشأن عند أهل
الحديث، وقد أثنى عليه أئمة العلم والسنة، فلا يُسمح بالطعن فيه لأي أحد، حتى
هذا، لك  يجوز  لا  تعالى  الله  البخاري رحمه  الإمام  الدفاع عن  مرادك  كان  وإن 

ذلك. في  الكلام  الله  إن شاء  كما سيأتي 
قال محمد بن يحيى الذهلي: "قد أظهر هذا البخاري قول اللفظية، واللفظية عندي
شر من الجهمية" إذن محنة الإمام البخاري من هنا تأتي، أنه اتُهم بأنه يقول بقول

اللفظية، عرفنا من هم اللفظية.
وقال أبو حامد بن الشرقي: "سمعت محمد بن يحيى الذهْلي يقول: القرآن كلام
عن استغنى  هذا  لزم  فمن  تُصرف،  وحيث  جهاته،  من جميع  مخلوق  غير  الله 
من سواه  "وعما  مخلوق  غير  ولا  مخلوق  يقول  أن  إلى  يحتاج  ما  يعني  اللفظ" 
الكلام في القرآن" خلاص، استغنى عن كل هذا "ومن زعم أن القرآن مخلوق فقد
ضربت وإلا  تاب  فإن  يستتاب،  امرأته،  منه  وبانت  الإيمان،  عن  وخرج  كفر، 

www.alqayim.net11Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



عنقه، وجعل ماله فيئًا بين المسلمين، ولم يدفن في مقابرهم" إلى هنا هذا الكلام
ليس لمحمد بن يحيى الذهلي وحده، هذا لأئمة الإسلام جميعًا، كانوا يقولون هذا
فقد مخلوق،  غير  ولا  مخلوق  أقول  لا  فقال:  وقف  "ومن  قال:  به،  ويصرحون 
ضاهى الكفر مَثَلَه، ومن زعم أن لفظي بالقرآن مخلوق، فهذا مبتدع، لا يُجالس،
ولا يُكلّم" هذا بيان مذهب محمد بن يحيى الذهلي في هذه المسألة، وهو يتهم الآن
اللفظية قال: "ومن ذهب بعد هذا إلى محمد بن بأنه يقول بقول  الإمام البخاري 
إسماعيل البخاري فاتهموه، فإنه لا يحضر مجلسه إلا من كان على مثل مذهبه".

فيها يختلف  لا  سلفية،  أصول  هذه  سلفية،  أصول  والتأصيل  الأصل  حيث  من 
هذا، أقول  أنا  الشخص،  على  تطبيقها  عن  النظر  بغضّ  والجماعة،  السنة  أهل 
هم أناس  من  الرجال  كتب  في  المسألة  هذه  على  الكثيرة  للتعليقات  لماذا؟ 
في بالطعن  يبدأ  الكلام  هذا  مثل  إلى  يأتي  فعندما  البدع،  بداء  أصلًلا  مرضى 
الذهْلي رحمه الله بطريقة خبيثة، أو مميع يطعن في طريقة تقعيده، وهي طريقة
سلفية بحتة، من أراد أن يعرفها، يرجع إلى كتب السلف رضي الله عنهم في هذه

المسائل.
الإمام على  القول  هذا  ثبوت  في  الذهلي  يحيى  بن  محمد  الإمام  مع  نقاشنا 
البخاري، بس مش أكثر، لا نقر بأن البخاري قال هذا الكلام، وسيأتي دليلنا على
ذلك، بهذا ندافع عن الإمام البخاري، لا بالطعن في محمد بن يحيى الذهْلي، هذا
عندنا إمام من أئمة أهل السنة والجماعة، وهذا عندنا إمام من أئمة أهل السنة

والجماعة. أما التقعيد والتأصيل فسلفي من محمد بن يحيى الذهلي رحمه الله.
"أفعالنا فقال:  بالقرآن،  اللفظ  عن  سئل  الله؟  رحمه  البخاري  قاله  الذي  ما 
أني نيسابور، وعدَّ مدنًا  أهل  أفعالنا" وقال: "من زعم من  مخلوقة، وألفاظنا من 
العباد أفعال  قلت:  أني  إلا  أقله  لم  فإني  كذاب،  فهو  بالقرآن مخلوق  لفظي  قلت 

العباد مخلوقة. أفعال  أن  اثنان  فيه  يختلف  لا  هذا  مخلوقة" 
هذه حصلت  لما  إمام،  وهو  التهمة،  هذه  نفسه  عن  واضحًا  صريحًا  نفيًا  نفى 
الفتنة كان إمامًا، وكان له قدر وشأن عند المسلمين، مُصدَّق، فإذا قال هذا فلا

مجال للتشكيك بعد ذلك فيما قال.
ثم خرج من البلد التي فيها الذهْلي، وذهب إلى غيرها، فقدم محمد بن إسماعيل
إليهما محمد الري، وسمع منه أبو حاتم، وابو زرعة، وتركا حديثه عندما كتب 
بن يحيى أنه أظهر عندهم بنيسابور أن لفظه بالقرآن مخلوق، تركه أبو زرعة وأبو
مع يتعاملون  السلف  كان  كيف  منها  نتعلم  سنية،  طريقة  سلفية،  أصول  حاتم، 
الطريقة لكن  البخاري،  إسماعيل  بن  محمد  في  نخالفهم  كنا  وإن  المخالفين، 

www.alqayim.net12Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



فيها. إشكال  لا  صحيحة 
فمن يعلّق على تصرفات هؤلاء الأئمة، وينظّر عليهم... ما نريد أن نكبر عليه في
الكلام، لكن ينبغي أن يحترم نفسه مع أئمتنا، فنحن نحترمك ما احترمت أئمتنا.

فكان رحمه الله ينتقل من بلد إلى بلد، ويخرج من البلد التي يدخلها بسبب هذه
المحنة، إما بأن يخرجه أميرها، أو إذا حصل انقسام بين طلبة العلم بسببه خرج

حتى يقضي على هذا الشر الذي حصل.
إذن سبب هذه المحنة اتهام محمد بن إسماعيل البخاري أنه يقول: لفظي بالقرآن

مخلوق.
هل هذا ثابت عليه؟ لا، بنصّه رحمه الله بأنه لم يقل هذا، فهو بريء منه، فلا يجوز

لأحد بعد ذلك أن يتهمه بذلك.
الإمام قال  أنه  به  يثق  من  له  نقل  قد  الله  رحمه  يحيى  بن  محمد  أن  الظاهر 

الكلمة. هذه  البخاري 
الإمام البخاري قال كلمة أوهمت البعض أنه يقول بهذا كما ذكر ما الذي قاله.
فيقول بعض الذين لا يعرفون مقام محمد بن يحيى الذهْلي أنه حسد البخاري.

يحيى بن  وبين محمد  بينه  البخاري صار  الإمام  لكن  البخاري،  الإمام  قاله  نعم 
نفسه. يدافع عن  هذا  مثل  فيقول  إشكال  الذهلي 

أما أنت، ليس لك أن تقول هذا، هذا إمامٌ ديّن تقي صالح، صاحب علم ومكانة
من أكثر  معظمًا  كان  البلاد  بعض  وفي  البخاري،  شيخ  وهو  المسلمين،  عند 

يحسده؟ ماذا  يحسده؟ على  فكيف  نفسه،  البخاري 
كان كلامه مسموعًا يعني  يحيى،  بن  لكلام محمد  منها  نيسابور خرج  لما دخل 

ماذا؟ يحسده على  البخاري،  إسماعيل  بن  أكثر محمد  أهلها،  عند 
فلا يجوز رمي هذا الإمام بمثل هذه التهمة، هذه تقدح في الدين، حسد، ومعاداة
الشخص على الدنيا، على الرياسة والعلم والصدارة، نعوذ بالله! هذا كلام باطل،
نعم مخطئ محمد بن يحيى الذهلي، نعم مخطئ فيما اتهم به محمد بن إسماعيل
البخاري، نعم، البخاري كان إمامًا، ولا يقول باللفظية، بل هو إمام من أئمة أهل

السنة والجماعة، ويقول بقول أهل السنة والجماعة.
التعامل مع المخالفين من لكن أيضًا نتعلم فوائد كثيرة من هذه القصة، كيفية 
تتابع وكيف  يفعلون،  عنهم  الله  رضي  السلف  كان  كيف  والضلال،  البدع  أهل 
عندهم كان  مقرر،  الأمر  لأن  الذهلي  يحيى  بن  محمد  كلام  قبول  على  الناس 

مخالفة غير مقبولة في أمور العقيدة أبدًا، والتمييع في الدين غير مقبول نهائيًا.
خلاص يحيى  بن  محمد  من  الرسالة  جاءتهم  لما  حاتم  وأبو  زرعة  أبو  كيف 

www.alqayim.net13Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



عندهم، انتهى الأمر، هكذا كان السلف يتعاملون مع المخالفين، لا كالذي يحصل
الأمور، وسيأتي، وسنذكر واختلطت  الكثير،  عند  التمييع عم وطم  منهج  اليوم! 
لكم صورة تبين لكم الفساد العريض الذي صار في الأرض بسبب منهج أو فعل

هو موافق لما يريده المميعة وسترون.
أهل أئمة  إمام من  البخاري،  بن إسماعيل  ننهي: محمد  الكلام قبل ما  خلاصة 
والجماعة، السنة  أهل  أئمة  من  إمام  الذهْلي  يحيى  بن  محمد  والجماعة،  السنة 
أهل إمام من  البخاري  والإمام  البخاري،  إسماعيل  بن  لمحمد  اتهامه  في  أخطأ 
السنة والجماعة لا يقول بقول أهل البدع بأن لفظي بالقرآن مخلوق، بل هو يصرح

بأن القرآن كلام الله غير مخلوق. وله كتاب في خلق أفعال العباد.
وفاته ومدة عمره رحمه الله: توفي في قرية من قرى سمرقند سنة 256، ومدة

عمره 62 سنة.
إلى إسماعيل  بن  محمد  "جاء  السمرقندي:  الجبار  عبد  بن  القدوس  عبد  قال 
عندهم فنزل  أقرباء،  بها  له  وكان  سمرقند،  عن  فرسخين  تبعد  قرية  خرتنك" 
"فسمعته ليلة يدعو، وقد فرغ من صلاة الليل، اللهم إنه قد ضاقت علي الأرض
لما هذا  بخرتنك،  وقبره  مات"  حتى  الشهر  تم  فما  إليك،  فاقبضني  رحبت،  بما 
حصلت له هذه المحنة، اشتد الأمر عليه ودعا بهذا الدعاء فمات رحمه الله، وقد
ابتلي ونسأل الله سبحانه وتعالى أن يكون هذا البلاء رفعة، له وزيادة مكانة عند

الله سبحانه وتعالى.
قال الحافظ ابن كثير في كتابه البداية والنهاية: "وقد ترك رحمه الله بعده علمًا
من أسداه  بما  موصول  هو  بل  ينقطع،  لم  فعلمه  المسلمين،  لجميع  نافعًا 
الصالحات في الحياة، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا مات ابن آدم انقطع عمله

إلا من ثلاث: علم ينتفع به...) الحديث رواه مسلم"
من مؤلفاته:

-  كتاب الأدب، يسميه العلماء الأدب المفرد، كي يفرقوا بينه وبين
كتاب الأدب الذي في صحيح البخاري.

-  وله كتاب رفع اليدين في الصلاة.
-  والقراءة خلف الإمام.

-  وبر الوالدين.
الرجال والأوسط والصغير، ثلاث كتب الكبير هذا في  والتاريخ    -

كلها في الرجال.
-  وله كتاب خلق أفعال العباد، وغير ذلك...

www.alqayim.net14Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



أفرد من  أول  الله  رحمه  البخاري  الإمام  لصحيحه:  البخاري  تأليف  سبب 
التأليف سببان: عليها، وسبب  المتفق  المعروفة  بشروطه  الصحيح 

البخاري قال: سمعت  فارس،  بن  بن سليمان  الأول: جاء عن محمد    1-
يقول: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم وكأني واقف بين يديه، وبيدي مروحة أذب بها
فهو الكذب،  عنه  تذب  أنت  لي:  فقال  المعبّرين،  بعض  فسألت  عنه، 
الأول؛ السبب  هو  هذا  الصحيح"  الجامع  إخراج  على  حملني  الذي 

رؤيا.
-2  الثاني: قال إبراهيم ابن معقل النسفي: "سمعت أبا عبد الله محمد بن
بعض لنا  فقال  راهويه،  ابن  إسحاق  عند  كنت  يقول:  إسماعيل 
النبي صلى الله عليه وسلم، فوقع ذلك في لو جمعتم كتابًا مختصرًا لسنن  أصحابنا: 
قلبي، فأخذت في جمع هذا الكتاب يعني كتاب الجامع" هذا السبب

الثاني.
أهل عند  البخاري  بصحيح  الناس  عند  مشهور  الكتاب  البخاري:  صحيح  اسم 
الناس جميعًا، وغلب عليه هذا الاسم، لكن ليس هو الاسم العلم وطلابه، وعند 

الذي وضعه البخاري، له.
الاسم: الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه

وسلم، وسننه وأيامه.
والفتن، والتفسير  والآداب،  والفضائل  الأحكام  أحاديث  فيه  يجمع  الجامع: 

فن. دون  بفن  وليس مختصًا  فهو جامع،  ذلك...،  الساعة، وغير  وأشراط 
المسندة الأحاديث  تخريج  الكتاب  من  الأصلي  المقصود  هو  هذا  المسند: 
فإنما ذكره فيه من غير ذلك  أدخله  الله صلى الله عليه وسلم، وما  إلى رسول  المتصل إسنادها 

للاستشهاد به، والاستئناس.
الصحيح: يدل على أنه لا يدخل الأحاديث الضعيفة فيه، قال الإمام البخاري: "ما

أدخلت في كتابي الجامع إلا ما صح، وتركت من الصحاح خشية الطول"
الصحيحة الأحاديث  كل  يذكر  لم  أنه  يعني  اختصره،  أنه  على  يدل  المختصر: 
خشية الصحيح  من  "تركت  أيضًا  كلامه  في  جاء  كما  بعضها  ذكر  بل  عنده، 

الطول"
من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه: يعني أن مقصوده الأصلي إخراج سنة

النبي صلى الله عليه وسلم القولية، والفعلية، والتقريرية، وغيره يذكره استشهادًا.
باسم: المخطوطات  بعض  في  ووجدته  العلماء  من  جمع  ذكره  الاسم  بهذا 
والمسند. الصحيح  بين  ما  وتأخير  تقديم  المختصر"  المسند  الصحيح  "الجامع 

www.alqayim.net15Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



بهذا المختصر  بتقديم  الصحيح"  المسند  المختصر  "الجامع  اسمه:  وقيل: 
الترتيب.

وسننه صلى الله عليه وسلم،  الله  رسول  حديث  من  المسند  الصحيح  "الجامع  قال:  والبعض 
وهذا أمور،  كلمة  من  بدلًلا  حديث  وكلمة  المختصر،  كلمة  ذكر  بدون  وأيامه" 

المخطوطات. بعض  في  أيضًا  ابن حجر، وهذا موجود  الحافظ  اختاره 
وأما شرطه في صحيح البخاري فهذا تكلم عنه أهل العلم، الكلام عنه يطول، لكن

اكتفينا بما ذكرناه في دروس المصطلح، ارجعوا إليها كي تتذكروها.
صنف "لما  العقيلي:  جعفر  أبو  قال  البخاري:  صحيح  بصحة  العلماء  شهادة 
البخاري كتابه الصحيح، عرضه على ابن المديني، وأحمد بن حنبل، ويحيى بن
قال أحاديث،  أربعة  إلا  بالصحة،  له  وشهدوا  فاستحسنوه  وغيرهم...  معين، 
أئمة، جهابذة،  شهادة  هذه  صحيحة"  وهي  البخاري،  قول  فيها  والقول  العقيلي: 

"وغيرهم". قال:  لكفى،  الثلاثة  إلا هؤلاء  يكن  لم  لو  حفاظ، 
وحفظ البخاري،  مكانة  مع  ألّفه،  البخاري  لأن  ليس  البخاري،  صحيح  مكانة 
البخاري، وإمامة البخاري، ولكن لهذا؛ لأن الحفاظ أقروا البخاري على ما فيه،
وغالب قليلة،  أحاديث  وهي  انتقد،  ما  إلا  فيه  ما  صحة  على  الأمة  وأجمعت 
مع تفصيله  الله  شاء  إن  وسيأتي  المتون،  صحة  في  لا  الأسانيد  في  الانتقاد 

بنا. التي ستمر  الأحاديث 
قال الحافظ ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية: "وأجمع العلماء على قبوله"
يعني صحيح البخاري "وصحة ما فيه وكذلك سائر أهل الإسلام" هذا كلام كثير

رحمه الله في نقل الإجماع.
وقال أبو عمرو ابن الصلاح في علوم الحديث بعد ذكره أن أول من صنف في
الصحيح البخاري، ثم مسلم، قال:" وكتابهما أصح الكتب بعد كتاب الله العزيز"

ثم قال: "ثم إن كتاب البخاري أصح الكتابين، وأكثرهما فوائد"
وقال النووي في مقدمة شرحه لمسلم: "اتفق العلماء رحمهم الله على أن أصح
الكتب بعد الكتاب العزيز الصحيحان: البخاري، ومسلم، وتلقتهما الأمة بالقبول،
وقد وغامضة،  ظاهرة  ومعارف  فوائد،  وأكثرهما  أصحهما،  البخاري  وكتاب 
له نظير في بأنه ليس  البخاري، ويعترف  صح أن مسلمًا كان ممن يستفيد من 

علم الحديث" انتهى كلامه رحمه الله.
بقراءة أنصح  إمام،  حافظ  الحافظ  -هذا  المقدسي  الغني  عبد  الحافظ  وقال 
ترجمته، وأنا أظن والله أعلم أنه كان من المجددين- في كتابه "الكمال": "وهذا
هذا إمام  الصحيح،  صاحب  البخاري،  مولاهم  الجُعفي  الله  عبد  أبو  الإمام  هو 

www.alqayim.net16Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



انتهى. الإسلام"  أهل  بين  كتابه  والمعوّل على  فيه،  به  والمقتدى  الشأن، 
هذا كلام عبد الغني، وهو من هو في علم الحديث وفي الإيمان.

الكتب المؤلفة على صحيح البخاري: لا يمكننا استيعابها الآن، ماذا سنعد ونعد؟
واختصارات، عليه،  وشروح  متونه،  وفي  رجاله،  في  جدًا،  وكثيرة  كثيرة  هي 
وتعليقات، وشرح غريب، ومعلقات، وشرح تبويبات، وغير ذلك الكثير، لو أردنا

أن نسرد، سنأخذ وقتًا طويلًلا.
من أفضل شروحه:

·  وهذا الشرح أكثر الشروح حسرة في عدم تمامه لنا، وهو فتح الباري لابن
أتمه، لكن للأسف ما أنه  لو  النفاسة  نفيس غايةً في  الحنبلي، شرح  رجب 
منه إلا جزء صغير، مفقود من أوله، وهو أتم إلى كتاب الجنائز فيما أذكره
أهل وأقوال  أيضًا،  للفقه  ومنهجًا، وسردًا  السلف عقيدةً  الآن، على طريقة 

العلم.
·  أشهر الشروح فتح الباري للحافظ ابن حجر، جمعه من شروح كثيرة، وزاد
السنة أهل  طريقة  على  ليس  العقيدة  في  أنه  إلا  مفيد؛  شرح  وهو  عليها، 
في ويرجحها  العقيدة،  مسائل  في  المتكلمين  أقوال  يذكر  فهو  والجماعة، 

الأمر. هذا  الحذر من  بد من  لا  فلذلك  كثيرة،  مواضع 
سيأتي اليونينية؟  هذه  هي  ما  باليونينية،  باهتمامه  يمتاز  القسطلاني  شرح    ·
الكلام عنها، واعتماده في شرحه عليها، فقابله على اليونينية، المتن يعني،
هو فيما  وتفصيله  الكلام سيأتي شرحه  هذا  له،  فرع  على  قابله  ذلك  وقبل 
آت، وهذا الفرع كان فرعًا نفيسًا، أثنى هو عليه، وهو فرع الغُزُولي، يوجد
ذكر الكلمات،  هذه  تفسير  الله  شاء  إن  سيأتي  الثاني،  النصف  اليوم  منه 

البخاري. في شرحه مجموعة من شروح صحيح  القسطلاني 
- للإملاء  يجلس  الله  رحمه  البخاري  كان  البخاري؟  إلينا صحيح  كيف وصل 

الصحيح. الجامع  وإسماع  الحديث-،  إملاء 
بالتحديث أو العلم بعقد مجالس الحديث، إما  قديمًا المساجد كانت تعج بطلبة 
إلا فيها  بقي  ما  المساجد،  هجرت  للأسف  اليوم  ذلك،  بغير  أو  بالشروحات 
الصلوات، لكن ليس هذا الحال الذي ترونه هو الذي كان قديمًا، فكان العلماء
الإمام كذلك  ويعلّمون،  ويشرحون،  فيحدّثون،  للتحديث،  يجلسون  العلم  وطلبة 

البخاري.
بطلب يبدأ  ثم  صغره،  في  ويحفظه  القرآن،  يقرأ  العلم  طالب  كان  زمنهم  في 
فيعلو الكبار  المشايخ  يدرك  حتى  صغره،  من  طلبه  في  ويخرج  الحديث. 

www.alqayim.net17Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



ويُسمعون، ويعلّمون  المجالس  في  يجلسون  كانوا  المشايخ  وهؤلاء  بالأسانيد، 
البلاد. في  ويدورون  يطوفون  فكانوا 

فيعقد ويعطي،  يعلّم  صار  حصّل  فلما  الله،  رحمه  البخاري  الإمام  فعل  هكذا 
ألفًا، تسعون  البخاري  الصحيح من  للإملاء، ولإسماع صحيحه، فسمع  مجالس 

هذا العدد قاله تلميذ البخاري محمد بن يوسف الفربري، ورواه عنه جمعٌ منهم.
ركزوا الآن على الأسانيد، فهذه الأسانيد مهمة جدًا فيما سيأتي من شرح الرموز

التي على صحيح البخاري.
الذين رووا عن البخاري كثير، لكن من أشهرهم الذين دارت عليهم الأسانيد بعد

ذلك أربعة:
-1 إبراهيم بن معقل النسفي

إبراهيم بن معقل بن الحجاج قاضي مدينة نسَف. أبو إسحاق  الفقيه  هو العلامة 
أهل جلة  من  كان  سعيد،  بن  وقتيبة  البخاري،  شيوخه  من  نخشب،  لها  ويقال 
انتبهوا جيدًا، وهنا  السمعاني،  يقوله  هذا  ثقاتهم،  ومن  الحديث،  السنة أصحاب 

مرة. أكثر من  عليها  النقطة، وسأنبه  هذه  أنبه على  أن  أريد 
المترجِم لا المترجَم؛ المترجِم انتبه لها، مهم جدًا عندما تأخذ ترجمة العالم ممن
تأخذها تعرف ذلك، تعرف ممن تأخذ الترجمة، فإذا كان المترجم أشعريًا، وقال
كان وإذا  الأشاعرة،  من  يعني؟  ماذا  السنة،  أهل  من  كان  فلان،  ابن  فلان  لك 
أهل من  أنه  يعني  يعني؟  ماذا  السنة،  أهل  من  فلان  ابن  فلان  لك  وقال  سلفيًا 
تقرأ أن  قبل  المترجِم  تعرف  أن  بد  فلا  السلفيين،  الحديث، من  أهل  السنة، من 
الترجمة، فربما يطعن المترجِم في المترجَم له لأجل العقيدة، موجود، قال: "كان
من جلة أهل السنة، وأصحاب الحديث" السمعاني كان سلفيًا، فإذًا هو من أهل
السنة إبراهيم بن معقل النَسَفِي، الاهتمام بالعقيدة والفقه، ومعرفة عقائد العلماء،
مهم جدًا، يترتب عليه أشياء كثيرة، وسيأتي ذكرها ومعرفتها، في أثناء الدروس
"كان من جلة أهل السنة، وأصحاب الحديث، ومن ثقاتهم، وأفاضلهم ثقة حافظ

فقيه". توفي سنة أربع أو خمس وتسعين ومائتين.
في الغالب: من قبل الثلاثمائة هم أهل السنة، ومن كانت فيه لوثة يذكرونها في
ترجمته، يقولون كان مرجئًا، كان قدريًا، وإذا سكتوا فهو من أهل السنة، هذا هو
الأمور مشكلة، الخربطة، صارت  بدأت  الثلاثمائة  بعد  يعرف،  لا  أن  إلا  الأصل؛ 
بعد الستمائة والسبعمائة، وهكذا... الكثير منهم أشاعرة ومعتزلة، وأشياء من هذا

القبيل.
ثم يلونهم،  الذين  ثم  قرني،  الناس  (خير  النبي صلى الله عليه وسلم:  فيها  قال  التي  الثلاثمائة  قبل 

www.alqayim.net18Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



مع الهروي  قصة  وستأتي  بعدها،  التي  القرون  ذم  ذلك  بعد  ثم  يلونهم)  الذين 
الدارقطني، والباقلاني، ونوضح لكم كيف حصل التغيير، إذا ما نسيت إن شاء

الله.
رواه آخره،  في  نقص  فيه  البخاري  لصحيح  النسفي  معقل  بن  إبراهيم  سماع 

بالسماع. ليس  بالإجازة، 
نسخة ابن عبد البر لصحيح البخاري من طريق إبراهيم هذا، ومن طريقه يروي
-الخطابي:- الصحيح  على  شرحه  في  قال  البخاري،  صحيح  معظم  الخطابي 
"وقد سمعنا معظم هذا الكتاب من رواية إبراهيم بن معقل النسفي حدثناه خلف
إلا الكتاب  سائر  سمعنا  عنه  معقل  بن  إبراهيم  حدثنا  قال:  الخيام،  محمد  بن 
أحاديث من آخره، من طريق محمد بن يوسف الفَربري، حدثنيه محمد بن خالد
في الرواية  اختلاف  مواضع  نبين  ونحن  عنه،  الفربري  حدثنا  قال:  الحسن،  بن 

انتهى. الله".  إن شاء  إليها  انتهينا  إذا  الأحاديث،  تلك 
آثار من  المختصر  الصحيح  المسند  الجامع  كتاب  "أما  عياض:  القاضي  قال 
المولد، البخاري  إسماعيل  بن  محمد  الله  عبد  أبي  للإمام  صلى الله عليه وسلم  الله  رسول 
إلينا يعني إيش؟ أهل إلينا"  بالولاء، فقد وصل  والمنشأ، والدار، الجعفي النسب 
بن محمد  الله  عبد  أبي  رواية  من  إلينا  وصل  "فقد  والأندلسي  العربي  المغرب 
يوسف الفربري، وأكثر الروايات من طريقه، ومن رواية إبراهيم بن معقل النسفي
المغرب دخل  ولا  عنه،  الطريقين  هذين  غير  من  إلينا  يصل  ولم  البخاري،  عن 
أبي عن  روينا  فقد  لكتابه،  عنه  البخاري  رواة  كثرة  على  عنهما،  إلا  والأندلس 
روى يقول:  كان  أنه  الفربري  الله  عبد  أبي  عن  قال:  أنه  المستملي  إسحاق 

انتهى. منهم غيري"  بقي  ما  ألف رجل،  تسعون  الله  عبد  أبي  الصحيح عن 
طريقين من  البخاري،  صحيح  وصلهم  والمغرب  الأندلس  أن  باختصار  يعني 

الفربري. يوسف  بن  النسفي، ومن طريق محمد  بن معقل  إبراهيم  طريق 
-2 حماد بن شاكر النَسَفي

البخاري شيوخه  من  مأمون  ثقة  الوراق،  محمد  أبو  نسف،  مدينة  إلى  نسبة 
فرواها للبخاري،  الأخيرة  المجالس  سماع  فاته  311ه،  سنة  توفي  والترمذي 

بالإجازة
روى الحاكم النيسابوري الصحيح من طريق حماد بن شاكر، من طريق هذا.

-3 أبو طلحة منصور البَزْدَوي
البَزْدَوي النسفي دهقان قرية بزدة، بزدة: من قرى أبو طلحة منصور بن محمد 
مدينة نسف، ودهقان القرية نسميه نحن اليوم أيش؟ مختار، مختار القرية، هذه

www.alqayim.net19Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



كلمة فارسية معناها هذا، ثقة مات سنة 329ه.
قال الذهبي: "الشيخ الكبير المسند أبو طلحة منصور بن محمد بن علي بن قرينة
ابن الأمير  وثّقه  بزدة،  قرية  دهقان  النسفي  البَزْدَوي  ويقال  البَزْدي،  سوية  ابن 

البخاري. الصحيح عن  بالجامع  آخر من حدث  وقال: كان  ماكولا، 
روايته من جهة صغره حين سمع" المستغفري، يضعفون  "جعفر  الحافظ:  قال 
ابن جعفر  بخط  سماعه  وجد  "ويقولون  وهو صغير،  سمعه  البخاري  سمع  لما 
محمد مولى أمير المؤمنين دهقان توبن، فقرأوا كل الكتاب من أصل حماد ابن
شاكر" يعني رجعوا إلى أصل حماد ابن شاكر "وسمع منه أهل بلده، وصارت
العزيز عبد  بن  أحمد  عنه  "حدثنا  المستغفري:  قال  ثم  أيامه"  في  الرحلة  إليه 
المقرئ، ومحمد بن علي بن الحسين، ومات سنة 329 قلت: -والكلام للذهبي-

هو آخر من حدّث بالصحيح عن المؤلف".
 -4محمد بن يوسف الفربري

الرابع: وركزولي على هذا الرابع، المحدث الثقة العالم الورع أبو عبد الله محمد
بن يوسف بن مطر الفَربري، ويقال الفِربري، كلاهما صحيح، لكن الأُولى تقريبًا

لم يختلفوا فيها، واختلفوا في الثانية.
الفَربري بفتح الفاء لا بكسرها، لكن كلاهما صحيح.

راوي الجامع الصحيح عن أبي عبد الله البخاري، سمعه منه بفربر مرتين، قال:
"سمعت الجامع في سنة 248ه ومرة أخرى سنة 252ه"

ذكر أبو بكر السمعاني في أماليّه أنه ولد سنة 231ه قال: "وكان ثقة ورعًا، مات
الفربري سنة 320ه، وقد أشرف على التسعين".

رواية محمد بن يوسف الفربري أكثر الروايات انتشارًا، وهي من أحسن النسخ
من كثير  البخاري  الفربري صحيح  يوسف  بن  روى عن محمد  وأتمها،  وأتقنها 

الحديث. أهل 
وانعقد المسلمون،  به  فتطوق  الفربري،  من  الكتاب  تواتر  "ثم  رشيد:  ابن  قال 
وهو كثر،  وهم  البخاري،  عن  رووا  الذين  الأئمة  هؤلاء  بعد  عليه"  الإجماع 

عليه. الإجماع  وانعقد  الكتاب،  تواتر  بعدهم  أنه  إلا  البخاري،  مستفيض عن 
البخاري، أصل  الفربري  عند  كان  البخاري،  أصل  عنده  كان  هذا  والفربري 
النسخة المكتوبة التي كتبها وراق البخاري له، أصله، كان مكتوبًا عنده، موجودًا
عند محمد بن يوسف الفربري، ومنه نقل غير واحد ممن أخذ الجامع الصحيح

عن الفربري نقلًلا، نسخوه نسخًا عن نسخة البخاري رحمه الله.
الاعتماد والتثبت،  والحفظ  التوثيق  في  زيادةً  تقدم،  كما  وكتابةً  حفظًا  يأخذونه 

www.alqayim.net20Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



عند فكان  داعمة،  والكتابة  الكتابة،  على  لا  الحفظ،  على  عندهم  كان  الأكبر 
المحدثين أعلى مراتب التحمل: السماع، وليست النسخة؛ الوِجادة، وهؤلاء كان
من سترون  المخطوطات  فتحتم  إذا  وكتابةً،  سماعًا  بعض  عن  بعضهم  يأخذ 
عن فلان  شيخه،  عن  فلان  يسمع  البخاري،  لصحيح  الكثير  الشيء  السماعات 

العمدة عندهم. هذه  كثير جدًا،  شيخه، فلان عن شيخه 
من صلى الله عليه وسلم  النبي  نسخة  أين  رواها؟  التي  الأحاديث  من  هريرة  أبي  نسخة  أين 

أصلًلا. يقوم  لا  الحديث  علم  في  فارغ،  هذا كلام  رواها؟  التي  الأحاديث 
عند طلبة الحديث المؤصلين هذه شبهة ما تقوم من أرضها أصلًلا، ما تخرج إلا
من إنسان جاهل، أو إنسان مريض، يريد أن يشكك الجهال في دينهم، بس، ولّلا
العجب تجد  إلينا،  وصل  وكيف  البخاري  إسناد  افتح  بشيء،  ليست  حقيقة 

الكتاب. هذا  نقل  في  الأئمة  تثبت  في  العجاب 
الحديث أهل  من  كثير  البخاري  صحيح  الفربري  يوسف  بن  محمد  عن  روى 

منهم:
الحافظ الإمام  السكن،  بن  عثمان  بن  سعيد  علي  أبو  السكن،  ابن    1-
مِن البخاري،  بخراسان صحيح  "سمع  الذهبي:  قال  الكبير،  المجود 
إلى مصر، الصحيح  أول من جلب  الفربري، كان  بن يوسف  محمد 
وحدّث به" توفي سنة 353ه، تعلموا علشان الشبهة هذه ما عاد تقوم

عندكم أصلًلا.
-2  أبو زيد المروزي الثاني الذي أخذ عن محمد بن يوسف الفربري، توفي
الإمام "الشيخ  الذهبي:  قال  المروزي،  أحمد  بن  محمد   371 سنة 
المفتي القدوة الزاهد شيخ الشافعية أبو زيد محمد بن أحمد بن عبد
قال الفربري"  عن  البخاري  صحيح  راوي  المروزي  محمد  بن  الله 
هناك وحدّث  بمكة  جاور  ثم  ببغداد  زيد  أبو  "حدث  الخطيب: 
رواتنا؟ من  شفتو  المروزي،  زيد  أبو  رواه"  من  أجلّ  وهو  بالصحيح 
كيف؟ رأيتم صفاتهم  البخاري؟  لنا صحيح  اللي وصلوا  مين  شفتوا 
أخبار وعلى  أكاذيب،  وعلى  أوهام،  على  مش  يقوم،  هذا  على  ديننا 
أحمد بن  محمد  سهل  أبي  عن  بإسناده  الذهبي  وروى  مقطعة، 
المروزي، قال: "سمعت الفقيه أبا زيد المروزي يقول: كنت نائمًا بين
تدرس متى  إلى  زيد،  أبا  يا  فقال:  النبي صلى الله عليه وسلم  فرأيت  والمقام،  الركن 
كتابك؟ وما  الله،  رسول  يا  قلت:  كتابي؟  تدرس  ولا  الشافعي  كتاب 
"وسئل الذهبي:  قال  البخاري"  يعني  إسماعيل،  بن  محمد  جامع  قال 

www.alqayim.net21Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



قال: سنة 318ه" الفربري  لقيت  متى  زيد  أبو 
لنا بالنسبة  الآن  ذكرهم  في  من  لكم  نذكر  نحن  المستملي،  الثالث:    3-
أبو الحافظ  376ه،  سنة  توفي  هذا  المستملي  كثر،  هم  وإلا  فائدة، 
إسحاق إبراهيم بن أحمد المستملي، الإمام المحدث الرحّال الصادق
البلخي داود  ابن  أحمد  بن  إبراهيم  بن  أحمد  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو 
المستملي راوي الصحيح عن الفربري، حدّث عنه أبو ذر ابن أحمد
ذر: أبو  قال  الله،  إن شاء  الهروي، وهذا قصته قصة ستأتي وحدها 
لنفسه الكثير، وخرّج  ببلخ طوّف، وسمع  المتقنين  الثقات  "كان من 
معجمًا" توفي سنة 376ه وكان سماعه للصحيح في سنة 314ه قال
أبو إسحاق المستملي -اللي هو صاحب الترجمة:- "انتسخت كتاب

البخاري من أصله كان عند محمد بن يوسف الفربري" انتهى.
حمُّويَة ابن  أحمد  بن  الله  عبد  محمد  أبو  الرابع:  هذا  الحمُّويي    4-
وليس حمُّويَة،  إلى  نسبة  وتشديدها  الميم  بضم  الحَمُّويي  السرخسي 
نسبة إلى حماة، ذاك يقال له الحمَوي، هذا الحمُّويي، بعضهم يذكره
الحالتين، الميم مشددة ومضمومة على  لكن  "الحمُّوي"  بياء واحدة: 
السرَخسي، أو السرْخسي، كلاهما صحيح، السرَخسي بفتح الراء، أو
بعضهم الحمُّويي،  الرموز  في  كلاهما صحيح،  بإسكانها،  السرْخسي 
ما البداية  في  لكم  ذكرت  بهذا،  يذكره  وبعضهم  بالسرَخسي،  يذكره 

العلماء. به  يذكره 
316ه سنة  في  سمع  سرخس  خطيب  المسند  الصدوق  المحدث  الإمام 
الصحيح من أبي عبد الله الفربري، وسمع المسند الكبير والتفسير لعبد بن
حميد من إبراهيم بن خُزيم الشاشي، وسمع مسند الدارمي من عيسى بن
عمر السمرقندي عنه، حدث عنه الحافظ أبو ذر الهروي وأبو الحسن عبد
ثقة، وهو  عليه  "قرأت  ذر:  أبو  قال  وآخرون،  الداودي  محمد  بن  الرحمن 
أبواب فيه  عد  مفرد،  جزء  "له  الذهبي:  قال  حسان"  أصول  صاحب 
الصحيح، وما في كل باب من الأحاديث، فأورد ذلك الشيخ محمد محيي
صغير موجود  جزء  البخاري"  لصحيح  شرحه  أول  في  النواوي  الدين 
موجود شرح صحيح البخاري للنووي، وقد بقي حديثه يرُوى عاليًا في سنة
يبدؤون نساخها  المخطوطات  من  كثير  الحجار"  العباس  أبي  عند  730ه 
أسانيدها بهذا، بأبي العباس الحجار، لأنه وجد عنده الصحيح بإسناد عالي

هو ووزيرة أيضًا.

www.alqayim.net22Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



مولده في سنة 293 مات سنة 381
-5  الخامس: الكُشْمِيهني، 389ه سنة وفاته، أبو الهيثم محمد بن مكي بن
حدّث الكشميهني،  المروزي  هارون  بن  زراع  بن  مكي  بن  محمد 
بصحيح البخاري مرات عن أبي عبد الله الفربري، حدّث عنه أبو ذر
المروزية وكريمة  الحفصي،  أحمد  بن  محمد  سهل  وأبو  الهروي 
وآخرون، وكان صدوقًا، كان صدوقًا ليس في مرتبة أولئك، هو أنزل

مرتبة، لكنه محتج به، مات في يوم عرفة سنة 389ه.
هؤلاء الرجال الذين نريد ذكرهم، لأنهم يهموننا الآن في كتابنا الذي معنا.

أبي عن  الوقت  أبي  "رواية  المشارقة:  عند  البخاري  صحيح  روايات  أشهر 
الفربري الإسناد:  هذا  احفظوا  الفربري،  عن  الحمُّويي،  عن  الداودي  الحسن 
ذكرناه، الحمويي ذكرناه، وقلنا الحموي يروي عن الفربري عن الإمام البخاري،

صح؟ تمام، هذا الإسناد، أشهر الأسانيد عند المشارقة لصحيح البخاري.
أبو الوقت، عن أبي الحسن الداودي، عن الحمُّويي، عن الفربري، عن محمد بن

إسماعيل البخاري، هذا الإسناد احفظوه.
في مولده  السجزي،  الوقت  أبو  بن شعيب  عيسى  بن  الأول  عبد  هو  الوقت  أبو 
محمد بن  الرحمن  عبد  الحسن  أبي  من  465ه  سنة  في  وسمع  458ه  سنة 
حميد بن  عبد  مسند  ومنتخب  الدارمي،  وكتاب  الصحيح،  منه  سمع  الداودي، 
السمعاني: قال  الجوزي.  وابن  والسمعاني  عساكر،  ابن  عنه  حدّث  ببوشانج، 
وكان الجانب،  متواضع، سليم  متودد  والأخلاق،  السمت  "شيخٌ، صالح، حسن 
العراق الوقت  أبو  "طاف  البِرزالي:  وقال  للرواية"  محبًا  القراءة  على  صبورًا 
والكرج أصبهان  و  ويزد  وكِرمان  وبوشانج  ومالين  بهرا  وحدّث  وخوزستان، 
وأجزاء، كتب  عنده  وكان  والوزراء،  الحفاظ  يديه  بين  وقعد  وهمذان،  وفارس، 

لا يحصى ولا يحصر". عليه من  سمع 
أبو الحسن الداوودي شيخه، توفي سنة 467، عبد الرحمن بن محمد بن المظفر،

البوشنجي ثقة، ثبت فقيه، فاضل إمام حجة، متفق عليه، هذه أسانيدنا.
وعندهم أيضًا المشارقة رواية أبي ذر الهروي، من رواية ابنه أبي مكتوم عيسى

وغيره.
الكشميهني، الثلاثة  ذر، عن مشايخه  أبي  أبيه  أبي ذر عن  ابن  أبو مكتوم عيسى 

والمستملي، والحموي عن الفربري.
هذا الإسناد احفظوه: أبو ذر الهروي عن مشايخه الثلاث المستملي والحموي

والكشميهني، عن الفربري، عن البخاري.

www.alqayim.net23Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



هذا الإسناد الثاني هو الأشهر عند المغاربة، يرويه عن أبي ذر أكثر من واحد،
ذر أبي  عن  الباجي،  الوليد  أبي  رواية  المغاربة  عند  المشهورة  الرواية  لكن 
الهروي، وعن أبي الوليد الباجي أخذ الصحيح أبو علي الصدَفي، مش الصفدي،

وعن أبي علي الصدفي أخذه صهره ابن سعادة.
ابن موجودتين،  كانتا  قريب  وقت  إلى  سعادة  وابن  الصدفي  علي  أبي  نسخة 
سعادة مازالت موجودة إلى الآن، ويوجد منها مجلدات، ومجلد أو مجلدين فُقدا.
ليبيا تبع  السنوسي  إدريس  الملك  الصدفي، كانت موجودة عند  أبي علي  نسخة 

إلى وقت قريب، قبل أن يهمل المسلمون كتبهم.
سيأتي موضوع المخطوطات وكيف تحقق؛ إلى آخره...

ذر أبو  الإسناد:  هذا  أيضًا،  بموضوعنا  متعلقة  لأنها  ذكرناها  المعلومة  هذه 
الهروي، عن مشايخه الثلاث: الكشميهني، والمستملي، والحموي، عن الفربري،
فتح شرح  في  حجر  ابن  الحافظ  عليه  اعتمد  الذي  الإسناد  هذا  البخاري،  عن 
الباري، وقد ذكر أنها أصح نسخة، وأتقنها، لذلك اعتمدها في شرحه فتح الباري.
وضع ما  البخاري  صحيح  شرح  لما  حجر  ابن  الحافظ  الباري  فتح  بالمناسبة 
المتن في البداية، أدخل الشرح في المتن على طول، فالمتن الذي ذكره هي رواية
في ذكره  وهذا  عنده،  وأتقنها  رواية،  أصح  لأنها  اعتمدها  هذه،  الهروي  ذر  أبي 
الأشهر الرواية  ولكنها  المشارقة،  عند  كانت موجودة  الرواية  وهذه  كتابه،  بداية 

المغاربة. عند 
أنت لذلك  ملفقًا،  وضعته  المتن  وضعت  لما  الباري  لفتح  الموجودة  الطبعات 
عندما تقرأ، تلاحظ هذا الأمر بشكل واضح، تجد المتن فوق شيء، وشرح الحافظ
ابن حجر أحيانا يقول لك هذه الكلمة رويت في رواية أخرى بكذا، وهي الرواية
تكون هي اللي في المتن فوق. وهذا فيه إشكال، وضع المتن بهذه الطريقة خطأ،
ما خُدم خدمة جيدة إلى الآن، اللهم دار الكمال المتحدة أخرجت نسخة إلى الآن
لما اطلع عليها، المفروض منهم على حسب طريقتهم في العمل أنهم عالجوا هذه

المشكلة، خُدم قبل ذلك، لكنها ليست متقنة على رواية أبي ذر.
نرجع إلى موضوعنا، عند المشارقة أشهر الروايات أو الأسانيد هذان الإسنادان،
لكن إسناد أبي الوقت، هو الأشهر عندهم، أما المغاربة فالأشهر عندهم رواية أبي

ذر، وأبو ذر هذا الهروي، هو عبد بن أحمد بن محمد بن عبد الله بن غفير.
الوقت لن يكفي، طيب نذكر قصة أبي ذر ونتوقف عندها إن شاء الله.

أبو ذر الهروي توفي سنة 434ه هو عبد بن أحمد بن محمد بن عبد الله بن غفير
هو؟ إيش  المالكي،  الهروي  الخرساني  الأنصاري  السمّاك  بابن  ببلده  المعروف 

www.alqayim.net24Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



بشيء. مالكي، وهذه مهمة طبعًا ستفيدكم 
والحمُّويي، المستملي،  الثلاثة:  عن  الصحيح  وراوي  التصانيف،  صاحب 
وثلاثمائة" وخمسين  ست  أو  وخمسين  خمس  سنة  "ولدت  قال:  والكشميهني، 
مكتوم أبو  ابنه  عنه  حدّث  وغيره،  الدارقطني  ومن  الثلاثة،  مشايخه  من  سمع 
الصحيح الجامع  يروون  المشرق  وأهل  الصحيح،  الجامع  عنه  حدّث  عيسى، 
وهذه الباجي،  الوليد  أبو  والقاضي  هذا،  ابنه  طريق  من  عندهم  الطرق  إحدى 
لكن هذه مشهورة عندهم، وروى الطريق وغيرها،  هذه  تأتي من  المغاربة  رواية 
ثقة كان  البغدادي،  الخطيب  بكر  وأبو  البر،  عبد  ابن  عمر  أبو  بالإجازة  عنه 
الأكفاني: ابن  الأمين  وقال  القعدة سنة 434ه،  ذي  في  بمكة  مات  ديّنًا،  ضابطًا 
"حدثني أبو علي الحسين بن أبي حريصة، قال: بلغني أن أبا ذر مات سنة أربع
الأشعري، الحسن  أبي  مذهب  الأشعري"  ومذهب  مالك  مذهب  على  وكان  بمكة 
يعني كان أشعريًا ما كان سلفيًا، قال الذهبي: "أخذ الكلام ورأي أبي الحسن عن
كل الآن  لاحظ  بمكة"  ذلك  "وبث  الباقلاني،  يعني  الطيب"  ابن  بكر  أبي  القاضي 
كلمة لها اعتبار، لأن هذا موضوعنا اللي كنا أشرنا إليه سابقًا "وبث ذلك بمكة،
وحمله عنه المغاربة إلى المغرب والأندلس" شفتوا الشر العظيم كيف انتشر! كل
الله "وقبل ذلك الله له، وسيأتي إن شاء  هذا بسبب من؟ بسبب الدارقطني غفر 
أو الحديث  أو  الفقه  يتقنون  بل  الكلام،  في  يدخلون  لا  المغرب  علماء  كانت 
العربية، ولا يخوضون في المعقولات، وعلى ذلك كان الأصيلي، وأبو الوليد بن
الفرضي، وأبو عمرو الطلمنكي، ومكي القيسي، وأبو عمرو الداني، وأبو عمر ابن

عبد البر والعلماء" انتهى.
شوف إيش اللي عمل الدارقطني عشان وصلنا إلى هذه النتيجة؟

فالتزمه الباقلاني  بكر  بأبي  والتقوا  الدارقطني  مع  الهروي  ذر  أبو  يمشي  كان 
الدارقطني، يعني حضنه، وقبّل على رأسه وأثنى عليه، لما سأله أبو ذر الهروي
من هذا؟ فقال هذا، وهذا، وهذا وأثنى عليه، أثنى عليه بماذا؟ بمحاربته أهل البدع
من المعتزلة وما شابه، فذهب أبو ذر الهروي إلى أبي بكر الباقلاني، وأخذ عنه
بالحفظ، معروف  ديّن،  والرجل  البخاري،  صحيح  معه  أيش؟  ومعه  الأشعرية، 
فأقبل عليه الناس، وذهب إلى مكة، مكة مكان اجتماع المسلمين، وطلبة العلم،
إلى وذهبوا  عنه،  الأشعرية  الناس  وأخذ  الأشعرية،  فنشر  هناك،  يأتون  وعالم 
على كانوا  الناس  ولا  المغرب،  بلاد  وفي  الأندلس،  في  ونشروها  المغرب، 
السلفية، ما كانوا بهذه الطريقة، هو كان سببًا لذلك، الدارقطني السبب الرئيس
في هذا الأمر، رحمه الله وغفر له، الدارقطني كان سنيًا، لكن هذه الغلطة أدت

www.alqayim.net25Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000



إلى هذه المصيبة، وهذا ما يحاول المميعة أن يفعلوه، تصافح أهل البدع، تسلم
في تشدد  ليش  خلاص  وأخطأوا،  اجتهدوا  عنهم،  وتدافع  عليهم  تثني  عليهم، 
النتيجة، تحول الناس إلى الأشعرية بسبب ثناء الأمور؟ هذا الذي يريدون، وهذه 
الثناء هي خطورة  هذه  الهروي،  ذر  أبي  أمام  الباقلاني  بكر  أبي  على  الدارقطني 
على أهل البدع التي كان قد أدركها السلف، وحذّروا منها أشد التحذير، لكن بعد
القرون الثلاثة الأولى، اختلفت الموازين عند كثير من الناس، ولا تزال طائفة من
أمتي على الحق، لا يضرهم من خالفهم أو من خذلهم، حتى يأتي أمر الله، انتشر
منهج التمييع بشكل كبير، وصار الاختلاط بين السني والمبتدع أمرًا مستساغًا،
البدع، وكثرت  الأرض،  في  الفساد  وطمّ  فعمّ  أنكر،  من  على  ينكر  بل  ينكر،  لا 
السنة، عن  الدفاع  ويظهر  ديّنًا،  المبتدع  كان  إذا  خاصة  الناس،  بين  وانتشرت 

أعظم من خطر غيره. خطره 
بالدين، وصفوه  والرجل  البخاري،  صحيح  معه  الهروي  ذر  أبو  الآن!  انظر 
وصفوه بالحفظ، فأقبل الناس عليه وأخذوا منه، الناس لا تغتر بفاسد، لكن تغتر
بمن يظهر الصلاح، ومن كان عنده دين، فالتحذير من هذا أولى من التحذير من
إلى وصيامه  إلى صلاته،  أحدكم صلاته  (يحقر  النبي صلى الله عليه وسلم  فعله  ما  وهذا  غيره، 
صيامه، وقراءته إلى قراءته، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية) ما

قال لكم النبي صلى الله عليه وسلم هذا؟ إذًا ليش تنخدع؟
وعليه كبير،  بشكل  انتشر  الذي  الميوعة  منهج  من  فيكم  الله  بارك  فاحذروا 
في واجب  أمره  في  فالتشديد  كثر،  الزمن  هذا  في  مروجون  وله  مدافعون، 
محاربته في هذا الزمن، والغلظة على أهله، لا بد منها، من أجل فصل الحق عن

الباطل، وتخليص الناس من البدع والضلالات.
ثناؤك على أهل البدع، ومجالستك لهم تضرك في دينك، وتضر غيرك أيضًا بأن

ينخدعوا بما فعلت، كما حصل مع أبي ذر مع الدارقطني.
بقي أن نتحدث عن اليونينية نسخة البخاري هذه، ثم ندخل في الموضوع، نترك

ذلك للدرس القادم. نكتفي بهذا القدر. والحمد لله، والله أعلم.

www.alqayim.net26Mon, 02 Feb 26 20:48:04 +0000


